



۷۸۲

۹۲۔۱۰

یا صاحب الْمَالِ اور کُنْتی

DVD  
Version

# لپک یا حسین

منزد عباس  
خصوصی تعاون: رضوان رضوی

## اسلامی کتب (اردو) DVD

ڈیجیٹل اسلامی لائبریری -

SABEEL-E-SAKINA  
Unit#8,  
Latifabad Hyderabad  
Sindh, Pakistan.  
[www.sabeelesakina.co.cc](http://www.sabeelesakina.co.cc)  
[sabeelesakina@gmail.com](mailto:sabeelesakina@gmail.com)

NOT FOR COMMERCIAL USE

یہ کتاب

اپنے بچوں کے لیے scan کی بیرون ملک مقیم ہیں  
مومنین بھی اس سے استفادہ حاصل کر سکتے ہیں۔

من جانب۔

سبیل سکینہ

یونٹ نمبر ۸ لطیف آباد حیدر آباد پاکستان

jabirabbas@yahoo.com



We Provide The Standard

5

## زندگی گزارنے کے آداب

# خُصَّال

## شِيخ الصُّدُوق

# خُصْبَةٌ

## شِيخُ الصَّدُوقِ

**AL-KISA®  
PUBLISHERS**

R-159 Sector 5-B/2 North Karachi, UC-12, 75850

① #include <iostream> #include <vector>

# جملہ حقوق بحق ناشر محفوظ

|               |                                 |
|---------------|---------------------------------|
| نام کتاب      | خصال                            |
| مؤلف          | شیخ الصدوق علیہ الرحمہ          |
| تحقیق و تشریع | محمد باقر کمرہ ای               |
| مترجم         | عمران رجانی                     |
| مترجم تشریحات | ملیکہ خاتون کاظمی               |
| تذمین و تصحیح | سید فیضیاب علی رضوی             |
| کپوزنگ        | الکساء پبلیشورز (آرٹ ڈیپارٹمنٹ) |
| اشاعت اولی    | اکتوبر ۲۰۰۳ء، رمضان ۱۴۲۳        |
| اشاعت دوئم    | جولائی ۲۰۰۸ء، ربیوب ۱۴۲۹        |



**AL-KISA®**  
PUBLISHERS

R-159 Sector 5-B/2 North Karachi, Uc-12, 75850  
Ph# 021-8205932 E-mail# [Alkisapublishers@hotmail.com](mailto:Alkisapublishers@hotmail.com)

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ



اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَآلِ مُحَمَّدٍ

jabir.abbas@yahoo.com

پہلا باب

|    |                                                    | صفحہ نمبر | اللہ سنت آزمائش میں ذاتیہ             | فہرست |
|----|----------------------------------------------------|-----------|---------------------------------------|-------|
| ۳۲ | و عادت جو نیکی کا پھل ہے                           | ۲۲        | اللہ سنت آزمائش میں ذاتیہ             | ۱۰۷   |
| ۳۲ | و عادت جو ایمان کو مضبوط کرتی ہے                   | ۲۳        | و عادت جو نیکی کا پھل ہے              | ۱۰۶   |
| ۳۲ | و عادت جو مومن کا وقار ختم کر دیتی ہے              | ۲۴        | و عادت جو ایمان کو مضبوط کرتی ہے      | ۱۰۵   |
| ۳۲ | ایک نیکی سے اوپر کوئی نیکی نہیں                    | ۲۵        | و عادت جو مومن کا وقار ختم کر دیتی ہے | ۱۰۴   |
| ۳۲ | ایک عادی جو کسی فقیر نہیں ہوگا                     | ۲۶        | ایک نیکی سے اوپر کوئی نیکی نہیں       | ۱۰۳   |
| ۳۵ | ایک عادت مردقت خانوادہ نبی ہے                      | ۲۷        | ایک عادی جو کسی فقیر نہیں ہوگا        | ۱۰۲   |
| ۳۵ | ایک عادت مرد انگی ہے                               | ۲۸        | ایک عادت مردقت خانوادہ نبی ہے         | ۱۰۱   |
| ۳۵ | ایک عادت شریف آدمی کے لئے بڑی ہے                   | ۲۹        | ایک عادت مرد انگی ہے                  | ۱۰۰   |
| ۳۵ | ایک عادت جس سے اللہ نارا شن ہوتا ہے                | ۳۰        | ایک عادت شریف آدمی کے لئے بڑی ہے      | ۹۹    |
| ۳۵ | وہ عادت گویا اس نے اللہ تعالیٰ کا شکر ادا نہیں کیا | ۳۱        | ایک عادت جس سے اللہ نارا شن ہوتا ہے   | ۹۸    |
| ۳۵ | جو شخص ایک عادت پر ناراضی نہیں                     | ۳۲        | وہ عادت جو نجات دلاتی ہے              | ۹۷    |
| ۳۵ | ایک عادت تواضع کی نشانی ہے                         | ۳۲        | وہ عادت جو دنیا میں افضل ہے           | ۹۶    |
| ۳۵ | وہ عادت جو کفر کے قریب ہے                          | ۳۲        | ایک چیز سے دوسرا چیز کا ایک جگہ ہونا  | ۹۵    |
| ۳۵ | وہ عادت سے جس سے پچھلی اقوام تباہ ہوئیں            | ۳۳        | وہ عادت جو دنیا میں دلائلی ہے         | ۹۴    |
| ۳۵ | ایک عادت جس کا کفارہ تمیں چیزیں ہیں                | ۳۲        | وہ عادت جو دنیا کا شرف ہے             | ۹۳    |
| ۳۶ | وہ عادت جس سے خیر و رکت ہوتی ہے                    | ۳۴        | سب لوگوں میں زیادہ علم والا           | ۹۲    |
| ۳۶ | جب اللہ کسی پر نظر کرتا ہے تو اسے تخدیرتا ہے       | ۳۵        | نیکی و بدی کی حقیقت                   | ۹۱    |
| ۳۶ | قیامت میں پر ہیزگاروں کے لئے خوشی ہے               | ۳۶        | ثواب اور عذاب کا ملنا                 | ۹۰    |
| ۳۶ | وہ عادت جس کی وجہ سے موت پہنچنیں ہے                | ۳۶        | بہترین جہاد                           | ۸۹    |
| ۳۶ | وہ عادت جو اپنی ضد کی طرح ہے                       | ۳۶        | ایک سخت ترین عادت                     | ۸۸    |
| ۳۶ | جس وجہ سے بدترین اشخاص کی عزت کی جاتی ہے           | ۳۶        | ایک عادت میں مومن کا شرف اور عزت      | ۸۷    |
| ۳۶ | وہ عادت جو ہرنگت کا شکر ہے                         | ۳۶        | ہر شرکی چاہی ایک عادت ہے              | ۸۶    |
| ۳۶ | کون سی چیز سب سے زیادہ قید کی تقدار ہے             | ۳۶        | ایک عادت جو انصاف ہے                  | ۸۵    |
| ۳۶ | ۱۰۷                                                | ۳۶        | اپنے خلاف فیصلے پر راضی               | ۸۴    |
| ۳۶ | ۱۰۶                                                | ۳۶        | مومن کا حق اپنے مومن بھائی پر         | ۸۳    |
| ۳۶ | ۱۰۵                                                | ۳۶        | وہ عادت جو اللہ تعالیٰ کے قرب کا باعث | ۸۲    |

## شیخ الصدق

(۲)

خلاص

|    |                                                 |    |                                            |                                      |                                            |
|----|-------------------------------------------------|----|--------------------------------------------|--------------------------------------|--------------------------------------------|
| ۳۹ | دین کے نو (۹) حصے ہیں                           | ۶۷ | دوینے والانیک لئھا جائے گا                 | ۲۸                                   | ناموش رہنے والا نیک لئھا جائے گا           |
| ۴۰ | جو تقدیر پر راضی اور ناراض بوا                  | ۷۵ | اللہ قیامت کے خوف سے حفاظت رکھے گا         | ۲۹                                   | اللہ قیامت کے خوف سے حفاظت رکھے گا         |
| ۴۰ | جس کی برابری ایں بالوں والے اونٹ نہیں کر سکتے   | ۷۶ | و دعا دت جو قتل کا سر ہے                   | ۵۰                                   | و دعا دت جو قتل کا سر ہے                   |
| ۴۰ | و دعا دت جو رزق کو بڑھاتی ہے                    | ۷۷ | زیادہ پر بیز گارا روز تھمت اخٹانے والا     | ۵۱                                   | زیادہ پر بیز گارا روز تھمت اخٹانے والا     |
| ۴۰ | و دعا دت جو معاف نہیں کی جائے گی                | ۷۸ | پیشان ہونا تو کہ کرنے کے برابر ہے          | ۵۲                                   | پیشان ہونا تو کہ کرنے کے برابر ہے          |
| ۴۰ | و دعا دت جس سے نہاق پیدا ہوتا ہے                | ۷۹ | جس نے اپنی مشیت سے زیادہ مال دنیا آیا کیا  | ۵۳                                   | جس نے اپنی مشیت سے زیادہ مال دنیا آیا کیا  |
| ۴۰ | پہلے تھے نہ گا                                  | ۸۰ | ایک عادت جو دھیت کے لئے مناسب ہے           | ۵۴                                   | ایک عادت جو دھیت کے لئے مناسب ہے           |
| ۴۰ | جس کی وجہ سے وہ بخش دیا جائے گا                 | ۸۱ | ایک عادت علیحدہ اور دوسرا ملانے کا بہانہ   | ۵۵                                   | ایک عادت علیحدہ اور دوسرا ملانے کا بہانہ   |
| ۴۰ | و دعا دت جو ہرگزنا کی نمایا ہے                  | ۸۲ | ایک عادت جو ایک عادت کے                    | ۵۶                                   | ایک عادت جو ایک عادت کے                    |
| ۴۰ | جو جنت میں ذلیل ہو کر داخل ہو گا                | ۸۳ | کوئی کرم، عمل، عبادت نہیں ہے ایک عادت کے   | ۵۷                                   | کوئی کرم، عمل، عبادت نہیں ہے ایک عادت کے   |
| ۴۰ | و دعا دت جو اونکی رحمت کی وجہ ہوتی ہے           | ۸۴ | ایک عادت جو چار باتوں میں فائدہ پہنچاتی ہے | ۵۸                                   | ایک عادت جو چار باتوں میں فائدہ پہنچاتی ہے |
| ۴۱ | برکت زیادہ ہوتی ہے                              | ۸۵ | پروردگار ہر یہ امتحان میں ڈالتا ہے         | ۵۹                                   | پروردگار ہر یہ امتحان میں ڈالتا ہے         |
| ۴۱ | تم درست شخص اُر علاج کرائے اور مر جائے          | ۸۶ | و دعا دت جس سے بوایسر ہوتی ہے              | ۶۰                                   | و دعا دت جس سے بوایسر ہوتی ہے              |
| ۴۱ | و دعا دت جو مومنین میں نہیں ہوتی                | ۸۷ | باتھ پاک نہیں ہوتے                         | ۶۱                                   | باتھ پاک نہیں ہوتے                         |
| ۴۱ | ایمان ختم ہو جاتا ہے                            | ۸۸ | اس کو کسی بات کا جواب نہ دو                | ۶۲                                   | اس کو کسی بات کا جواب نہ دو                |
| ۴۱ | پیاجاتشین دیکھ لے                               | ۸۹ | وہ شخص دین سے نکل جاتا ہے                  | ۶۳                                   | وہ شخص دین سے نکل جاتا ہے                  |
| ۴۱ | مومن کا مرتبہ خانہ کعبہ سے بلند ہے              | ۹۰ | ایک عادت جو باتی روغنی                     | ۶۴                                   | ایک عادت جو باتی روغنی                     |
| ۴۱ | مومن کے وطن کا اللہ کی نافرمانی میں بتلا دیکھنا | ۹۱ | اللہ سے جلد رہ اور یتابہ                   | ۶۵                                   | اللہ سے جلد رہ اور یتابہ                   |
| ۴۱ | تخدید یہ شخص دعاء و حکم کرتا ہے                 | ۹۲ | فاسدوں کے مقابلہ میں صبر سے کام لو         | ۶۶                                   | نی ۱۰ اعلیٰ ایک درخت سے پیدا ہوئے ہیں      |
| ۴۱ | گنم انسان کے لئے خوشخبری ہے                     | ۹۳ | ۶۷                                         | ایک عادت جو ہر نعمت کا شکردا کرنا ہے |                                            |
| ۴۱ | عادت جو انسان فقیر بنادے گی                     | ۹۴ | ۶۸                                         | ایک عادت جو دوستی کا نام ہے          |                                            |
| ۴۱ | قرآن اخوانے والے ایں جنت ہیں                    | ۹۵ | ۶۹                                         | ۶۹                                   | دین مجہت اور دوستی کا نام ہے               |
| ۴۲ | رسول اللہ نے اعضائے دوضاویک مرتبہ دھوئے         | ۹۶ | ۷۰                                         | ۷۰                                   | مومن گناہ سے پاک ہو جاتا ہے                |
| ۴۲ | و دعا دت جو بہتر سے بہتر ہے                     | ۹۷ | ۷۱                                         | ۷۱                                   | و دعا دت جو دلوں کو زندہ کرتی ہے           |
| ۴۲ | ہر جی کی ایک خاص دعا ہوتی ہے                    | ۹۸ | ۷۲                                         | ۷۲                                   | و دعا دت جو جنت خدا کو زندہ کرتی ہے        |
| ۴۲ | ۷۳                                              | ۷۴ | ۷۳                                         | ۷۴                                   | ۷۴                                         |

|    |                                                                   |    |    |                                                     |
|----|-------------------------------------------------------------------|----|----|-----------------------------------------------------|
| ۸۵ | دو قسم کے انسان                                                   | ۱۶ | ۲۲ | جس کے کرنے والے بہت کم ہیں                          |
| ۸۵ | انسان دو قسم کے ہیں ایک عالم اور دوسرا طالب علم                   | ۱۷ | ۲۲ | وہ عادت جو نصف دین ہے                               |
| ۸۵ | ایک عادت گناہوں کو بخلاف ہوتی ہے اور دوسری دلوں کو سخت کر دیتی ہے | ۱۸ | ۲۲ | وہ عادت جو مومنین کو دنیا گئی ہے                    |
| ۸۵ | دو عادتیں جو جذام سے ہو جاتی ہیں                                  | ۱۹ | ۲۲ | نبی اور علیؑ ایک نور سے خلق ہونے ہیں                |
| ۸۵ | دو عظیم مصروفیات                                                  | ۲۰ | ۲۲ | ایک عضو کی اصلاح سے اصلاح جسم ہوتی ہے               |
| ۸۵ | دنیا دلکھ اور دو درہم ہیں                                         | ۲۱ | ۲۲ | عادت جو انسان کو جنت میں لے جائے گی                 |
| ۸۵ | دو عادتوں کی وجہ سے انسان فقیر ہن جاتا ہے                         | ۲۲ | ۲۲ | انسان دو میں سے ایک پر عمل کرے                      |
| ۸۵ | دوا شناس کی زندگی اچھی ہے                                         | ۲۳ |    | رسول اللہؐ ایک سلام سے نماز ختم کرتے تھے            |
| ۸۵ | دوا شناس کی دنیا میں بھائی ہے                                     | ۲۴ |    | <b>دوسرا باب</b>                                    |
| ۳۶ | علم دو قسم کے ہیں                                                 | ۲۵ | ۲۳ | ۱۔ اللہ تعالیٰ کی معرفت دو باトؤں سے ہوتی ہے         |
| ۳۶ | دو عادتیں عجیب ہیں                                                | ۲۶ | ۲۳ | ۲۔ میں دو باتؤں میں کسی دو شانی نہیں کرنا چاہتا     |
| ۳۶ | امر بالمعروف اور نهى عن المنکر اللہ کی خلق کر رہا ہے              | ۲۷ | ۲۳ | ۳۔ دو چیزوں کے تبoul کرو                            |
| ۳۶ | ابوذرگؓ عبادت دو چیزوں تھیں                                       | ۲۸ | ۲۳ | ۴۔ وضود و طرح سے باطل ہو جاتا ہے                    |
| ۳۶ | دو میں سے کوشا شور جنت میں ملے گا                                 | ۲۹ | ۲۳ | ۵۔ دو باتؤں کی وجہ سے کفر ان نعمت ہوتا ہے           |
| ۳۶ | قیامت میں دو قسم کے لوگ جھگڑا کریں گے                             | ۳۰ | ۲۳ | ۶۔ دو باتؤں کی وجہ سے فتنہ پیدا ہوتا ہے             |
| ۳۶ | خچی سے دوستی ہیں                                                  | ۳۱ | ۲۳ | ۷۔ دو کام جو تمام عبادات سے افضل یہیں               |
| ۳۶ | درہم اور دینار ہلکے کرنے والے ہیں                                 | ۳۲ | ۲۳ | ۸۔ دوا شناس امر بالمعروف ہو جاتے ہیں                |
| ۳۶ | سونا اور چاندی دنوں میں مشکل شدہ پھر ہیں                          | ۳۳ | ۲۳ | ۹۔ کفر کے دو بازو ہیں                               |
| ۳۶ | دو عادتوں سے پناہ مانگو                                           | ۳۴ | ۲۳ | ۱۰۔ اللہ نے دو حصول میں تقسیم کیا                   |
| ۳۶ | دو عادتیں شیعوں میں ہوتی ہیں                                      | ۳۵ | ۲۳ | ۱۱۔ دوایسے گروہ جو نیک ہوں تو لوگ نیک اور انگریز سے |
| ۳۶ | روزہ رکھنے والوں کے لئے دخوشیاں ہیں                               | ۳۶ | ۲۳ | ہوں تو لوگ رُنے ہوتے ہیں                            |
| ۳۶ | دو تاجریوں کے بارے میں                                            | ۳۷ | ۲۳ | ۱۲۔ دو کمر و روں کے معاملے میں اللہ سے ڈرد          |
| ۳۶ | دو چیزوں خیر و برکت لاتی ہیں                                      | ۳۸ | ۲۳ | ۱۳۔ دو بیٹوں، بہنوں، خالاؤں کی پروردش کا ثواب       |
| ۳۶ | دوا شناس جنت کی خوب شہری نہیں سوچیں گے                            | ۳۹ | ۲۳ | ۱۴۔ دو غلے کے بارے میں                              |
| ۳۶ | اچھی اور بُری کی چیزوں میں دعا کہیں جیں                           | ۴۰ | ۲۳ |                                                     |

|    |                                                    |    |    |                                                  |    |
|----|----------------------------------------------------|----|----|--------------------------------------------------|----|
| ۵۲ | جیا، دو قسم کی ہے                                  | ۶۶ | ۸۸ | جو اللہ تعالیٰ کا خیال کرے گا                    | ۳۱ |
| ۵۲ | عاق کرنے سے والدین پر کیا لازم آتا ہے              | ۶۷ | ۸۸ | کمل سچا مومین وہ نہوگا جس میں دو عادتیں ہو گی    | ۳۲ |
| ۵۲ | نجی نے فرمایا میں دو ذیحول فرزند ہوں               | ۶۸ | ۸۸ | دو عادتیں ہوئی چاہئیں                            | ۳۳ |
| ۵۳ | دو چیزیں جو قائم، جاری، مختلف اور دشمن ہیں         | ۶۹ | ۸۸ | مطلاعہ مستراہ میں جو امر پہلے واقع ہو            | ۳۴ |
| ۵۳ | دوچھے کا ثواب                                      | ۷۰ | ۸۹ | اللہ تعالیٰ کا قرب حاصل ہوتا ہے                  | ۳۵ |
| ۵۳ | دو مقامات پر بیج بات کہنا                          | ۷۱ | ۸۹ | فخر و فاختہ کو دور اور عمر کو طویل کرتی ہے       | ۳۶ |
| ۵۳ | دو قسم کا قتل اور دو قسم کی جنگ                    | ۷۲ | ۸۹ | ست و دیس                                         | ۳۷ |
| ۵۳ | دو عادتوں کی وجہ سے اللہ آسمان پر اور بندے زمین پر | ۷۳ | ۸۹ | جس میں دو عادتیں ہوں                             | ۳۸ |
|    | اُسے دوست رکھتے ہیں                                |    | ۸۹ | بھائی دو قسم کے ہیں                              | ۳۹ |
| ۵۴ | رسول اللہ کے پاس دو انگوٹھیاں تھیں                 | ۷۴ | ۸۹ | انسان دو طرح کے ہوتے ہیں                         | ۴۰ |
| ۵۴ | دو چیزیں روزہ دار کا تختہ ہیں                      | ۷۵ | ۸۹ | دوا شخص امیر نہیں                                | ۴۱ |
| ۵۴ | قیامت آنے کی دو شانیاں ہیں                         | ۷۶ | ۸۹ | نوجاں اپنی نمازیں خراب کر لیتے ہیں               | ۴۲ |
| ۵۴ | دو مقامات پر غواہ اشم پر صدقہ حلال ہے              | ۷۷ | ۸۹ | دو قدم، دو گھونٹ، اور دو قطروں سے زیادہ ہوئی چیز | ۴۳ |
| ۵۵ | دو عادتوں کی وجہ سے انسان پست ہو جاتا ہے           | ۷۸ |    | اللہ تعالیٰ کے نزدیک پیاری نہیں                  |    |
| ۵۵ | دو گناہ ایک دوسرے سے زیادہ سخت ہیں                 | ۷۹ | ۵۰ | دو عادتیں جن کا ذکر کر شیطان نے کیا              | ۴۴ |
| ۵۵ | سعد سے دانتوں کو دھونے سے دو باتیں پیدا ہوتی ہیں   | ۸۰ | ۵۰ | دو عادتوں سے ڈرو                                 | ۴۵ |
| ۵۵ | اشنان کھانے سے دو باتیں پیدا ہوتی ہیں              | ۸۱ | ۵۰ | دو عادتوں سے منع کیا گیا                         | ۴۶ |
| ۵۵ | دوا شخص نبی کی سفارش نہیں پائیں گے                 | ۸۲ | ۵۱ | دوا بانیوں نے حضرت نوح کی بات نہ مانی            | ۴۷ |
| ۵۵ | دو قسم کے خال جذام کی رُگ کو حرکت دیتے ہیں         | ۸۳ | ۵۱ | قول اور علی ایمان کا نام ہے                      | ۴۸ |
| ۵۵ | دنیا اور آخرت ترازو کے دو بلڈرے ہیں                | ۸۴ | ۵۱ | دوا شخص کسی مطمئن نہیں ہوتے                      | ۴۹ |
| ۵۶ | مرج البحرين یلتقین ۃینہما بوزخ لا یغین ۵           | ۸۵ | ۵۱ | دو عادتیں جو ایمان کی حقیقت ہیں                  | ۵۰ |
| ۵۶ | نجی نے اپنی امت میں دو امر جھوڑے ہیں               | ۸۶ | ۵۱ | جو اس مردی دو قسم کی ہے                          | ۵۱ |
| ۵۶ | قیامت میں سوال کیا جائے گا                         | ۸۷ | ۵۱ | دو عادتیں اخلاق کے خلاف ہیں                      | ۵۲ |
| ۵۷ | امام حسن اور امام حسین کے تعویز                    | ۸۸ | ۵۱ | دو عادتیں جو رزق برہاتی ہیں                      | ۵۳ |
| ۵۷ | دان اور راست دوسواریاں ہیں                         | ۸۹ | ۵۱ | دو مکروہ کے درمیان خرچ کرنا واجب ہے              | ۵۴ |
| ۵۸ | بیتہ جو تعلیم نہیں کرے جائے                        | ۹۰ | ۵۱ | دو بیتہ جو تعلیم نہیں کرے جائے                   | ۵۵ |

|    |                                                           |    |                                                          |
|----|-----------------------------------------------------------|----|----------------------------------------------------------|
| ۶۱ | تیرا باب                                                  | ۵  | دوچیزوں نے لوگوں کو بلاک کیا                             |
| ۶۱ | اللہ جنت اور دوزخ میں داخل کرے گا                         | ۱  | دو قسم کے لوگوں نے کمر توڑ دی ہے                         |
| ۶۱ | اللہ تعالیٰ مومن سے نبیس پوچھئے گا                        | ۲  | الاچی شخص محروم ہو جاتا ہے                               |
| ۶۱ | تمن باقوں میں سے ایک ہو گی                                | ۳  | رسول اللہ نے دونمازیں ترک نہیں کیں                       |
| ۶۱ | تمن اشخاص اللہ تعالیٰ کے زیادہ قریب ہوں گے                | ۴  | دوچیزوں کا اسلام میں کوئی حصہ نہیں                       |
| ۶۱ | تمن باقوں کی وجہ سے دعا قبول ہوتی ہے                      | ۵  | بعض دینیت سے دعا دتنیں پیدا ہوتی ہیں                     |
| ۶۱ | تمن عادتیں مومن میں بھوتی ہیں                             | ۶  | برھاپے میں دوچیزوں جوان ہو جاتی ہیں                      |
| ۶۲ | مومن میں یہ تمن عادتیں نہیں ہوتی                          | ۷  | دو عادتیں دو باقیں پیدا کرتی ہیں                         |
| ۶۲ | نبی نے اللہ تعالیٰ سے تمن چیزوں کے سوال کیے               | ۸  | آدمی دو باقوں کو پسند نہیں کرتا                          |
| ۶۲ | تمن چیزیں لگناہ کا غارہ ہیں                               | ۹  | رسول اللہ دو مرتبہ سکوت فرماتے تھے                       |
| ۶۳ | اللہ تعالیٰ اس کی شادی حورا عین سے کرائے گا               | ۱۰ | دو عادتیں ایک ساتھ نہیں ہوتیں                            |
| ۶۳ | اگر ان تمیں افراد پر ظلم نہیں کیا گیا تو تم پر ظلم ہو گا  | ۱۱ | بندے میں یہ دو عادتیں نہیں ہوتیں                         |
| ۶۳ | تمیں افراد تین افراد سے اپنا حق دریافت نہیں کرتے          | ۱۲ | دو باقیوں میں رشک کرنا مناسب ہے                          |
| ۶۳ | انسان تمن عادتوں کے درمیان ہوتا ہے                        | ۱۳ | دووجوں بات کی بنا پر رسول اللہ جناہ بے عنتیں ہن ابی      |
| ۶۴ | تمن لوگ حرم کے حد تاریخیں                                 | ۱۴ | طالب سے محبت کرتے تھے                                    |
| ۶۴ | تمیں افراد کو پروردہ گار عالم دشمن رکتا ہے                | ۱۵ | دو باقوں سے رسول اللہ خوش ہوئے                           |
| ۶۴ | تمن مقامات پر جھوٹ بولنا جائز ہے                          | ۱۶ | رسول اللہ نے امام حسن اور امام حسین کو دو باقوں سے نوازا |
| ۶۴ | تمن باقوں سے تمن چیزیں پیدا ہوتی ہیں                      | ۱۷ | نمایز عشاء کے بعد جانان صرف دو اشخاص کے لئے              |
| ۶۴ | ایک چیز سے تمن چیزیں پیدا ہوتی ہیں                        | ۱۸ | جاہز ہے                                                  |
| ۶۴ | برھاپے کی تمیں علامات ہیں                                 | ۱۹ | لوگ دو باقوں کی وجہ سے دوزخ اور جنت میں جائیں گے         |
| ۶۴ | انجیاء، اولاد انبیاء اور ان کے ماننے والوں کی تمیں عادتیں | ۲۰ | دخوف اور دوامن ایک ساتھ نہیں ہو سکے                      |
| ۶۴ | اللہ تعالیٰ تمیں عادتوں سے ناراض ہوتا ہے                  | ۲۱ | امت کی اصلاح پہلے دو باقوں سے اور بعد میں                |
| ۶۴ | ہدیہ کی تمیں وجہیں ہیں                                    | ۲۲ | ہلاکت دو عادتوں کی وجہ سے ہو گی                          |
| ۶۴ | تمن عادتوں سے نبی اور عاصہ آدمی خالی نہیں                 | ۲۳ |                                                          |
| ۶۵ | کفر کے تمیں اصول ہیں                                      | ۲۴ |                                                          |

|    |                                                |    |    |                                                            |
|----|------------------------------------------------|----|----|------------------------------------------------------------|
| ۲۸ | تین چیزوں میں تین چیزوں کے ساتھ ہیں            | ۶۸ | ۶۵ | قرغش کی تین وجوہات ہیں                                     |
| ۲۸ | تین چیزوں مخصوص ہیں                            | ۶۹ | ۶۵ | حصول اجازت تین مرتبہ ہے                                    |
| ۲۸ | بھول جانے والی باتیں تین قسم کی ہیں            | ۵۰ | ۶۵ | تین لوگوں کو سلام نہیں کرنا چاہیے                          |
| ۲۸ | تین اشخاص اللہ کی پناہ میں ہوئے                | ۵۱ | ۶۵ | بہترین اشخاص تین ہے                                        |
| ۲۹ | تین کام کرنے والا تین چیزوں سے محروم نہیں ہوتا | ۵۲ | ۶۵ | تین عادتیں ایک سے اظہار دولت دوسروں سے                     |
| ۲۹ | تین اشخاص سے مشورہ نہیں کرنا چاہیے             | ۵۳ | ۶۵ | خوبصورتی اور تیری سے دشمن کی سرکوبی ہوتی ہے                |
| ۲۹ | عقل کے تین حصے ہیں                             | ۵۴ | ۶۵ | تین باتیں انبیاء کی عادتیں ہیں                             |
| ۲۹ | حضرت آدم نے تین چیزوں میں سے ایک کو اختیار کیا | ۵۵ | ۶۵ | تین چیزوں آنکھوں کو روشن کرتی ہیں                          |
| ۲۹ | انسان کی عقل کا اندازہ تین چیزوں سے ہوتا ہے    | ۵۶ | ۶۵ | تین عادتیں اچھی ہیں                                        |
| ۲۹ | شیعہ تین قسم کے ہیں                            | ۵۷ | ۶۵ | تین باتوں میں اسراف ہے                                     |
| ۲۹ | شیعوں کا امتحان تین چیزوں سے ہوتا ہے           | ۵۸ | ۶۵ | رسول اللہ نے تین افراد پر لعنت کی ہے                       |
| ۷۰ | تین عادتوں سے مومن کامل ہوتا ہے                | ۵۹ | ۶۵ | جنت کا ایک درجہ ہے جس کو صرف تین افراد پا سکتے گے          |
| ۷۰ | اس کا ایمان کمل ہوگا                           | ۶۰ | ۶۶ | تین اشخاص سے سزا موقوف                                     |
| ۷۱ | اللہ تعالیٰ بات نہیں کرے گا                    | ۶۱ | ۶۶ | تین افراد جنہوں نے قسم کھائی کروہ رسول اللہ کو قتل کریں گے |
| ۷۱ | تین مقامات بہت وحشت ناک ہیں                    | ۶۲ | ۶۶ | کریں گے                                                    |
| ۷۱ | علم میں تین افراد شامل ہوتے ہیں                | ۶۳ | ۶۷ | بھائیوں کے ساتھ یہی کرنا اور انکی ضروریات میں کوشش کرنا ہے |
| ۷۱ | چ艮 خور تین آدمیوں کا قاتل ہے                   | ۶۴ | ۶۷ | تین مقامات پر قضاۓ حاجت نہیں کرنا چاہیے                    |
| ۷۱ | مومن اور کفر کے تین ٹھنکانے ہیں                | ۶۵ | ۶۷ | سورج کا سامنا کرنے سے تین خرابیاں ہوتی ہے                  |
| ۷۲ | اللہ تعالیٰ کے تین دن ہیں                      | ۶۶ | ۶۷ | اسراف کرنے والوں کی تین علامات ہیں                         |
| ۷۲ | وہ قیامت میں عذاب کیے جائیں گے                 | ۶۷ | ۶۷ | سوائے تین کے ساری آنکھیں قیامت میں روئیں گی                |
| ۷۲ | تین عادتیں غرور نہیں آنے دیتیں                 | ۶۸ | ۶۷ | تمام خوبیاں تین عادتوں میں میں                             |
| ۷۲ | وہ بیکی کا حکم ہے گا                           | ۶۹ | ۶۸ | ایک سواری پر تین اشخاص کا سوار ہونا منع ہے                 |
| ۷۲ | تین اشخاص نجیب نہیں                            | ۷۰ | ۶۸ | یمار مسافر کے پاس تین دن تک ٹھنڈنا چاہیے                   |
| ۷۳ | یعیب کیا کم ہے کہ                              | ۷۱ | ۶۸ | سیاہ اور زرد جوئے میں تین باتیں                            |
| ۷۳ | جونی کی عترت سے محبت نہیں رکھتا                | ۷۲ | ۶۸ | کہ تین تدوین تد سکس                                        |
| ۷۳ | لٹھنے والے کائنات کے مجھ پر ۷۳۰۰۰              | ۷۳ | ۶۹ | پر ۷۳۰۰۰                                                   |

|    |                                                              |
|----|--------------------------------------------------------------|
| ۷۷ | دو ذخیر قیامت کے دن بات کرے گی                               |
| ۷۸ | تمن چیزیں کمر توڑ دیتی ہیں                                   |
| ۷۹ | حضرت علیؑ کے لیے تمن وصیتیں                                  |
| ۸۰ | دعا تین آدمیوں پر کرنی چاہیے                                 |
| ۸۰ | چونکنے والے پر تمن مرتبہ حکم اللہ کہنا چاہیے                 |
| ۸۰ | تمن باトول کے لئے رات کو جانگنا جائز ہے                       |
| ۸۰ | اگر یہ تمن چیزیں نہ ہوں تو انسان کسی کے آئے نہیں جھلتا       |
| ۸۰ | تمن باشیں کبھی کسی منافق اور فاسق میں جمع نہیں ہوگی          |
| ۸۱ | تمن اشخاص اللہ کے مہمان اور اس کی پناہ میں ہوتے ہیں          |
| ۸۱ | سارے دین کے آداب تمن چیزوں میں ہیں                           |
| ۸۱ | فتنے تین ہیں                                                 |
| ۸۰ | جانوروں کی خریداری کی واپسی کا انتیار تمن دن تک ہے           |
| ۸۱ | تمن باتوں میں مخالفت کی اجازت نہیں ہے                        |
| ۸۱ | تمن باتوں سے زیادہ دخت کسی مومن کو بہلا نہیں کیا             |
| ۸۱ | اللہ تعالیٰ بندوں پر سخت عذاب نازل کرتا اگر تمن چیزیں نہ ہوں |
| ۸۱ | مسلمانوں کے دوست تمن ہیں                                     |
| ۸۲ | اللہ تعالیٰ نے حضرت علیؑ کے بارے میں وحی کی                  |
| ۸۲ | انسان تمن قسم کے ہیں                                         |
| ۸۳ | جس میں یہ باتیں ہوں وہ امامت کا اقدام ہے                     |
| ۸۳ | جس نے تمن حج کیے ہوں                                         |
| ۸۴ | جس نے تمن مومنوں کے حج کرایا ہو                              |
| ۸۴ | حضرت یوسف کی قصص میں تمن آیت تحریر تھیں                      |
| ۸۵ | ظلم تین ہیں                                                  |
| ۸۵ | عورتیں تمن طرح حال ہوتی ہیں                                  |
| ۸۶ | تمن افراد کے سواتھام کی بخشش کی امید ہے                      |
| ۸۶ | انسان پر سخت وقت تمن ہیں                                     |
| ۸۷ | تمن وقت اللہ تعالیٰ کے نزدیک بہت بڑے ہیں                     |
| ۸۷ | انسان تمن باتوں کی وجہ سے سفر کرتا ہے                        |
| ۸۸ | بستر تین ہیں                                                 |
| ۸۸ | نشانیاں تمن ہیں                                              |
| ۸۹ | بندے کا کام اللہ تعالیٰ خود کرتا ہے                          |
| ۸۹ | انسان تمن طرح کے ہیں                                         |
| ۹۰ | تمن باتوں میں کسی کو انکار نہیں                              |
| ۹۰ | تمن یا اُنہاں کی نسبت میں سلطان کے ہیں                       |

|    |                                                                      |     |    |                                           |     |
|----|----------------------------------------------------------------------|-----|----|-------------------------------------------|-----|
| ۸۸ | تین باتوں میں منع کرنا ہے                                            | ۱۵۰ | ۸۲ | تین مقامات پر سوال کرنا جائز ہے           | ۱۲۳ |
| ۸۸ | تین مقام پر کالا رنگ جائز ہے                                         | ۱۵۱ | ۸۲ | اللہ تعالیٰ نے انسانوں پر احسان کیا ہے    | ۱۲۵ |
| ۸۸ | حج پر جانے والوں میں یہ تین عادیں                                    | ۱۵۲ | ۸۲ | وہ مشرک نہیں ہوتا                         | ۱۲۶ |
| ۸۹ | ضیافت (مہماں) تین دن کی ہوتی ہے                                      | ۱۵۳ | ۸۲ | کم از کم تین چیزوں میں گی                 | ۱۲۷ |
| ۸۹ | مسلمان کے دل میں کھوٹ نہیں ہوتی                                      | ۱۵۴ | ۸۲ | تین باتیں بہت سخت ہیں                     | ۱۲۸ |
| ۹۰ | نبی نے فرمایا کہ تین چیزوں برحق ہیں                                  | ۱۵۵ | ۸۵ | میری امت میں تین باتیں نہیں ہوں گی        | ۱۲۹ |
| ۹۰ | مرنے کے بعد تین چیزوں فائدہ دیں گی                                   | ۱۵۶ | ۸۵ | اس گھر میں فرشتہ داخل ہوتا                | ۱۳۰ |
| ۹۰ | اللہ تعالیٰ تین لوگوں کو جنت میں جگہ نہیں دے گا                      | ۱۵۷ | ۸۵ | تین اشخاص نیکی اور بدی میں شریک ہیں       | ۱۳۱ |
| ۹۰ | باپ تین ہیں                                                          | ۱۵۸ | ۸۵ | اللہ تعالیٰ نے مولیٰ و تین چیزوں دی ہیں   | ۱۳۲ |
| ۹۰ | مومن کو تین عادیں عطا ہوئی ہیں                                       | ۱۵۹ | ۸۵ | دین میں تین آدمیوں سے فہرنا چاہئے         | ۱۳۳ |
| ۹۰ | لوگ تین چیزوں کی آرزو کرتے ہیں                                       | ۱۶۰ | ۸۵ | گرجانشین (پادری) کا تین باتیں پوچھنا      | ۱۳۴ |
| ۹۱ | امور تین ہیں                                                         | ۱۶۱ | ۸۶ | زمین اللہ تعالیٰ سے فریاد کرتی ہے         | ۱۳۵ |
| ۹۱ | چور تین ہیں                                                          | ۱۶۲ | ۸۶ | پروردگار تین چیزوں کی حفاظت نہیں کرتا     | ۱۳۶ |
| ۹۱ | فرشتوں کے گروہ تین ہیں                                               | ۱۶۳ | ۸۶ | اللہ تعالیٰ کے سامے میں ہونگے             | ۱۳۷ |
| ۹۱ | جن اور انسان تین تین قسم کے ہیں                                      | ۱۶۴ | ۸۶ | تین چیزوں اللہ تعالیٰ سے شکایت کریں گی    | ۱۳۸ |
| ۹۱ | تین اشخاص کے پیچے نماز نہیں پڑھنا چاہئے                              | ۱۶۵ | ۸۶ | تین قسم کے انسان قرآن پڑھنے والے ہیں      | ۱۳۹ |
| ۹۱ | تین چیزوں کا ہانے سے موٹا اور تین چیزوں کا ہانے سے جسم پٹانا ہوتا ہے | ۱۶۶ | ۸۷ | تین آدمیوں میں بڑا مجرم کون ہے            | ۱۴۰ |
| ۹۱ | احکام تین طریقوں سے جاری ہوئے                                        | ۱۶۷ | ۸۷ | تین مساجد کی طرف سفر کرنا چاہئے           | ۱۴۱ |
| ۹۱ | تین چیزوں تین چیزوں کے ساتھ ہیں                                      | ۱۶۸ | ۸۷ | مولیٰ میں تین فائدے ہیں                   | ۱۴۲ |
| ۹۲ | تین افراد کی سفارش اللہ تعالیٰ قبول کرے گا                           | ۱۶۹ | ۸۷ | تین چیزوں لفڑان نہیں کریں                 | ۱۴۳ |
| ۹۲ | سب سے پہلے قریحہ اندازی میں تین افراد تھے                            | ۱۷۰ | ۸۷ | نبی جنت کے تین گھروں کے ضامن ہیں          | ۱۴۴ |
| ۹۲ | سفر جل میں تین خوبیاں ہیں                                            | ۱۷۱ | ۸۷ | حضرت علیؑ کو تین گروہوں سے جنگ کا حکم ہوا | ۱۴۵ |
| ۹۲ | پیاز میں تین خوبیاں ہیں                                              | ۱۷۲ | ۸۷ | اللہ اور رسولؐ سے کوئی تعلق نہیں          | ۱۴۶ |
| ۹۲ | ورد (بار بار پڑھنا) تین چیزوں میں اثر کرتا ہے                        | ۱۷۳ | ۸۸ | حرمات خدا تین ہیں                         | ۱۴۷ |
| ۹۲ | جتنی تحریک کی جائے تو جسکی تحریک کی جائے                             | ۱۷۴ | ۸۸ | ایمان کی حقیقت تین ہیں                    | ۱۴۸ |

## شیخ الصدوق

(II)

خلاص

|     |                                              |     |    |                                                              |     |
|-----|----------------------------------------------|-----|----|--------------------------------------------------------------|-----|
| ۹۹  | ابن مسعود نے کہا کہ دنیا میں تین عالم ہیں    | ۱۹۸ | ۹۲ | تین چیزوں میں دم کرنا رہا ہے                                 | ۱۷۵ |
| ۹۹  | جنہوں نے کبھی وحی کا انکار نہیں کیا          | ۱۹۹ | ۹۳ | جس میں یہ تین عادیں ہو گئی وہ دوزخ میں ہو گا                 | ۱۷۶ |
| ۹۹  | جس کی تین پیشیاں ہوں                         | ۲۰۰ | ۹۳ | حرام مال سے تین چیزیں مسلط ہوتی ہیں                          | ۱۷۷ |
| ۹۹  | تین چیزوں میں مومن کے لئے راحت ہے            | ۲۰۱ | ۹۳ | تین چیزوں میں مومن کے لئے راحت ہے                            | ۱۷۸ |
| ۱۰۰ | تین اشخاص سے سزا موقوف ہے                    | ۲۰۲ | ۹۳ | مرد کی سعادت تین چیزوں میں ہے                                | ۱۷۹ |
| ۱۰۰ | کنجوں سے تین بُری عادیں پیدا ہوتی ہیں        | ۲۰۳ | ۹۳ | تین اشخاص کی دعا قبول نہیں ہوتی                              | ۱۸۰ |
| ۱۰۰ | بُری نے تین باتوں سے آغاز کر کیا             | ۲۰۴ | ۹۳ | سالانہ روزے ہر ماہ تین روز کے ہیں                            | ۱۸۱ |
| ۱۰۱ | جس نے عمل کیا وہ مسلمان ہے                   | ۲۰۵ | ۹۳ | مومن کی سرگرمی تین چیزوں میں ہے                              | ۱۸۲ |
| ۱۰۱ | وہ تین چیزوں جن میں نبوت کے ۱۶۵ جزو، ہیں     | ۲۰۶ | ۹۳ | جس کو تین چیزوں میں جائیں                                    | ۱۸۳ |
| ۱۰۱ | رسول اللہ نے خندق میں تین بار پھر امارا      | ۲۰۷ | ۹۳ | رسول اللہ نے خندق میں تین بار پھر امارا                      | ۱۸۴ |
| ۱۰۲ | تین اشخاص جنت میں داخل نہیں ہونگے            | ۲۰۸ | ۹۳ | تین کام اللہ کو بہت پسند ہیں                                 | ۱۸۵ |
| ۱۰۲ | جس کے تین فرزند مر گئے ہیں                   | ۲۰۹ | ۹۳ | تین چیزوں اس امت پر خوفناک ہیں                               | ۱۸۶ |
| ۱۰۲ | تین عادتوں کے ثواب                           | ۲۱۰ | ۹۲ | جو اسلام اور آخرت پر ایمان رکھتا ہے                          | ۱۸۷ |
| ۱۰۲ | ایسے تین بھائی جن میں دس (۱۰) دس (۱۰) سال کا | ۲۱۱ | ۹۲ | تین باتوں کے ہونے سے ذرگتائے ہے                              | ۱۸۸ |
| ۱۰۲ | فرق ہے                                       | ۲۱۲ | ۹۲ | آنحضرتؐ کو دنیا کی تین چیزوں پسند تھیں                       | ۱۸۹ |
| ۱۰۲ | تین ایسی باتیں جن سے لوگ ذلیل ہو گے          | ۲۱۳ | ۹۵ | امام جعفر صادقؑ تین باتوں سے فارغ نہیں                       | ۱۹۰ |
| ۱۰۲ | سوال کرنے (بھیک مانگنے) سے تین باتیں         | ۲۱۴ | ۹۵ | امام علیؑ رضا کا زائر تین جگہ فائدہ اٹھائے گا                | ۱۹۱ |
| ۱۰۳ | تین دن سے زیادہ کثیر کشی مناسب نہیں          | ۲۱۵ | ۹۵ | اعمال تین قسم کے ہیں                                         | ۱۹۲ |
| ۱۰۳ | تین چیزوں مسلمانوں کی سعادت ہیں              | ۲۱۶ | ۹۵ | امام محمد باقرؑ نے امام جعفر صادقؑ کو تین باتوں کا حکم ۹۶    | ۱۹۳ |
| ۱۰۳ | تین اشخاص سے اللہ کلام نہیں کرے گا           | ۲۱۷ | ۹۷ | دیا اور تین باتوں سے منع کیا                                 | ۱۹۴ |
| ۱۰۳ | صدقیت تین ہیں                                | ۲۱۸ | ۹۷ | قائم آل محمد (امام عصرؑ) ظہور کے بعد تین باتوں کا حکم دیں گے | ۱۹۵ |
| ۱۰۳ | اصحاب رقیم تین آدمی تھے                      | ۲۱۹ | ۹۷ | نبیؐ نے سلمان فارسیؓ سے فرمایا کہ تیری بیماری میں ۹۷         | ۱۹۶ |
| ۱۰۳ | اللہ کو تین کام بہت پسند ہیں                 | ۲۲۰ | ۹۷ | تین باتیں ہو گی                                              | ۱۹۷ |
| ۱۰۳ | انسان تین قسم کے ہیں                         | ۲۲۱ | ۹۷ | حضرت عزؑ نے کہا کہ میں تین باتوں سے توبہ کرتا ہوں ۹۷         | ۱۹۸ |
| ۱۰۳ | اس تو کا ذکر جو تین حصوں میں تقسیم ہو گیا    | ۲۲۲ | ۹۷ | حضرت عزؑ نے کہا کہ میں تین باتوں سے توبہ کرتا ہوں ۹۷         | ۱۹۹ |

|    |                                                                                                                 |     |                                               |     |
|----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|-----------------------------------------------|-----|
| ۱۰ | نبیؐ بھرت کے بعد چار مرے بجالائے                                                                                | ۱۰۵ | حضرت امیر المؤمنین نے دعوت قبول کرنے کی تین   | ۲۲۳ |
| ۱۰ | چار باتوں سے امام وقت پیچنا جاتا ہے                                                                             | ۱۱  | شر انظر کھیں                                  |     |
| ۱۰ | چار چیزوں کی وجہ سے فضیلت ہے                                                                                    | ۱۲  | تمن با تم جو امیر المؤمنین میں تھیں           | ۲۲۴ |
| ۱۰ | بہترین سفر کے ساتھی چار چیزیں                                                                                   | ۱۳  | حضرت عائشہؓ کی کنیز بریدہ سے اسلام کے تین     | ۲۲۵ |
| ۱۰ | جس کو چار چیزوں وی جاتی ہیں                                                                                     | ۱۴  | قانون بنے                                     |     |
| ۱۰ | چار مخلوق تمام اولاد آدم کی با تم سختی ہیں                                                                      | ۱۵  | تمن اشخاص نے رسول اللہؐ پر جھوٹ باندھا        | ۲۲۶ |
| ۱۰ | اللہ تعالیٰ چار اشخاص کی طرف نہیں دیکھے گا                                                                      | ۱۶  | تمن ملعون                                     | ۲۲۷ |
| ۱۰ | قیامت میں چار سوار ہونگے                                                                                        | ۱۷  | تمن اشخاص میں بڑا مجرم کون ہے                 | ۲۲۸ |
| ۱۰ | بڑھیانے موئی سے چار چیزوں طلب کیں                                                                               | ۱۸  | برائی بن معروہ انصاریؓ کی وجہ سے اسلام کے تین | ۲۲۹ |
| ۱۰ | جنت میں بہترین عمر تیس چار ہیں                                                                                  | ۱۹  | احکامات جاری ہوئے                             |     |
| ۱۰ | چار چیزوں کم توڑ دیتی ہیں                                                                                       | ۲۰  | صفوان بن امیریہ حجی سے تمن قانون بنے          | ۲۳۰ |
| ۱۰ | اللہ تعالیٰ نے چار مرتبہ دنیا کی طرف نظر کی                                                                     | ۲۱  | سعد بن معاذ اسلام میں تمن مقامات کے حامل ہیں  | ۲۳۱ |
| ۱۰ | نبیؐ نے علی سے فرمایا میں نے تیرانام اپنے نام کے ساتھ چار مقامات پر کھا ہوا کھا                                 | ۲۲  | علم کے اٹھانے والے تمن قسم کے لوگ ہیں         | ۲۳۲ |
| ۱۰ | اہل بیتؐ کی احادیث کوئی برداشت نہیں کر سکتا                                                                     | ۲۳  | تمن اشخاص کو دشمن سمجھنے والا ذلیل ہوتا ہے    | ۲۳۳ |
| ۱۰ | مولے چار اشخاص کے                                                                                               | ۲۴  | قفاء اور قدر کے عقیدے میں لوگ تمن قسم کے ہیں  | ۲۳۴ |
| ۱۱ | چار چیزوں واجب ہو جائیں گی                                                                                      | ۲۵  | چار اشخاص کی شفاعت رسول اللہؐ کریں گے         | ۱   |
| ۱۱ | حضرت آدمؑ کے دو اشعار کے جواب میں شیطان نے چار اشعار کہے                                                        | ۲۶  | چار باتوں میں عورت کی بات مانے والے           | ۲   |
| ۱۱ | اللہ تعالیٰ نے چار چیزوں کو چار چیزوں میں چھپا کھا ہے                                                           | ۲۷  | چار اشخاص کی دعائیں ہوتی                      | ۳   |
| ۱۱ | چار چیزوں چار چیزوں کے لئے اماں ہیں                                                                             | ۲۸  | چار اشخاص سے دین قائم ہوتا ہے                 | ۴   |
| ۱۱ | حضرت علیؑ کی چار فضیلیں جو کسی کو نہیں ملیں                                                                     | ۲۹  | جس نے چار مقامات پرختی سے کام نہیں لیا        | ۵   |
| ۱۱ | معاویہ نے ابن عباسؓ سے کہا میں چار باتوں کی وجہ سے تجھے دوست رکھتا ہوں اور چار باتیں میں نے تجھے معاف کر دی ہیں | ۳۰  | لوگوں کو چار چیزوں کی ضرورت ہے                | ۶   |
| ۱۱ | گُنہوں کی خاکہ جو نامات جس                                                                                      |     | جب تک چار چیزوں پر ایمان نہ ہو                | ۷   |

## چوتھا باب

- ۱ چار اشخاص کی شفاعت رسول اللہؐ کریں گے
- ۲ چار باتوں میں عورت کی بات مانے والے
- ۳ چار اشخاص کی دعائیں ہوتی
- ۴ چار اشخاص سے دین قائم ہوتا ہے
- ۵ جس نے چار مقامات پرختی سے کام نہیں لیا
- ۶ لوگوں کو چار چیزوں کی ضرورت ہے
- ۷ حضرت علیؑ کے پاس چار انگوٹھیاں تھیں
- ۸ حضرت علیؑ نے رسول اللہؐ کو بڑھا کر دیا
- ۹

|     |                                                |    |     |                                                              |
|-----|------------------------------------------------|----|-----|--------------------------------------------------------------|
| ۱۲۲ | جسم چارچیزوں سے بنا ہے                         | ۵۲ | ۱۱۸ | چارچ کرنے کا ثواب                                            |
| ۱۲۲ | انسان کی بقاء چارچیزوں پر محصر ہے              | ۵۵ | ۱۱۸ | چارچ کمال فائدہ نہیں دے گا                                   |
| ۱۲۳ | کامل خواراک کی چار علامات ہیں                  | ۵۶ | ۱۱۸ | ۳۲ مکمل خواراک کی چار علامات ہیں                             |
| ۱۲۳ | چارچیزوں دل کو تباہ کرتی ہیں                   | ۵۷ | ۱۱۸ | ۳۳ تطفہ حرام کی چار نشایاں ہیں                               |
| ۱۲۴ | رسول اللہ چار قبائل کو دوست رکھتے تھے          | ۵۸ | ۱۱۸ | ۳۴ حضرت موسیٰ کو چار باتوں کی وصیت کی گئی                    |
| ۱۲۴ | چارچیزوں دل کو بر باد کرتی ہیں                 | ۵۸ | ۱۱۸ | ۳۵ حضرت علیؑ جب کسی جنگ پر روانہ ہوتے تو چار باتیں           |
| ۱۲۵ | دنیا میں چار مومنین سے کم کبھی نہ ہونگے        | ۵۹ | ۱۱۸ | ۳۶ ہوتیں                                                     |
| ۱۲۵ | چار عادتوں پر عمل کرنے سے                      | ۶۰ |     | ۳۷ جو چارچیزوں میں ذرتا ہے اور دوسری چارچیزوں کا وعدہ لیا ہے |
| ۱۲۶ | چار باتیں مومن میں نہیں ہوتیں                  | ۶۱ | ۱۱۸ | ۳۸ سے پناہ نہیں لیتا                                         |
| ۱۲۶ | اللہ تعالیٰ نے مومن سے چارچیزوں کا وعدہ لیا ہے | ۶۲ | ۱۱۹ | حضرت علیؑ نے چار اشخاص کے لئے بدعا کی                        |
| ۱۲۷ | مومن چار باتوں سے الگ نہیں ہوگا                | ۶۳ | ۱۱۹ | ۳۹ چار لکھ آخترت کے لئے امان ہیں                             |
| ۱۲۷ | چار باتوں سے بہت جلد مزراحتی ہے                | ۶۴ | ۱۱۹ | ۴۰ دسواس کی وجہ سے چار کام ہیں                               |
| ۱۲۸ | وہ گھر تباہ و بر باد ہو جاتا ہے                | ۶۵ | ۱۲۰ | ۴۱ چارچیزوں کبھی چارچیزوں سے مطمئن نہیں ہوتیں                |
| ۱۲۸ | وہ چیزوں جو چار ستون پر قائم ہیں               | ۶۶ | ۱۲۰ | ۴۲ جس میں یہ چار عادتیں ہوئی                                 |
| ۱۲۹ | نورہ خارجی نے ابن عباس سے چار باتیں پوچھیں     | ۶۷ | ۱۲۰ | ۴۳ اس کا اسلام کمل ہوگا                                      |
| ۱۲۹ | برہ حاپے سے سفید بال چار جگہ ہوتے ہیں          | ۶۸ | ۱۲۰ | ۴۴ حکمت کے چار کلمات ہیں                                     |
| ۱۳۰ | لوگ چار قسم کے ہوتے ہیں                        | ۶۹ | ۱۲۱ | ۴۵ ایک شخص چار عادتوں کی وجہ سے جنت میں ہوگا                 |
| ۱۳۰ | حق و باطل میں چار انگلیوں کا فاصلہ ہے          | ۷۰ | ۱۲۱ | ۴۶ جس میں یہ چار عادتیں ہوئی اللہ تعالیٰ اس کے لئے ۱۲۱       |
| ۱۳۱ | قیموں کا خزانہ چار کلمات تھے                   | ۷۱ | ۱۲۱ | ۴۷ جنت میں گھر بنائے گا                                      |
| ۱۳۱ | چار آدمیوں پر سلام کرنے والے نہیں              | ۷۲ | ۱۲۱ | ۴۸ جو چار باتوں سے کنارہ کش ہو گا وہ جنت میں جائیگا          |
| ۱۳۲ | چارچیزوں سے چڑہ روشن ہوتا ہے                   | ۷۳ | ۱۲۱ | ۴۹ اللہ تعالیٰ چار اشخاص پر نظر کرم کرے گا                   |
| ۱۳۲ | اللہ تعالیٰ کے سفر کے ساتھی چار ہیں            | ۷۴ | ۱۲۱ | ۵۰ شیعہ ان چار باتوں میں گرفتار نہیں ہوئے                    |
| ۱۳۲ | چار آدمیوں پر آگ حرام ہوگی                     | ۷۵ | ۱۲۱ | ۵۱ جس میں یہ چار صفات ہوں                                    |
| ۱۳۳ | چار تھوڑی چیزوں بہت ہیں                        | ۷۶ | ۱۲۱ | ۵۲ اللہ تعالیٰ نے چار کو منتخب کیا                           |
| ۱۳۳ | چارچیزوں سے فائدہ انحصار                       | ۷۷ | ۱۲۱ | ۵۳ چارچیزوں باعث غم ہیں                                      |
| ۱۳۴ | لوگوں کا علم چار کلمات میں ہے                  | ۷۸ | ۱۲۲ | ۵۴ جو باتیں امانت محمد ﷺ پر قیامت تھے۔ جس نے                 |
| ۱۳۴ | جو باتیں پر قیامت تھے۔ جس نے                   | ۷۹ | ۱۲۲ |                                                              |

|             |                                                |     |     |                                                    |     |
|-------------|------------------------------------------------|-----|-----|----------------------------------------------------|-----|
| ۱۳۲         | چار چیزوں کا استعمال کرنا حرام ہے              | ۱۰۶ | ۱۲۸ | جہاد کی چار قسم ہیں                                | ۸۰  |
| ۱۳۳         | چار چیزوں کو دفن کرنے کا حکم ہے                | ۱۰۷ | ۱۲۹ | بندے کی چار آنکھیں ہیں                             | ۸۱  |
| ۱۳۴         | چار عادتیں انبیاء کے اخلاقیں ہیں               | ۱۰۸ | ۱۲۹ | چار باتیں سب سے افضل ہیں                           | ۸۲  |
| ۱۳۵         | چار اشخاص کو پوری نماز پڑھنی چاہئے             | ۱۰۹ | ۱۲۹ | عورتیں چار قسم کی ہیں                              | ۸۳  |
| ۱۳۶         | چار مقامات پر پوری نماز پڑھنی چاہئے            | ۱۱۰ | ۱۲۹ | چار باتیں رسولوں کی سنت ہیں                        | ۸۴  |
| ۱۳۷         | سورہ سجدہ چار ہیں                              | ۱۱۱ | ۱۲۹ | چار آدمیوں کی نماز قبول نہیں ہوتی                  | ۸۵  |
| ۱۳۸         | چار باتوں کے بارے میں سوال کیا جائے گا         | ۱۱۲ | ۱۲۹ | جب چار چیزوں کی عام ہوئی تو چار سزا ہیں واقع ہوئی  | ۸۶  |
| ۱۳۹         | رسول اللہ نے چار اشخاص سے محبت کرنے کا حکم دیا | ۱۱۳ | ۱۲۹ | بدبختی کی نشانیاں چار ہیں                          | ۸۷  |
| ۱۴۰         | چار اشخاص جنت میں پہلے داخل ہونگے              | ۱۱۴ | ۱۳۰ | اللہ تعالیٰ نے تمام کاموں کو چار کلمات میں جمع کیا | ۸۸  |
| ۱۴۱         | منافق کی چار علامات ہیں                        | ۱۱۵ | ۱۳۰ | چار لوگوں سے دوستی کرنا ہے                         | ۸۹  |
| ۱۴۲         | روئے زمین پر بادشاہ چار ہیں                    | ۱۱۶ | ۱۳۰ | چار اشخاص علم سے ثواب اٹھاتے ہیں                   | ۹۰  |
| ۱۴۳         | لوگوں کے پاس چار قسم کی احادیث نبوی ہیں        | ۱۱۷ | ۱۳۰ | چار چیزوں میں کسی بیشی نہیں کرنی چاہئے             | ۹۱  |
| ۱۴۴         | چار باتوں سے ماہ صیام میں چھکھرا رہنیں ہے      | ۱۲۱ | ۱۳۰ | غلام یا نئر میں کوئی ایک چیز بیدا ہو جائے تو       | ۹۲  |
| ۱۴۵         | چار باتوں سے جانور و افتش ہے                   | ۱۲۲ | ۱۳۱ | بہترین مال چار ہیں                                 | ۹۳  |
| ۱۴۶         | گھوڑوں کو چار چیزوں سے پیدا کیا گیا            | ۱۲۳ | ۱۳۱ | چار نمازیں کسی وقت بھی پڑھنی جاسکتی ہیں            | ۹۴  |
| ۱۴۷         | ہوا کیس چار طرح کی ہیں                         | ۱۲۳ | ۱۳۱ | قاضی چار قسم کے ہیں                                | ۹۵  |
| ۱۴۸         | انسان چار قسم کے ہیں                           | ۱۲۵ | ۱۳۲ | چار بستیوں کا خرچ دینا واجب ہے                     | ۹۶  |
| ۱۴۹         | لوگ چار طرح سوتے ہیں                           | ۱۲۶ | ۱۳۲ | دنیا میں چار پنجہم بادشاہ لزر سے ہیں               | ۹۷  |
| ۱۵۰         | المیں نے چار مرتبہ فریاد کی                    | ۱۲۷ | ۱۳۲ | سورج میں چار باتیں ہیں                             | ۹۸  |
| ۱۵۱         | چار چیزوں میں ضائع ہو جاتی ہیں                 | ۱۲۸ | ۱۳۲ | دو چار چیزوں میں ہیں                               | ۹۹  |
| ۱۵۲         | مسلمانوں کی عبیدیں چار ہیں                     | ۱۲۹ | ۱۳۲ | چار چیزوں میں مزاج کو معتدل کرتی ہیں               | ۱۰۰ |
| ۱۵۳         | چار پندے ہیں جن کو حضرت ابراہیم نے ذبح کیا     | ۱۳۰ | ۱۳۲ | کراٹ میں چار خوبیاں ہیں                            | ۱۰۱ |
| ۱۵۴         | اللہ تعالیٰ اس کو دشمن رکھتا ہے                | ۱۳۱ | ۱۳۲ | خوابی خون کی چار علامات ہیں                        | ۱۰۲ |
| پانچواں باب |                                                |     |     |                                                    |     |
| ۱۵۵         | یا نجیب یا میزان عمل میں بہت بخاری ہیں         | ۱۳۳ | ۱۳۳ | جنت کی چار نہریں                                   | ۱۰۳ |
| ۱۵۶         |                                                | ۱۳۳ | ۱۳۳ | چار طرح کی کنیت رکھنا منع ہے                       | ۱۰۴ |
| ۱۵۷         |                                                | ۱۳۳ | ۱۳۳ | بہترین نام ہی، یعنی                                | ۱۰۵ |

|    |                                                     |
|----|-----------------------------------------------------|
| ۲  | اللہ تعالیٰ نے پانچ میں سے ایک کا حکم دیا           |
| ۳  | کنگھی میں پانچ خصوصیات ہیں                          |
| ۴  | مومن کی پانچ علامات ہیں                             |
| ۵  | پانچ باتیں محال ہیں                                 |
| ۶  | پانچ چیزیں پچاس ثمار ہوں گی                         |
| ۷  | اللہ تعالیٰ نے حضرت آدمؑ کو پانچ کلمات القایے       |
| ۸  | پانچ عادتوں سے برس کا مرض بیدار ہوتا ہے             |
| ۹  | حضرت امام جعفر صادقؑ کے پانچ اقوال                  |
| ۱۰ | سر اور جسم کی پانچ پانچ نیتیں ہیں                   |
| ۱۱ | نبیؐ کا قول ہے میں پانچ باتوں کو مرتے دم تک نہیں    |
| ۱۲ | چھوڑوں گا                                           |
| ۱۳ | پانچ چیزیں مسافروں کے لئے منہوس ہیں                 |
| ۱۴ | رونے والے پانچ ہیں                                  |
| ۱۵ | گناہان کیمیرہ پانچ ہیں                              |
| ۱۶ | اللہ تعالیٰ نے رسول اللہؐ کو پانچ تواریں دیکر بھیجا |
| ۱۷ | دوستی کی پانچ شرائط ہیں                             |
| ۱۸ | نور کی پانچ موجود میں مومن رہتا ہے                  |
| ۱۹ | اسلام کے پانچ نبیادی ستون ہیں                       |
| ۲۰ | مکہ کے پانچ نام ہیں                                 |
| ۲۱ | دن اور رات میں پانچ نمازیں فرض کی گئی ہیں           |
| ۲۲ | پانچ آدمیوں نے نبیؐ کا مذاق اڑایا                   |
| ۲۳ | نماز میت میں پانچ بکبیریں ہیں                       |
| ۲۴ | خوف کی پانچ اقسام ہیں                               |
| ۲۵ | اللہ اور اس کا رسولؐ پانچ باتیں پسند کرتے ہیں       |
| ۲۶ | پانچ باتوں سے مال جمع ہوتا ہے                       |
|    | پانچ حج کرنے کا ثواب                                |

|     |                                                     |     |     |                                                  |
|-----|-----------------------------------------------------|-----|-----|--------------------------------------------------|
| ۵۲  | پاچ افراد کے بارے میں اللہ تعالیٰ سفارش قبول کرے گا | ۱۵۳ | ۷۵  | ظهور قائم آل محمد (امام عصر) کی پانچ نتایاں ہیں  |
| ۱۵۴ | پانچ عورتوں اور ان کے شوہروں کے درمیان ملاعنة نہیں  | ۷۶  |     |                                                  |
| ۱۵۵ | حضرت ابراہیم کا امتحان پانچ کلمات سے لیا گیا        | ۷۷  | ۱۵۸ | حضرت علیؑ نے اپنے عتمال (گورزوں) کو پانچ         |
| ۱۵۶ | حضرت علیؑ نے اپنے عتمال (گورزوں) کو پانچ دیں گے     | ۷۸  |     |                                                  |
| ۱۵۷ | مجھے علیؑ سے پانچ چیزیں عطا ہوئیں                   | ۱۵۳ |     | با توں کا حکم دیا                                |
| ۱۶۲ | جس میں یہ پانچ باتیں ہیں اس کے لئے طوبی ہے          | ۷۹  | ۱۵۳ | پانچ باتیں فطرت کے موافق ہیں                     |
| ۱۶۲ | حضرت علیؑ کے پانچ بڑے نصائیں                        | ۸۰  | ۱۵۳ | حضرت عزیز بن محمد کے شیعوں میں پانچ باتیں خاص    |
| ۱۶۳ | یہ پانچ باتیں قاضی پرواجب ہیں                       | ۸۱  |     | ٹوپ پر بونگی                                     |
| ۱۶۳ | پہلی کرنے والے پانچ افراد                           | ۸۲  | ۱۵۳ | پانچ افراد نہیں سوتے                             |
| ۱۶۳ | دو روز کی پچھی پانچ افراد کو پیسے گی                | ۸۳  | ۱۵۵ | جانب عبدالملک بن عوف نے پانچ باتوں کی بنیاد رکھی |
| ۱۶۳ | پانچ کو قتل کرنے اور پانچ کو نہ کرنے کا حکم         | ۸۴  | ۱۵۵ | پانچ باتوں میں ولیمہ ہے                          |
| ۱۶۳ | پانچ افراد ملعون ہیں                                | ۸۵  | ۱۵۵ | رسول اللہؐ نے اللہ سے سوال کیا                   |
| ۱۶۴ | عید کے دن پانچ کاموں سے بہتر کوئی کام نہیں ہے       | ۸۶  | ۱۵۵ | پانچ بے مثال صحیح                                |
| ۱۶۴ | جمعہ کے دن میں پانچ باتیں نہیں                      | ۸۷  | ۱۵۵ | جمعہ کے دن میں پانچ باتیں ہیں                    |
| ۱۶۴ | سفید مرغ میں پانچ باتیں                             | ۸۸  | ۱۵۵ | پانچ عورتوں سے نکاح ہر اب ہے                     |
| ۱۶۵ | پانچ افراد کی وعا قبول نہیں ہوتی                    | ۸۹  | ۱۵۵ | اپنے بندے یہ پانچ کام کرتے ہیں                   |
| ۱۶۵ | اللہ تعالیٰ کی بزرگی پانچ جلوں میں                  | ۹۰  | ۱۵۶ | اچھی باتیں میں پانچ باتیں ہیں                    |
| ۱۶۵ | اولوالعزم رسول پانچ ہیں                             | ۹۱  | ۱۵۶ | پانچ باتیں جو کسی امت کو نہیں ملیں               |
| ۱۶۵ | پانچ افراد کا انتظار کیا جائے                       | ۹۲  | ۱۵۶ | پانچ اشخاص پانچ سے بھاگیں گے                     |
| ۱۶۵ | پانچ مساجد ملعون اور پانچ مساجد مبارکہ ہیں          | ۹۳  | ۱۵۶ | پانچ انبیاء نے عربی زبان میں گفتگو کی            |
| ۱۶۵ | پانچ مساجد میں نماز پڑھنا منع ہے                    | ۹۴  | ۱۵۷ | اللہ تعالیٰ کی بدترین مخلوق پانچ ہیں             |
| ۱۶۶ | پانچ افراد کو سفر میں پوری نماز پڑھنی چاہئے         |     | ۱۵۷ | چھٹا باب                                         |
| ۱۶۷ | نامحرم عورت کے پانچ مقامات پر آدمی دیکھ سکتا ہے     | ۱   | ۱۵۷ | اس امت کی چھ باتیں                               |
| ۱۶۷ | پانچ وقت آسمان کے دروازے کھلتے ہیں                  | ۲   | ۱۵۷ | زن کی وجہ سے چھ باتیں ہوتی ہیں                   |
| ۱۶۷ | جنت پانچ افراد کی مشتاق ہے                          | ۳   | ۱۵۷ | جنی نے فرمایا مجھ سے چھ باتوں کا وعدہ کرو        |
| ۱۶۷ | پانچ عورتوں کو ہر سال میں طلاق جو سکتی ہے           |     | ۱۵۷ |                                                  |

|    |                                                           |
|----|-----------------------------------------------------------|
| ۳  | جنت میں لے جانے والی چھ باتیں                             |
| ۵  | چھایسے انبیاء جن کے دونام ہیں                             |
| ۶  | چھائی چیزیں جو حرم مادر میں نہیں رہیں                     |
| ۷  | چھ چیزیں مومن کے لئے فائدہ مند ہیں                        |
| ۸  | جنت کے دروازے پر لکھے ہوئے چھ کلمات                       |
| ۹  | مروت (شرافت) کی چھ اقسام                                  |
| ۱۰ | خس چھ سہم (حصوں) پر تقسیم                                 |
| ۱۱ | چھ چیزیوں میں بندوں کو خل نہیں                            |
| ۱۲ | اللہ تعالیٰ چھ باتوں کی وجہ سے عذاب دے گا                 |
| ۱۳ | مومن میں چھ باتیں نہیں ہوں گی                             |
| ۱۴ | چھ آدمی سلام کے لاکن نہیں                                 |
| ۱۵ | چھ چیزیں عجیب ہیں                                         |
| ۱۶ | چھ جانوروں کو قتل کرنا منع ہے                             |
| ۱۷ | اللہ تعالیٰ نے چھ باتوں کو ناپسند کیا ہے                  |
| ۱۸ | دین کی چھ آسان باتیں                                      |
| ۱۹ | چھ آدمی نجیب نہیں ہیں                                     |
| ۲۰ | عزل چھ مقامات پر جائز ہے                                  |
| ۲۱ | چھ چیزوں میں ذخیرہ اندوزی ناجائز ہے                       |
| ۲۲ | چھ باتوں سے اللہ کی پناہ مانگنا چاہئے                     |
| ۲۳ | چھ چیزوں کی کمائی حرام میں داخل ہے                        |
| ۲۴ | چھ چیزوں کی محبت گناہ کی پہلے وجہ ہے                      |
| ۲۵ | جانور کے چھ حقوق مالک پر                                  |
| ۲۶ | چھ آدمی پیش امامت کے قابل نہیں                            |
| ۲۷ | تفیر کلمات جو اصل بجا ہیں                                 |
| ۲۸ | دیوانے میں چھ باتیں پائی جاتی ہیں                         |
| ۲۹ | چھ ماڑوں میں وجہہ غستہ                                    |
| ۳۰ | شہید کی چھ چیزیں اتار کر باقی کے ساتھ دفنا دینا چاہئے     |
| ۳۱ | لوگ چھ قسم کے ہیں                                         |
| ۳۲ | جو علیٰ کو دوست رکھتا ہوا سے چھ چیزوں سے پرہیز کرنا چاہئے |
| ۳۳ | اللہ تعالیٰ نے حضرت ابراہیم کے پاس انگوٹھی بھیجی          |
| ۳۴ | جس پر چھ کلمات تھے                                        |
| ۳۵ | اللہ تعالیٰ نے چھ باتوں میں شیعوں کو معاف کیا ہے          |
| ۳۶ | حضرت علیٰ چھ باتوں میں سب سے سبقت لے گئے                  |
| ۳۷ | چھ افراد کی دعا قبول نہیں ہوتی                            |
| ۳۸ | چھ اشخاص ملعون ہیں                                        |
| ۳۹ | آدمی کا کمال چھ باتوں میں ہے                              |
| ۴۰ | لوگوں کے چھ طبقے ہیں                                      |
| ۴۱ | <b>جلد دو مم</b>                                          |
| ۴۲ | نمبر شمار ساتواں باب                                      |
| ۴۳ | سات چیزوں کو دن کرنے کا حکم                               |
| ۴۴ | سات چیزوں کا حکم اور ممانعت                               |
| ۴۵ | کبرے کی سات چیزوں کا حرام ہوتا                            |
| ۴۶ | حضرت علیٰ کے بارے میں سات خاصیتیں                         |
| ۴۷ | نبی کا سات دفعہ خوشانصیب کہنا                             |
| ۴۸ | سات افراد عرش الہی کے سایہ میں ہونگے                      |
| ۴۹ | کشمکش میں سات خوبیاں ہیں                                  |
| ۵۰ | یوم موتی کو سات پہاڑ اڑے تھے                              |
| ۵۱ | سات آسمان اور ان کے رنگ                                   |
| ۵۲ | رسول اللہ نے ابوذرؓ کو سات نصیحتیں کیں                    |

|     |                                                                      |    |     |                                               |    |
|-----|----------------------------------------------------------------------|----|-----|-----------------------------------------------|----|
| ۱۹۰ | نجاشی کی وفات پر نبیؐ نے سات تکبیریں کہیں                            | ۳۲ | ۱۷۹ | سات خصلتیں ایمان کو مکمل کرتی ہیں             | ۱۱ |
| ۱۹۱ | جب خدا کسی قوم پر غصباک ہو تو انہیں سات مصیبتوں میں بدلنا کر دیتا ہے | ۳۸ | ۱۷۹ | روزے رکھنے سے سات خوبیاں حاصل ہوگی            | ۱۲ |
| ۱۹۱ | نبیؐ اور اہل بیت کی محبت فائدہ دیتی ہے                               | ۳۹ | ۱۸۰ | سات افراد کو سخت عذاب ہوگا                    | ۱۳ |
| ۱۹۱ | زمین سات افراد کے لئے خلق کی گئی ہے                                  | ۴۰ | ۱۸۰ | تکبیرات افتتاح سات ہیں                        | ۱۴ |
| ۱۹۲ | جہنم کے سات دروازے ہیں                                               | ۴۱ | ۱۸۰ | سورۃ توحید اور کافرون سات جگہوں پر پڑھنا      | ۱۵ |
| ۱۹۳ | قیامت کے دن حضرت علیؓ لوگوں پر رحمت کریں گے                          | ۴۲ | ۱۸۰ | سات کلمات کے لئے ۱۰۰۰ فرغ کا سفر              | ۱۶ |
| ۱۹۴ | سات عورتیں ایک دوسرے کی بہنسیں ہیں                                   | ۴۳ | ۱۸۱ | انسان کے اعمال کو ضائع کر دیتی ہیں            | ۱۷ |
| ۱۹۴ | گناہان کبیر اسات ہیں                                                 | ۴۴ | ۱۸۱ | سات اعضاء پر سجدہ کرنا                        | ۱۸ |
| ۱۹۵ | انبیاء کے جانشینوں کا امتحان سات مقامات پر ہوتا ہے                   | ۴۵ | ۱۸۱ | رسول اللہؐ نے سات افراد پر لعنت کی            | ۱۹ |
| ۲۰۸ | ہفتہ کے سات دنوں کے بارے میں                                         | ۴۶ | ۱۸۲ | مومن کے دوسرے مومن پر سات حقوق ہیں            | ۲۰ |
| ۲۰۹ | اتوار کے بارے میں وارد ہونے والی خصوصیات                             | ۴۷ | ۱۸۲ | کافر سات آنٹوں میں کھاتا ہے                   | ۲۱ |
| ۲۰۹ | پیر کے بارے میں وارد ہونے والی باتیں                                 | ۴۸ | ۱۸۲ | مومن کی سات خوبیاں ہوتی ہیں                   | ۲۲ |
| ۲۱۰ | منگل کے بارے میں وارد ہونے والی باتیں                                | ۴۹ | ۱۸۲ | دل میں اسلام کی چاشنی داخل نہیں ہوتی          | ۲۳ |
| ۲۱۰ | بدھ کے بارے میں وارد ہونے والی باتیں                                 | ۵۰ | ۱۸۲ | سات قسم کے لوگ دو ذخیر ہیں                    | ۲۴ |
| ۲۱۱ | جرحات کے بارے میں وارد ہونے والی باتیں                               | ۵۱ | ۱۸۲ | سات چیزیں رحم مادر میں نہیں رہیں              | ۲۵ |
| ۲۱۲ | رحم کے بارے میں وارد ہونے والی باتیں                                 | ۵۲ | ۱۸۲ | اسلام کو سات حصوں میں قرار دیا                | ۲۶ |
| ۲۱۳ | ہفتہ (شیخ) کے بارے میں وارد ہونے والی باتیں                          | ۵۳ | ۱۸۲ | نبیؐ کو سات خوبیاں عطا کی                     | ۲۷ |
| ۲۱۳ | نبیؐ کا ارشاد ہے کہ تم دنوں سے دشمنی نہ کرو                          | ۵۴ | ۱۸۵ | گائے اور اونٹ میں سات افراد کی قربانی         | ۲۸ |
| ۲۱۴ | حضرت آدمؑ و حواءؓ نے جنت میں سات گھڑی قیام کیا تھا                   | ۵۵ | ۱۸۵ | چاند اور سورج کی سات سات پرست ہیں             | ۲۹ |
| ۲۱۵ | شیعوں میں سات خصوصیات پائی جاتی ہیں                                  | ۵۶ | ۱۸۷ | دنیا سات اقلیم پر مشتمل ہیں                   | ۳۰ |
| ۲۱۶ | رسول اللہؐ نے سات مقامات پر ابوسفیان پر لعنت کی                      | ۵۷ | ۱۸۸ | سات مقامات پر مخصوص دعائیں پڑھی جاتی          | ۳۱ |
| ۲۱۷ | دو ذخیر کے سات صندوقوں کے بارے میں                                   | ۵۸ | ۱۸۸ | سات افراد کو قرآن نہیں پڑھنا چاہیے            | ۳۲ |
| ۲۱۸ | حضرت ایوبؑ کو سات سال تک مصیبتوں میں بدلنا رکھا گیا                  | ۵۹ | ۱۸۸ | قرآن سات حرف پر نازل ہوا                      | ۳۳ |
| ۲۱۹ | فرشتوں کی سات قسمیں ہیں                                              | ۶۰ | ۱۹۰ | وہ مخلوق جسے عالمین کو پیدا کرتے وقت پیدا کیا | ۳۴ |
| ۲۲۰ |                                                                      |    |     | سوائے سات چیزوں کے کوئی چیز نہیں ہوگی         | ۳۵ |

|     |                                                                                     |    |     |                                                 |    |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------|----|-----|-------------------------------------------------|----|
| ۲۳۳ | حضرت علی اور ان کے چاہئے والوں کو نو خوبیاں عطا کی گئیں                             | ۲  | ۲۲۱ | سات غلوکرنے والوں پر شیاطین نازل ہوئے           | ۱۱ |
| ۲۳۳ | جناب سیدہ کے نو نام ہیں                                                             | ۳  | ۲۲۲ | حضرت علی نے لوگوں سے سات سال پہلے نماز پڑھی     | ۱۲ |
| ۲۳۳ | اللہ تعالیٰ نے رسول اللہ اور حضرت علی کو نو ایسی خوبیاں عطا کی جو کسی اور کوئی نہیں | ۴  | ۲۲۲ | شیعان علی کو سات خوبیاں عطا ہوئی ہیں            | ۱۳ |
| ۲۳۳ | نبی گو حضرت علی کے بارے میں نو خوبیاں عطا کی گئیں                                   | ۵  | ۲۲۲ | آیتِ تطہیر سات افراد کے بارے میں نازل ہوئی      | ۱۴ |
| ۲۳۵ | نوچیزوں کے لئے نو آفیس ہیں                                                          | ۶  | ۲۲۳ | سات آدمیوں کی نماز قصر نہیں ہوتی                | ۱۵ |
| ۲۳۵ | برنی کھجوروں میں نو خصوصیات ہیں                                                     | ۷  |     | ذکر ساتھ اعضاء پر تقسیم کیا گیا                 | ۱۶ |
| ۲۳۵ | اس امت سے نوچیزوں کی پوچھ گئیں ہوں گے                                               | ۸  | ۲۲۳ | رسول اللہؐ سات اولادیں تھیں                     | ۱۷ |
| ۲۳۶ | نوچیزوں کی ممانعت                                                                   | ۹  | ۲۲۳ | آٹھ افراد کی نماز قبول نہیں ہوتی                | ۱۸ |
| ۲۳۶ | گناہ کرنے والوں کو نو گھنٹے کی مہلت                                                 | ۱۰ | ۲۲۳ | حالمین عرش آٹھ ہیں                              | ۱۹ |
| ۲۳۶ | امام حسین کی نواولادائیں ہیں                                                        | ۱۱ | ۲۲۴ | جنت کے آٹھ دروازے ہیں                           | ۲۰ |
| ۲۳۶ | نبی کی وفات کے وقت نو بیویاں حیات تھیں                                              | ۱۲ | ۲۲۴ | چھت آٹھ ہاتھ سے زیادہ نہیں ہوئی چاہئے           | ۲۱ |
| ۲۳۷ | حضرت علی نے نو لئے ارشاد فرمائے                                                     | ۱۳ | ۲۲۸ | آٹھ بیویاں                                      | ۲۲ |
| ۲۳۷ | لڑکی کے لئے سن بلوغت نوسال ہے                                                       | ۱۴ | ۲۲۸ | آٹھ قسم کے لوگ انسانوں میں شامل نہیں ہوتے       | ۲۳ |
| ۲۳۷ | طلاق یا فتح عمرت نو طلاقوں کے بعد شوہر کے لئے                                       | ۱۵ | ۲۲۸ | جو مسجد جاتا رہتا ہے اس میں آٹھ میں سے ایک خوبی | ۲۴ |
| ۲۳۹ | ہمیشہ کے لئے حرام ہو جاتی ہے                                                        |    |     | ضرور پائی جاتی ہے                               | ۲۵ |
| ۲۳۹ | نوچیزوں پر زکوہ واجب ہے                                                             | ۱۶ | ۲۲۹ | آٹھ افراد کی توہین ہوتی ہے                      | ۲۶ |
| ۲۳۹ | نوافراد پر سے نمازِ جمعہ ساقط ہے                                                    | ۱۷ | ۲۲۹ | مسجد کو آٹھ چیزوں سے دور کھنا چاہئے             | ۲۷ |
| ۲۳۹ | نوچیزوں نیسان پیدا کرتی ہیں                                                         | ۱۸ | ۲۲۹ | ایمان آٹھ خصلتوں کا نام ہے                      | ۲۸ |
| ۲۴۰ | اللہ تعالیٰ نے حضرت موسیٰ کو نو شانیاں دیں                                          | ۱۹ | ۲۳۰ | گناہان کبیرہ آٹھ ہیں                            | ۲۹ |
| ۲۴۰ | نوچیزوں کے افراد امام عصر کے ساتھ آئیں گے                                           | ۲۰ | ۲۳۱ | حضرت علی کی آٹھ خوبیاں                          | ۳۰ |

## سوال باب

## نواف باب

|     |                                         |   |     |                                               |   |
|-----|-----------------------------------------|---|-----|-----------------------------------------------|---|
| ۲۳۱ | نبی کے دس نام ہیں                       | ۱ | ۲۳۲ | اللہ تعالیٰ نے رسول اللہ کو نو خوبیاں عطا کیں | ۱ |
| ۲۳۲ | دک دروازوں پر آنے جانے کی موزوں و جوہات | ۲ |     |                                               |   |

|                |                                                    |    |     |                                                 |    |
|----------------|----------------------------------------------------|----|-----|-------------------------------------------------|----|
| ۲۵۳            | نماز کی دس وجوہات ہیں                              | ۲۸ | ۲۲۲ | قاۓ عقل کو دس چیزوں سے مکمل کیا گیا             | ۳  |
| ۲۵۴            | شیعوں میں دس خاصیتیں پائی جاتی ہیں                 | ۲۹ | ۲۲۳ | امام کی صفات دس ہیں                             | ۴  |
| ۲۵۵            | رسول اللہ نے دس افراد پر لعنت کی                   | ۳۰ | ۲۲۳ | حضرت علی و دس خوبیوں سے بہرہ مندہوئے            | ۵  |
| ۲۵۶            | جس نے دس سال تک روزے رکھے                          | ۳۱ | ۲۲۳ | شیعوں کے لئے دس خاصیتوں کی خوشخبری              | ۶  |
| ۲۵۷            | دس حج کرنے والے کا ثواب                            | ۳۲ | ۲۲۵ | دس چیزوں مکار م اخلاق شارب ہوتی ہیں             | ۷  |
| ۲۵۸            | برکت کے دس حصے ہیں                                 | ۳۳ | ۲۲۵ | قیامت آنے کی دس نشانیاں                         | ۸  |
| ۲۵۹            | قیامت سے پہلے کی دس نشانیاں                        | ۳۴ | ۲۲۵ | نبی اور اہل بیت کے لئے دس خوبیوں کو ایک جگہ کیا | ۹  |
| ۲۶۰            | اسلام کی بنیاد دس حصوں پر کھی گئی گیا ہے           | ۳۵ |     |                                                 |    |
| ۲۶۱            | ایمان کے دس درجے ہیں                               | ۳۶ | ۲۲۶ | جس میں دس خصوصیات ہو گئی وہ جنتی ہے             | ۱۰ |
| ۲۶۲            | دس سال تک اذان دینے والے کا ثواب                   | ۳۷ | ۲۲۶ | عقل مندوہ ہے جس میں یہ دس خوبیاں ہوں            | ۱۱ |
| ۲۶۳            | مسواک میں دس خوبیاں ہیں                            | ۳۸ | ۲۲۶ | بکرے کی دس چیزیں نہیں کھانی چاہئیں              | ۱۲ |
| ۲۶۴            | قیامت کی دس نشانیاں ہیں                            | ۳۹ | ۲۲۷ | مردار جانور کی دس چیزیں پاپک میں                | ۱۳ |
| ۲۶۵            | رسول اللہ دون اور رات میں دس طواف کرتے تھے         | ۴۰ | ۲۲۷ | دس قسم کے لوگوں کو طبع نہیں رکھنی چاہئے         | ۱۴ |
| ۲۶۶            | جس نے ماوراء رمضان میں دن کی وقت دس مرتبہ جماع کیا | ۴۱ | ۲۲۷ | دس مقامات پر نماز نہیں پڑھنی چاہئے              | ۱۵ |
| ۲۶۷            | دس نصیحت آموز باشیں                                | ۴۲ | ۲۲۸ | دس افراد جنت میں داخل نہیں ہونگے                | ۱۶ |
| ۲۶۸            | امت کے دس افراد اللہ تعالیٰ کے مکریں               | ۴۳ | ۲۲۸ | عافیت کے دس اجزاء ہیں                           | ۱۷ |
| ۲۶۹            | لوگوں کے جوئے کے دس تیرتھے                         | ۴۴ | ۲۲۸ | دس افراد تکلیف میں بتلا کر دیتے ہیں             | ۱۸ |
| ۲۷۰            | طلوں و غروں آفتاب کے وقت دعا پڑھنا                 | ۴۵ | ۲۲۹ | زحد کے دس حصے ہیں                               | ۱۹ |
| ۲۷۱            | بنو عبد المطلب دس افراد تھے                        | ۴۶ | ۲۲۹ | دس قسم کی کنیزیں اپنے آقا پر حرام ہیں           | ۲۰ |
| گیارہ ہوال باب |                                                    |    |     |                                                 |    |
| ۲۷۲            | گیارہ ستاروں کے نام جنہیں حضرت یوسف نے             | ۴۷ | ۲۲۹ | ثہوت کے دس حصے ہیں                              | ۲۱ |
| ۲۷۳            | خواب میں دیکھا                                     | ۴۸ | ۲۲۹ | شرم و حیاء کے دس حصے ہیں                        | ۲۲ |
| ۲۷۴            | زمزم کے گیارہ نام ہیں                              | ۴۹ | ۲۳۰ | بچوں کو نورتوں کے بستر سے الگ رہنا چاہئے        | ۲۳ |
| ۲۷۵            |                                                    | ۵۰ | ۲۳۰ | عورت دس مردوں کے برابر صبر کر سکتی ہے           | ۲۴ |
| ۲۷۶            |                                                    | ۵۰ | ۲۳۲ | دس چیزیں آپس میں سخت ترین ہیں                   | ۲۵ |
| ۲۷۷            |                                                    | ۵۳ | ۲۳۳ | تربوز میں دس خاصیتیں ہیں                        | ۲۶ |
| ۲۷۸            |                                                    | ۵۴ |     | ۲۷ جن ۱۱ خوبیاں لائے والی ہیں                   | ۲۷ |

## چودھوال باب

- ۲۹۸ خضاب میں چودہ خوبیاں پائی جاتی ہیں  
۲۹۹ عسل کے چودہ موقع ہیں  
۲۹۹ اصحاب عقبہ کی تعداد چودہ ہے

## پندرہوال باب

- ۳۰۰ جب امت ان پندرہ عادتوں میں پڑ جائے گی تو اس پر بلانا نازل ہوگی  
۳۰۰ لڑکے کو پندرہ سال کے بعد روزوں کا پابند بنایا جائے  
۳۰۱ ایامہ تشریق میں پندرہ روزوں کے بعد تکمیر کہنا چاہئے  
۳۰۱ رجب میں پندرہ روزے رکھنے کا ثواب  
۳۰۱ ہر پندرہ دن کے بعد نورہ لگانہ است ہے

## سوہوال باب

- ۳۰۲ عالم کے سولہ حقوق ہیں  
۳۰۲ سولہ چیزیں شکل دتی کا باعث ہیں  
۳۰۲ سولہ عادیں حکمت اور دنائی میں ہیں  
۳۰۳ اہل بیت سے بعض و عناد مولہ قسم کے لوگ رکھتے ہیں

## سترهوال باب

- ۳۰۸ غسل کے سترہ موقع

## اٹھارہوال باب

- ۳۰۹ امیر المؤمنین کی اٹھارہ فضیلتیں  
۳۰۹ اٹھارہ سال کے لڑکے کو اللہ تعالیٰ کی سرزنش

## بارہوال باب

- ۱ پہلے باب سے بارہویں باب تک  
۲ اولین اور آخرین میں سے بدترین افراد بارہ تھے  
۳ بارہ روی مہینوں میں زوالِ شمس کی شاخت کا طریقہ  
۴ جن لوگوں کے ابوکبر کی خلافت پر بیٹھنے سے انکار کیا  
ان کی تعداد بارہ (۱۲) تھی

۵ اللہ نے بنی اسرائیل سے بارہ سبط نکالے

۶ رسول اللہ کے بعد انہیں تعداد بارہ ہے

۷ مساوک میں بارہ خوبیاں ہیں

۸ بارہ چابوں کی حدیث

۹ صاحبانِ تقویٰ کی بارہ علامتیں

۱۰ بارہ افراد کو سلام نہیں کرنا چاہئے

۱۱ رسول اللہ بارہ قدم سے استقبال کیا

۱۲ دوزخ کے تابوت میں بارہ افراد ہیں

۱۳ دستِ خوان میں بارہ خوبیاں پائی جاتی ہیں

۱۴ سال میں بارہ نہیں ہوتے ہیں

۱۵ رات اور دن میں بارہ بارہ ساعتیں ہیں

۱۶ بر جوں کی تعداد بارہ ہے

۱۷ وہ بارہ در ہم جو رسول اللہ کو ہدیہ کیے گئے

۱۸ نقیب بارہ ہیں

## تیرہوال باب

- ۱ مسخر شدہ جانور تیرہ ہیں  
۲ بالغ ہونے کی عمر تیرہ سے چودہ سال ہے  
۳ امیر المؤمنین کی تیرہ فضیلتیں

۳۲۸ چوتھیس (۳۴) شرمگاہیں حرام ہیں  
و جمیون کے درمیان پنجمیس (۳۵) نمازیں فرض ہیں ۳۲۹

اس باب میں چالیس (۴۰) اور اس کے بعد سے ۳۳۰

زیادہ روایتیں ہیں  
چالیس دن تک شراب پینے والے کی نماز اور توبہ قبول نہیں ہوتی ۳۳۰

روزے کی چالیس اقسام ہیں  
پہلے اپنے چالیس دنی بھائیوں کے لئے دعا نگین ۳۳۳  
جس مومن کی موت کے بعد چالیس مومنین اس کی نیکی کی گواہی دیں ۳۳۳

چالیس دن کے اندر پیرزادے کے بال کاٹنے چانسیں ۳۳۳  
جس کی ختنہ نہ ہوئی اس کے پیشتاب سے زمین ۳۳۳

چالیس دن تک شخص رہتی ہے  
چالیس دن کے اندر کم از کم ایک مرتبہ بصری کرنا چاہئے ۳۳۳  
شکاری کرنے کی دیت چالیس (۴۰) درہم ہے ۳۳۳  
فرعون کے ولکوں کے درمیان چالیس برس کی مہلت دی گئی ۳۳۵

وہ استغفار جس سے چالیس گناہ ان کبیرہ معاف ۳۳۵  
کردیئے جاتے ہیں

رحم چالیس پشوں تک ہوتا ہے  
امام عصر کے ظہور کے وقت مومن کو چالیس افراد کی قوت عطا ہوگی ۳۳۵  
جو شخص چالیس احادیث یاد کرے گا ۳۳۵

۳  
۴

ایے انیس کلمے جن کے پڑھنے سے مصیبت سے ۳۱۰  
نجات ملتی ہے

انیس با تمیں عورتوں پر معاف ہیں ۳۱۱  
وہ انیس مسائل جو امام نے طبیب بندی سے پوچھے ۳۱۱

### انیسوال باب

۳۳۳ چالیس دن تک شراب پینے والے کی نماز اور توبہ قبول نہیں ہوتی ۳۳۰

چالیس دن کے اندر پیرزادے کے بال کاٹنے چانسیں ۳۳۳  
جس کی ختنہ نہ ہوئی اس کے پیشتاب سے زمین ۳۳۳

چالیس دن تک شخص رہتی ہے  
چالیس دن کے اندر کم از کم ایک مرتبہ بصری کرنا چاہئے ۳۳۳  
شکاری کرنے کی دیت چالیس (۴۰) درہم ہے ۳۳۳  
فرعون کے ولکوں کے درمیان چالیس برس کی مہلت دی گئی ۳۳۵

وہ استغفار جس سے چالیس گناہ ان کبیرہ معاف ۳۳۵  
کردیئے جاتے ہیں

۲  
۳

اہل بیت کی محبت میں میں خوبیاں ہیں ۳۱۵  
اللہ تعالیٰ پر مومن کے ہیں حقوق ہیں ۳۱۵

بیک مرتبہ حج کرنے کا ثواب ۳۱۶

امام زین العابدین کی تیس (۲۳) صفات ۳۱۶  
ماہ رمضان کی ایکس اور تیس کی راتوں میں جو کچھ آیا ۳۱۸

چوپیس (۲۴) عادتوں کی ممانعت ہے ۳۱۸  
نماز جماعت کی فضیلت ۳۱۹

نماز میں انیس (۲۹) خوبیاں ہیں ۳۲۰  
علم میں انیس (۲۹) خوبیاں ہیں ۳۲۰

وہ عادتوں جس کے بارے میں رسول اللہ سے سوال ۳۲۱  
کیا گیا ۳۲۱

۴  
۵

بیک مرتبہ حج کرنے کا ثواب ۳۱۶  
امام زین العابدین کی تیس (۲۳) صفات ۳۱۶

ماہ رمضان کی ایکس اور تیس کی راتوں میں جو کچھ آیا ۳۱۸  
چوپیس (۲۴) عادتوں کی ممانعت ہے ۳۱۸

نماز جماعت کی فضیلت ۳۱۹  
نماز میں انیس (۲۹) خوبیاں ہیں ۳۲۰

علم میں انیس (۲۹) خوبیاں ہیں ۳۲۰  
وہ عادتوں جس کے بارے میں رسول اللہ سے سوال ۳۲۱  
کیا گیا ۳۲۱

۶  
۷

نماز جماعت کی فضیلت ۳۱۸  
نماز میں انیس (۲۹) خوبیاں ہیں ۳۲۰

شکاری کرنے کی دیت چالیس (۴۰) درہم ہے ۳۲۰  
فرعون کے ولکوں کے درمیان چالیس برس کی مہلت دی گئی ۳۲۵

وہ استغفار جس سے چالیس گناہ ان کبیرہ معاف ۳۳۵  
کردیئے جاتے ہیں

۸  
۹

علم میں انیس (۲۹) خوبیاں ہیں ۳۲۰  
وہ عادتوں جس کے بارے میں رسول اللہ سے سوال ۳۲۱  
کیا گیا ۳۲۱

۱۰

نماز جماعت کی فضیلت ۳۱۹  
نماز میں انیس (۲۹) خوبیاں ہیں ۳۲۰

رحم چالیس پشوں تک ہوتا ہے  
امام عصر کے ظہور کے وقت مومن کو چالیس افراد کی قوت عطا ہوگی ۳۲۲  
جو شخص چالیس احادیث یاد کرے گا ۳۲۵

اوہ بیت کی محبت میں میں خوبیاں ہیں ۳۱۵  
اللہ تعالیٰ پر مومن کے ہیں حقوق ہیں ۳۱۵

۱۱  
۱۲

امام میں علمیں ہوئی چانسیں ۳۲۲  
ماہ رمضان ہمیشہ تیس دن کا ہوتا ہے ۳۲۵

۱۳

امام میں علمیں ہوئی چانسیں ۳۲۲  
ماہ رمضان ہمیشہ تیس دن کا ہوتا ہے ۳۲۵

### اکیسوال باب

رحم چالیس پشوں تک ہوتا ہے  
امام عصر کے ظہور کے وقت مومن کو چالیس افراد کی قوت عطا ہوگی ۳۲۲  
جو شخص چالیس احادیث یاد کرے گا ۳۲۵

اوہ بیت کی محبت میں میں خوبیاں ہیں ۳۱۵  
اللہ تعالیٰ پر مومن کے ہیں حقوق ہیں ۳۱۵

|     |                                                       |    |     |    |                                                                       |
|-----|-------------------------------------------------------|----|-----|----|-----------------------------------------------------------------------|
| ۳۸۰ | اللہ تعالیٰ کے ننانو سے نام ہیں                       | ۳۶ | ۳۲۷ | ۱۲ | مسجد کی حدود چالیس ہاتھ تک ہے                                         |
| ۳۸۰ | سومرتہ مغفرت طلب کرنے کا ثواب                         | ۳۷ | ۳۲۷ | ۱۵ | جس شخص کی عمر چالیس سال سے زیادہ ہو                                   |
|     | <b>تہمیسوال باب</b>                                   |    |     | ۱۶ | چالیس حج کرنے والے کے لئے ثواب                                        |
|     | [اس باب میں سو (۱۰۰) سے دس لاکھ کے متعلق روایتیں ہیں] |    |     | ۱۷ | حضرت علیؑ ابن الیؑ طالبؑ کا حضرت ابو بکرؓ پر                          |
| ۳۸۱ | یہودیوں کے سوالات                                     | ۱  |     | ۱۸ | تینتالیس (۳۳) خوبیوں کے ذریعے جنت قائم کرنا                           |
| ۳۸۸ | نبیؑ ایک سو بیس مرتبہ معراج پر تشریف لے گئے           | ۲  |     | ۱۹ | حضرت علیؑ کا شوری کے دن لوگوں پر جنت قائم کرنا                        |
| ۳۸۸ | چلوں کے ایک سو بیس رنگ ہیں                            | ۳  | ۳۶۲ | ۲۰ | وہ پچاس حقوق جو امام زین العابدینؑ نے ایک صحابیؑ کو تحریر کیے         |
| ۳۸۹ | ایک سو بیس قسم کے جنتی لوگ                            | ۴  | ۳۶۳ | ۲۱ | مومن کی پچاس خوبیاں ہیں                                               |
| ۳۸۹ | حافظ قرآن کو بیت المال سے دو سورہم دیے                | ۵  | ۳۶۳ | ۲۲ | ستر حج کرنے کا ثواب                                                   |
|     | جائیں گے                                              |    |     | ۲۳ | حضرت علیؑ کے ستر مناقب                                                |
| ۳۸۹ | سال بھر میں تین سو سانحہوں ہوتے ہیں                   | ۶  | ۳۶۳ | ۲۴ | نماز و تر میں ستر مرتبہ مغفرت طلب کرنے کا ثواب                        |
|     | مکہ جانے والے کے لئے مستحب ہے کہ وہ تین سو            |    |     | ۲۵ | نماز فجر کے بعد ستر مرتبہ مغفرت طلب کرنے کا اجر                       |
|     | سائٹھ طواف کرے                                        |    |     |    | ماہ شعبان میں روزانہ ستر مرتبہ مغفرت طلب کرنے والے کا اجر             |
| ۳۸۹ | وہ خوبیاں جو دین کی شرائع ہیں                         | ۸  | ۳۶۷ | ۲۶ | پرچم حمد کے ستر پھریرے ہیں                                            |
|     | حضرت علیؑ نے ایک نشست میں چار سو باب تعلیم کیے        | ۹  | ۳۶۷ | ۲۷ | سود کے سڑا جزا ہیں                                                    |
| ۳۹۶ | زمین و آسمان کے خلق کرنے سے دو ہزار سال قبل           | ۱۰ | ۳۶۷ | ۲۸ | دو روز میں ستر تخریف تک رہنے والے کے متعلق حدیث                       |
|     | جنت کے دروازے پر جو پھریرتا ہے                        |    |     | ۲۹ | امت محمدی بہتر (۷۲) فرقوں میں بٹ جائے گی                              |
| ۳۹۶ | نماز کے چار ہزار دروازے ہیں                           | ۱۱ | ۳۶۷ | ۳۰ | جنہوں نے یہ روایت پیان کی کہ امت محمدی تہتر (۷۳) فرقوں میں بٹ جائے گی |
|     | حضرت آدمؐ سے سات ہزار سال پہلے ساق عرش پر             | ۱۲ |     |    | عورتوں کے تہتر آداب                                                   |
|     | جو لکھا تھا                                           |    |     | ۳۱ | عقل اور جہل کے پھر (۵) اشکریں                                         |
| ۳۹۵ | اللہ تعالیٰ کے بارہ ہزار عالم ہیں                     | ۱۳ | ۳۶۸ | ۳۲ | حضرت علیؑ کی شان میں اسی (۸۰) آیتیں بازل ہوئیں                        |
| ۳۹۶ | رسول اللہؐ کے اصحاب بارہ ہزار تھے                     | ۱۴ | ۳۶۹ | ۳۳ | شراہی کو رسول اللہؐ نے اسی (۸۰) کوڑے لگائے                            |
|     | وہ نور جو حضرت آدمؐ کی خلقت سے چار ہزار سال پہلے تھا  | ۱۵ | ۳۶۹ | ۳۴ | دن بھر کی نمازوں میں پیانو سے تکبیریں ہیں                             |
|     |                                                       |    |     | ۳۵ |                                                                       |

- ۱۶ حضرت آدم کی خلقت سے بائیس ہزار سال پہلے ۸۲۶  
لکھی تحریر کا ذکر
- ۱۷ اللہ تعالیٰ نے ایک لاکھ چوٹیں ہزار انیاء خلق کیے ۸۲۶
- ۱۸ اللہ تعالیٰ نے حضرت موسیٰ سے ایک لاکھ چوٹیں ہزار ۸۲۷ کلمات کہے
- ۱۹ رسول اللہؐ نے حضرت علیؓ کو ہزار باب تعلیم کیے ۸۲۷
- ۲۰ اللہ تعالیٰ نے دس لاکھ جہاں پیدا کیے اور دس لاکھ آدم ۸۲۵

## انتساب

ان موئین و مومنات کے نام جو معصومین علیہم

السلام کے ارشادات پر عمل پیرا ہو کر اپنی دنیا و

آخرت سدھارنا چاہتے ہیں

## عرض ناشر

تمام تعریفیں اس اللہ کیلئے ہیں جو سارے جہانوں کا پیدا کرنے اور پالنے والا ہے۔ اس کا کوئی شریک اور ہمسر نہیں۔ نہ وہ کسی کا باپ ہے اور نہ کسی کا بیٹا۔ نہ اسے نیند آتی ہے اور نہ اونگھ۔ وہ قیامت کے دن کا مالک ہے۔ پروردگار عالم اپنے حجتیں نازل کرے ہمارے پیارے نبی اور ان پر سلام ہو جو سلام ہم کا حق ہے، جن کے صدقے میں پروردگار عالم نے یہ ساری کائنات خلق فرمائی ہے اور پروردگار عالم ہمیشہ لعنت کرے ان کے دشمنوں پر۔

یوں تو پروردگار عالم کے ہم پر اتنے احسانات ہیں کہ جن کو ہم نہ شکر کر سکتے ہیں اور ان کا اور اک کر سکتے ہیں اور نہ ہی ان احسانات کا شکر بجا لاسکتے ہیں۔ وہ تو خوب ہی اپنے احسانات کا شعور مرحت فرماتا ہے اور اپنے بندوں کو حیران کرتا رہتا ہے۔ خود تو فیض عطا کرتا ہے اور خودا جو دیتا ہے۔ حالانکہ نہ بندے کا کوئی زور ہوتا ہے اور نہ اتحقاق وہی پروردگار جس کو چاہتا ہے اپنے بندوں کی نظرؤں میں صاحبِ تقویٰ و عزت بنا دیتا ہے جس کی خودا پر نظرؤں میں وقعت و عزت نہیں ہوتی۔ وہی کار ساز ہے جو کمزوروں اور ناتوانوں سے وہ کام لے لیتا ہے۔ جو صرف صاحبان علم و رثوت، طاقت و قوت کے حامل افراد سے توقع کی جاسکتی ہے، پروردگار عالم نے ہم جیسے بے بصاعت افراد سے وہ کام لیا ہے جو صرف صاحبان علم و رثوت افراد کو ناجام دینا چاہیے تھا۔ اسی رب العزت کا احسان عظیم ہے کہ اس نے ہمیں وہ شعور اور استطاعت بخشی کہ مذہبِ حق کی بنیادی کتب عربی زبان سے اردو ترجمہ کر کے شائع کرنے کی توفیق عطا فرمائی۔

اس سلسلے میں عرض یہ ہے کہ ہم نے جناب شیخ الصدوقؑ کی کتب جتنی بھی ہمیں دستیاب ہو گئیں ان کا ترجمہ کرانے کا عہد کیا۔ محمد شاذ تک ان کی چار کتب (۱) علل الشرائع (۲) من لا يحضره الفقيه (۳) کمال الدین و تمام العترة (۴) التوحید کا اردو ترجمہ پیش کیا جا پکا ہے جو مارکیٹ میں دستیاب ہیں۔ ان کتب کے بارے میں اور جناب شیخ الصدوقؑ کے بارے میں چند دنیی رہنماؤں کی آراء پیش خدمت ہیں۔

### جناب شیخ الصدوقؑ کے بارے میں علامہ حلیؑ کی رائے۔

علامہ حلیؑ نے اپنی کتاب خلاصۃ القوای (جلد اول) میں جناب شیخ الصدوقؑ کے بارے میں وہی لکھا ہے جو نجاشی اور شیخ طوسی نے تحریر کیا اور کہا ہے کہ ان کی تقریباً تین سو (۳۰۰) تصنیفیں ہیں جن میں اکثر کا ذکر ہم اپنی کتاب کیسر میں کر دیا ہے۔ آپ (شیخ الصدوقؑ) نے ۳۸۵ھ میں وفات پائی۔ علامہ سید جمال الدین نے اپنی کتاب ”فوانیدر جالیہ“ میں تحریر کیا ہے کہ اپنے مشائخ شیعہ میں سے ایک شیخ اور اکان شریعت میں سے ایک رکن تھے۔ جن لوگوں نے ائمہ طاہرین علیہم السلام سے جس قدر روایتیں لقل کی تھیں ان میں سے جناب صدوقؑ (حدسے زیادہ سی قبولے والے) تھے۔ آپ امام عصر کی دعا کی برکت سے پیدا ہوئے اور یہ فضل اور شرف اور فتحار ان کو اس وجہ سے حاصل ہوا۔ امام عصر نے اپنی توقع میں لکھا ہے کہ یہ فتنیہ اور مبارک ہوں گے۔ ان سے اللہ تعالیٰ لوگوں کو بہت فائدہ پہنچائے گا۔ اس لئے ساری دنیا پر آپ کے علم کی برکت پھاگئی اور ہر خاص و عام نے ان سے نفع حاصل کیا۔ آپ کی تصنیف مدت تک باقی رہیں گی اور ان کی فقہ حدیث سے فقہاء اور غیر فقہاء جن کے پاس کوئی مرد فقیہ نہ ہو فائدہ اٹھائیں گے۔ اس کے بعد آپ نے شیخ الصدوقؑ کی ولادت کے بارے میں روایت لونگل کرنے کے بعد تحریر کیا ہے کہ یہ روایت شیخ الصدوقؑ عظیم المرتبت ہونے کی دلیل ہے۔

ل الحمد للہ ثواب اعمال و عقاب الاعمال کا ترجمہ بھی ہو چکا ہے اور اب خالصہ بھی آپ کے ہاتھوں میں موجود ہے۔ (اورہ)

علم الشرائع -

جناب شیخ الصدوق کی مشہور اور اپنے موضوع کے اعتبار سے ایک منفرد اور عدیم النظر کتاب علیل الشرائع ہے۔ اس میں ہر دوڑ کے لوگوں کے لئے ہر امر کی وجہ اور سبب بتائے گئے ہیں جو ہر دوڑ کے تقاضوں کو بہت کچھ پورا کر سکتی ہے۔ اس میں شرعی احکامات کے دو اسباب بتائے گئے ہیں جو ائمہ طاہرین سے منقول ہیں۔ جیسا کہ کتاب کے نام سے ظاہر ہے جناب شیخ الصدوق نے تین سو (۳۰۰) کتب تالیف کر کے اپنی قوم کو علمی اعتبار سے مفلس اور نادار نہیں چھوڑا۔ ہمارے دیگر بزرگ مذہبی رہنماوں نے اتنا علمی سرمایہ چھوڑا ہے کہ ہم علمی لحاظ سے پیغمبر اور مفلس و نادار نہیں ہیں۔ اس علمی سرمایہ کی حفاظت اب ہمارا فرض ہے مگر نجات کرنے والوں کی بنا پر دین کے ٹھیکیداروں نے عموم کو ان سے دور رکھا ہوا ہے۔

من لا حکم و لفقة۔

یہ فقہ کی بنیادی کتب اربعہ میں سے ایک کتاب ہے۔ اس کے بارے میں علامہ صادق بخاری علوم نے تبصرہ کرتے ہوئے فرمایا: "شیخ الصدوق کی سب سے زیادہ مشہور کتاب "من لا يحضره الفقيه" ہے۔ اس کا شمار شیعوں کی کتب اربعہ میں ہوتا ہے۔ یہ کتب اربعہ وہ ہیں کہ احکام شریعہ کے اخذ کرنے میں شیعوں کا ان پر دار و مدار ہے۔ نو سو (۹۰۰) سال سے زیادہ عمر صد گزر گیا اور فقہاء اور غیر فقہاء دونوں میں بہت مقبول ہے۔ اور اتنی معترف اور قبل اعتماد ہیں کہ سوائے چند کہ آج تک کوئی اعتراض نہ کر سکا۔ اب اس سے بڑھ کر اس کی اہمیت کی اور کیا دلیل ہو سکتی ہے۔ اس کتاب کے بارے میں علامہ طباطبائی نے جناب شیخ الصدوقؑ کی عدالت پر یہ دلیل بھی پیش کی ہے کہ "ان کے اقوال کی نقل نیزان کی کتابوں خصوصاً "من لا يحضره الفقيه" کی توثیق پر تمام اصحاب فقہ کا اجماع ہے"۔  
کمال الدین و تمام المعمدة۔

یہ کتاب امام عصر کے حکم پر لکھی گئی ہے یا اپنے موضوع کے اعتبار سے بلع اور ابواب کے لحاظ سے ایک ممتاز کتاب ہے اس سے پہلے غیبت کے موضوع پر کوئی اور کتاب نہیں لکھی گئی اور نہ ہی شخص صدق جیسی صفات کا حامل کوئی اور شخص نہ رہے۔ اس کتاب میں علم و عرفان کی ضمود خانیاں بیس۔ اس کتاب میں امام عصر کی شخصیت، وجود، غیبت اور ان کے بارے میں موضوعات پر بحث کی گئی ہے۔ اور اس کے لئے ایسی روایات اور احادیث کو بنیاد بنا لیا گیا ہے جو مصویں سے روایت کی گئی ہیں۔ اس کتاب میں مخالفین اور منکرین کے شہادات کا جواب دیا گیا ہے اور ان کے شکوک کو دلائل و برهان کے ذریعے رد کیا گیا ہے۔ امامت اور غیبت کے ثبوت قرآن و حدیث اور اقوال مصویں کے ذریعے دیئے گئے ہیں۔

مولائے کا ناتھ حضرت علی ابن ابی طالب علیہ السلام کا ارشادگرامی ہے کہ علم خرچ کرنے سے بڑھتا ہے۔ اور اسی وجہ سے آپ نے اعلان کیا کہ پوچھلو پوچھلو جو کچھ چاہو پوچھلو قبیل اس کے کتم مجھے کھودو۔ ہمارے تمام ائمہ علیہم السلام نے لوگوں کے سوالات کے جوابات دیئے اور علوم کو زیادہ سے زیادہ پھیلایا۔ اس زمانے میں عربی زبان رانجھتی جس کی وجہ سے یہ ساری کتب عربی زبان میں ہیں۔ ائمہ طاہرینؑ کے عمل کی پیری کرتے ہوئے ان کا ترجمہ و مسری زبانوں میں ہونا چاہئے تھا مگر نہیں ہوا اور ہوا بھی تو بہت کم بلکہ نہ ہونے کے برابر۔ ہمارے زہنمازوں نے اور اظہار ائمہ طاہرینؑ کا نام لینے والوں نے علم اور ائمہ طاہرینؑ کے اقوال اور احادیث کو عربی و ان طبقے تک محدود رہنے دیا اور ارادو جانے والوں کو دور کر لہا اور اپنے آپ کو برمیوں کے اطوار پر چالایا۔ پروردگارِ عالم کا یہ احسان عظیم ہے کہ اس نے ہمیں یہ توفیق عطا کی کہ ہم مذہب حق کے بنیادی کتب کا ارادو ترجمہ شائع کر سکیں۔ ہم اس قابل توثیقے مبارکہ تعالیٰ جس سے جو کام جو ہتا ہے کروائتا ہے چنانچہ اس نے ہمیں یہ مزت بتائی۔ ہمدردم اہل علم، اہل ثبوت اور ائمہ طاہرینؑ کے

احکامات پر عمل کرنے والوں سے درخواست کرتے ہیں کہ وہ اپنی اپنی جگہ اور اپنی اپنی حیثیت سے ائمہ کے اقوال اور دین کے احکامات کو پھیلانے کی کوشش کریں اور اپنی عاقبت سنواریں۔

حرف آخر کے طور پر ہمیں اس بات کا اعتراف کرنے میں کوئی عار نہیں کہ ہم انسان ہیں جو خطلا کا پتلا ہے۔ ہم خواہ کتنی ہی عرق ریزی اور محنت کر لیں پھر بھی کام میں خامی، غلطی، کوتاہی رہ جاتی ہے۔ اس کتاب کی اشاعت سے سلسلے میں اگرچہ جملہ احباب نے اپنی صلاحیتوں کو بہترین استعمال کیا اور بہت احتیاط سے کام لیا ہے اور پروردگار سے بھی دعا گور ہے ہیں کہ پروردگار تو ہماری مدد کر، اس کے باوجود اگر کوئی خامی، غلطی یا کوتاہی قارئین کی نظر سے گزرے تو اس جانب ہماری توجہ مبذول کرائے ہمیں شکریہ کا موقع دیں۔ ہم ان شاء اللہ آئندہ کی اشاعت میں اس کا ازالہ کریں گے اور اس کرم فرمائی کے لئے آپ کے احسان مند ہو گئے۔ ہم بارگاہ رب العزت میں سجدہ ریز ہو کر اس تحریر کوشش کو امام عصر کے قدم سے تمام مصوبین کی نذر کرتے ہیں اور اس کی مقبولیت کے لئے دعا گو ہیں کہ پروردگارِ عالم اس کا ثواب ہمارے والدین اور جملہ مومنین و مومنات کو عطا فرمائے اور جملہ قارئین کو احکام مصوبین پر عمل بیرا ہونے کی توفیق عطا فرمائے۔ مزید ہم پروردگارِ عالم سے دعا کرتے ہیں کہ تو محمد اور آل محمد علیہم السلام اور صاحبہ کرام کے شمنوں یہود و نصاری، کافرین، مشرکین، منافقین کو قرآن شریف کے احکام کے خلاف حکم دینے والوں اور ان پر ایمان نہ کھنے والوں اور عمل نہ کرنے والوں کو دین و دنیا و دنوں جگہ دردناک عذاب دے۔ اور آپ میں اڑوا کرتباہ و بر باد کر دے۔

خاک پائے اہلیت

سید اشFAQ حسین نقوی (مرحوم)

## عرض ناشر (اشاعت دوم)

الحمد لله الکسائے پبلشرز نے اردو زبان میں احادیث مصویں کی نشر و اشاعت کا جو بیڑہ اٹھایا تھا اس کے خاطر خواہ اثرات سامنے آنے لگے ہیں اور ہماری کتابوں کی مانگ میں روزافروں اضافہ ہو رہا ہے جو اس بات کا ثبوت ہے کہ تشنگان علوم مصویں کو اپنی پیاس بجھانے کا موقع میسر آگیا ہے البتہ ہم اس کوشش میں اکیلے نہیں ہیں بلکہ دیگر ادارے بھی اس عظیم کام کی اہمیت سمجھتے ہوئے اپنے وسائل کے مطابق اس دینی فریضے کی ادائیگی میں ہمارے ساتھ شامل ہو گئے ہیں۔ خدا ان کی اور ہماری توفیقات میں ہریدار اضافہ فرمائے۔

”خصال“ جو اس وقت قارئین کے ہاتھوں میں ہے کافی عرصے سے اس کی دوسرا اشاعت کا تقاضہ کیا جا رہا تھا لیکن نامساعد حالات کے تحت اس میں دری ہوتی گئی۔ اب بھرم اللہ محمد وآل محمد کے ویلے اور خدا کی بے پایاں عنایات کے نتیجے میں ہم اس قابل ہو گئے ہیں کہ اسے دوبارہ شائع کر سکیں۔

اس باری بھی کوشش کی گئی ہے کہ جہاں تک ممکن ہو بعض وضاحت طلب احادیث کی تفہیم بھی کر دی جائے۔ یہ تفریح مرحوم محمد باقر کرہ ای کے الفاظ میں تھی جسے اردو کا جامہ محترمہ ملیکہ خاتون کاظمی نے پہنایا ہے جس کے لئے ہم موصوفہ کے بجا طور پر ممنون ہیں۔ اس سلسلے میں مرحوم محمد باقر نے جدید سائنسی اکنшافات سے بھی فائدہ اٹھایا ہے جو یقیناً قارئین کے لئے جوچی کا باعث ہو گا۔ البتہ موضوع کے تقاضوں کے مطابق بعض جملہ بعض بات گنجک بھی ہو گئی ہے۔ لیکن ہم موقع کرتے ہیں کہ صاحب ادراک قارئین اس مفہوم کو بخوبی سمجھ لیں گے جو مرحوم کرہ ای پیش کرنا چاہتے تھے۔

نئی کپوڑنگ میں یہ کوشش بھی کی گئی ہے کہ پروف رینڈنگ کی کچھی غلطیوں کی بھی تصحیح کر دی جائے تا کہ کتاب بہتر انداز میں قارئین کے سامنے آئے۔ اس سلسلے میں ہم کس حد تک کامیاب ہوئے ہیں فیصلہ آپ پر ہے۔

والسلام

سید فیضیاب علی رضوی

## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

### کتاب تالیف کرنے کی وجہ

تمام تعریف اس اللہ کے لیے جو اکیلا اور یکتا ہے۔ الوہیت میں تھا ہے۔ بندوں کو اپنی معرفت پر پیدا کیا۔ زبانیں اس کی تعریف بیان نہیں کر سکتیں۔ آنکھیں اسے نہیں دیکھ سکتیں۔ وہ مخلوق کی صفات سے بالاتر ہے۔ محمد و دو معانی سے بلند ہے تمام مخلوق میں اس کی کوئی مثال نہیں ہے۔ ساری کائنات میں اس کے سوا کوئی معبود نہیں، وہ اکیلا ہے اس کا کوئی شریک نہیں۔ اس کے اکیلے ہونے کا اقرار کرتا ہوں اس کی کرامت کا خواہشمند ہوں اپنے گناہوں سے توبہ کرتا ہوں۔ میں گواہی دیتا ہوں کہ محمد اس کے بندے اور رسول ہیں۔ ان کو اپنی رسالت کے لئے منتخب کیا۔ دین کے معاملات ان کے پسرو دیکے۔ ان کو کتاب دے کر بھیجا تاکہ اپنے بندوں پر جھٹ قائم ہو۔ میں گواہی دیتا ہوں کہ علیؑ ابن ابی طالبؑ آپؑ کے جانشی ہیں (جو) آپؑ کے بعد ساری مخلوق میں سب سے افضل ہیں۔ آپؑ کے حکم پر قائم اور آپؑ کے راستے پر بلا نے والے ہیں۔ آپؑ امیر المؤمنینؑ اور اوصیاء کے سردار ہیں۔ جنابؑ فاطمہ زہر اسلام اللہ علیہما آپؑ کی زوج محترمہ ہیں جو تمام کائنات کی عورتوں کی سرداریں اور حسنؓ اور حسینؓ جو آپؑ کے فرزند ہیں، امامین ہدایت اور نشان تقویٰ ہیں دنیا والوں پر اللہ کی جھٹ ہیں۔ میں گواہی دیتا ہوں کہ جس نے ان کی پیروی کی نجات پا گیا جس نے ان کو چھوڑا بلکہ ہو گیا۔ ان پر پروردگار عالم کی رحمت نازل ہوا اور ان کی روحوں اور ان کے اجساد پر رحمت خدا نازل ہو۔ اس کے بعد میں نے دیکھا کہ میرے اساتذہ اور اسلاف نے ہر طرح کی کتب لکھیں لیکن ایسی کوئی کتاب نہیں لکھی جو کہ اعداء اور خصال محمودہ اور مدد موعده پر ہو۔ حالانکہ ایسی کتاب کی تصنیف میں طالب علم اور بھلانی کے چاہنے والوں کے لئے بہت بڑا فائدہ تھا۔ میں نے اللہ تعالیٰ کے قرب کی خاطر یہ کتاب لکھی۔ اس کے ثواب کے حصول اور اس کی رحمت پانے کے لئے مجھے اعیاد ہے کہ وہ اپنی رحمت اور احسان سے میری خواہش و آرزو کو روشنیں کرے گا۔ دبے شک وہ ہر چیز پر قدرت رکھنے والا ہے۔

محمد بن علی بن حسین  
(اشیخ الصدق)

## بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

### ﴿بِهِلَا بَاب﴾

(۱) مقدم ابن شریح بن ہانی اپنے والد سے روایت کرتے ہیں کہ ایک اعرابی شخص جنگ جمل کے دن جناب امیر المؤمنین علیہ السلام کی خدمت میں حاضر ہوا اور کہا: آپ علیہ السلام فرماتے ہیں کہ اللہ ایک ہے۔ لوگوں نے اس کو گھیر لیا کرنے لگکہ: تجھے نہیں معلوم کہ آپ علیہ السلام کا دل کس حالت میں ہے؟ اور کئی امور کی طرف متوجہ ہے یہ سوال کرنے کا وقت نہیں ہے۔ آپ نے فرمایا: اس کو چھوڑ دو۔ یہ بھی وہی بات چاہتا ہے جو قوم سے ہم چاہتے ہیں۔ آپ نے اعرابی سے فرمایا: خدا ایک ہے۔ اس کی چار اقسام ہیں۔ دو اللہ کے لئے جائز ہیں اور دو جائز نہیں ہیں۔ وہ یہ کوئی یہ کہے کہ اللہ ایک ہے اور اس کا اس سے مقصد عدد ہو۔ یہ خدا کے لئے جائز نہیں کیا تو نہیں دیکھتا کہ جو شخص یہ کہتا ہے کہ خدا تین میں سے تیسرا ہے کافر ہے۔ دوسرے یہ کہ یہ کہنے والا کہہ کہ خدا لوگوں میں ایک ہے۔ اس کی مراد جنس سے اور فرد و نوی ہو۔ یہ بھی خدا کی ذات کے لئے جائز نہیں۔ اس میں شبیہ پائی جاتی ہے۔ ہمارا پروردگار اس سے بلند و بالا ہے۔ دو تین کے لئے جائز ہیں وہ یہ ہیں کہ کہنے والا کہہ کہ اللہ ایک ہے۔ کوئی شے اس کی طرح نہیں ہمارا اللہ ایسا ہی ہے۔ کہنے والا کہہ ہمارا رب وجود میں عقل و خیال میں نہیں لایا جاسکتا۔ اس کی تقسیم نہیں ہو سکتی۔ وہی ہمارا رب ہے۔

(شرح) عدد خالص حساب کا موضوع ہے۔ حساب جو ریاضت کی ایک فن ہے اور سوائے تصور کے اسکی کوئی حقیقت نہیں ہے۔ (یعنی اعداد ایک دو تین وغیرہ ایک تصوراتی چیز ہے۔ مترجم شرح) اس لئے یہ کہتے ہیں کہ علم ریاضت ایسے امور پر بحث کرتا ہے جو زمین میں مادہ کا محتاج نہیں ہے۔ اور یہ بھی کہتے ہیں کہ عدد غیر متناہی ہوتا ہے۔ کیوں کہ اس کی حقیقت تصوراتی ہے جو صرف ایک اعتباری چیز ہے اور ذہن سے باہر اسکی کوئی حقیقت نہیں ہے۔ جس کی وجہ سے تسلیل ثبوت کے اور معدود و اکا انطباق صرف حکایتی (روایت) انطباق ہے۔ جیسے منشاء اعتبار پر صرف ظاہری اعتبار مثلاً آزادی و غلامی۔ نہ کہ اصلاحی انداز پر محمول کرنا ہے جو اپنے وجود میں ایک زائد و جود کا مصدق رکھتی ہے۔ جیسے یوں کہا جائے کہ کاغذ سفید ہے اس لحاظ سے ایک کے عدد کا تعلق علم حساب کے موضوع سے ہے اور اس طرح ایک کہنا خدا کیلئے جائز نہیں ہے کیوں کہ خدا تصور میں نہیں آتا اور عدد مقتید ہے اس اعتبار سے کہ وہ گھشتا بڑھتا ہے اور یہ علم الجبرا کا موضوع ہے اور اسی طرح کے عدد میں ایک طرح سے معدود و تعلق بھی رہتا ہے تو واحد بھی اسی لحاظ سے خدا کے لئے کہنا جائز نہیں کیوں کہ خدا کے لئے گھٹنا بڑھنا نہیں ہے اسی لئے یہ فرمایا کہ جو چیز دوام (دوسرا) نہیں رکھتی وہ عدد میں داخل نہیں۔

وحدث اعتباری ہے کہ معدود امور کا ایک ہی رخ سے ملاحظہ کریں اور اسی طرح وحدت نوعی، جنسی اور صفتی بھی ہوتی ہے کہ متعدد امور کو مکمل حقیقت میں یا بعض حقیقت (حقیقت کا کچھ حصہ) صفات میں شرکت کے لحاظ سے ہم ایک ہی سمجھیں اسی طرح کی وحدت بھی خدا کے لئے جائز نہیں ہے کیوں کہ اس طرح تعداد (یعنی کئی ہونا) اور شرک دونوں لازم آ جاتے ہیں۔

وحدث حقیقی ایک ثابت مفہوم کے ساتھ کہ جو حقیقت کی تشریع کرے یا اس کا تعارف کرائے قابل تعبیر نہیں ہے۔ ہاں صرف نفی کے اعتبار سے اس کو سمجھا جاسکتا ہے اور اس کی دو وجہات ہیں ایک ظاہری جو مقام واحدیت ہے اور اس کی بہترین تعبیر یہی ہے کہ آپ نے فرمایا کہ تمام چیزوں میں اس کی مثل نہیں ہے۔ دوسرے عین ذات کے پہلو سے ہے جو مقام باطن اور غیب مطلق واحدیت کا مرتبہ ہے۔ کہ فرماتے ہیں کہ بlynx معنی واحد ہے (یعنی اس کا وجود خارج میں بھی قابل تقسیم نہیں ہے اور اس میں کمیت (یعنی مقدار) نہیں پائی جاتی نہ عضور کرتا ہے نہ جزو اور عقلی اعتبار سے بھی قابل تقسیم

نہیں ہے یعنی نہ حس رکھتا ہے فصل (۱) اور تو ہم ہونے کا تصور بھی اس کے بارے میں نہیں کیا جا سکتا کیونکہ وہ بھی قابل احساس نہیں ہے اور مرکات (۲) اور ہم شبیہ ہو احسوسات سے ہوتا ہے اور فہم میں بھی ناقابل تقسیم ہے یعنی اس کی تمام صفات عین ذات ہیں اور وہ زائد برذات نہیں ہے جیسا کہ اشاعرہ کہا کرتے ہیں۔ اور حق یہ ہے کہ توحید کامل کی وجہ پر صاحب اتفاق مختصر و جامع تعبیر کے ساتھ حضرت امیر کی کرمات سے شذر ہوتی ہیں اور لفظ و معنی کے اعتبار سے یہ حدیث اعجازی مقام پر فائز ہے۔

## مترجم شرح:

(۱) فصل علم منطق کی اصطلاح میں وہ ذاتی خصوصیت جنونع کی تہیز دے لفظ ناطق کے انسان کو دیگر حیوانات سے متاز کرتا ہے۔

(۲) مرکات جمع مرکہ اشیاء کی حقیقت معلوم کرنے کی قوت۔

(۳) کسی ان دیکھی چیز کی خاطر موجودہ عادت کو چھوڑ دینا: حضور اکرم نے ارشاد فرمایا کہ اس شخص کے لئے خوب خبری ہے جس نے ان دیکھی چیز جنت کو حاصل کرنے کی خاطر اپنی موجودہ عادت و خصلت کو چھوڑ دیا۔

(۴) وہ عادت جو ظلم ہے: جناب ابو عبد اللہ حضرت امام جعفر صادق نے ارشاد فرمایا کہ کسی سوار کا پیدل چلنے والے سے بات چیت کرنا ظلم ہے۔

(شرح: یعنی سواری والے کو اس بات سے ہوشیار رہنا چاہئے کہ پیدل چلنے والے شخص سے مراحت نہ کرے اور اس کو زبردستی راستہ چھوڑنے پر مجبور نہ کرے۔)

(۵) وہ عادت جو دین کی دوستی ہے: جناب ابو عبد اللہ حضرت امام جعفر صادق نے ارشاد فرمایا کہ دین کی دوستی یہ ہے کہ اپنے بھائیوں سے محبت کو دوست رکھے۔

(۶) ایک ایسی عادت جس سے پانچ چیزیں حاصل ہوتی ہیں: ابو جعفر امام محمد باقر نے ارشاد فرمایا کہ پروردگار عالم فرماتا ہے کہ مجھے جلال، جمال، بہادر اور بلندی کی قسم جو شخص میری خواہش کو اپنی خواہش پر قدم رکھتا ہے میں اس کو بنے نیاز کرو دیتا ہوں۔ اس کی آخرت کو بنا دیتا ہوں، ہلاکت سے بچتا ہوں۔ زمین و آسمان کو اس کے رزق کا ضامن بنادیتا ہوں۔ ہر تجارت میں اسے نفع دیتا ہوں۔

(۷) ایک عادت سے دوسری عادت: رسول اللہ نے ارشاد فرمایا کہ جو شخص اپنے رب کو ناراض کر کے بندوں کو خوش کرتا ہے تو پروردگار اس کی تعریف کرنے والے کو اس کی خدمات کرنے والا بنا دیتا ہے۔ آپ نے مزید فرمایا کہ اگر ایک شخص کسی چیز کی خواہش کرتا ہے اور اللہ تعالیٰ کی اس میں مرضی ہے تو وہ اس وقت تک نہیں مرنے گا جب تک وہ چیز اس کو حاصل نہ ہو جائے۔

(۸) وہ عادت جو نجات دلاتی ہے: نبی اکرم نے ارشاد فرمایا کہ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ اے آدم کی اولاد میرا حکم مانو اور اپنی مصلحت مجھے مت پڑھاؤ۔

(شرح: یعنی تیری مصلحت میرے ادا مرکی اطاعت کے زیر نظر ہونی چاہئے اور تجھے اسی اطاعت میں اپنی مصلحت سمجھنے چاہئے۔)

(۹) وہ عادت جو دین میں افضل ہے: نبی اکرم نے ارشاد فرمایا کہ اللہ تعالیٰ کے زد یک علم کی فضیلت عبادت کی فضیلت سے زیادہ ہے۔ تمہارا افضل دین تقویٰ ویرہیز گاری ہے۔

(۹) ایک چیز کا دوسری چیز سے یکجا ہونا بہتر نہیں ہے کہ ایک عادت دوسری عادت سے مل جائے : رسول اللہ کا ارشاد ہے کہ ایک چیز کا دوسری چیز سے جمع ہونا علم کے ساتھ جمع ہونے سے بہتر نہیں ہے۔

(۱۰) وہ عادت جس میں دین و دلیا کا شرف ہو : رسول اللہ نے ارشاد فرمایا اللہ دین کے ہم نشین ہونے میں دین اور دنیا دنوں کا شرف ہے۔

(۱۱) سب لوگوں میں زیادہ علم والا وہ ہے جس نے ایک عادت کئے ساتھ دوسری عادت جمع کر رکھی ہو : حضرت علیؓ اپنے طالب سے سوال کیا گیا کہ لوگوں میں زیادہ علم والا کون ہے؟ آپ نے فرمایا: وہ شخص زیادہ علم رکھنے والا ہے جس نے لوگوں کے علم کو اپنے علم میں جمع کر دیا ہو۔

(۱۲) نیکی کی حقیقت اور بدی کی حقیقت : حضرت علی علیہ السلام نے ارشاد فرمایا کہ نیکی کی حقیقت یہ ہے کہ انسان کا خاتمه خیر پر ہو اور بدی کی حقیقت یہ ہے کہ انسان کا نجاح م بدیختی پر ہو۔

(شرح: انسان کا حال احوال ہمیشہ تبدیل ہوتا رہتا ہے اور گناہ کار انسان کے لئے یہی شے توہہ اور حق کی طرف رجوع کا راستہ کھلا رہتا ہے اور نیکو کار کبھی بھی لغوش کر سکتا ہے اور گراہ ہو سکتا ہے اور نتیجہ اس وقت ظاہر ہوتا ہے جب پورا راستہ طے ہو جاتا ہے یعنی سعادت و شفاوت یا نیکی و بدیختی کا علم اختتام کا رپر ہوتا ہے۔ کتنے ہی لوگ ایسے ہوتے ہیں جنہوں نے عمر پر عبادت میں برک ہوتی ہے اور آخری زندگی کی لغوش کا شکار ہو کر دنیا سے بے ایمان رخصت ہوتے ہیں۔)

(۱۳) لوگوں کو ثواب اور عذاب ایک عادت سے ملتا ہے : جناب علی بن حسین (امام زین العابدین) نے ارشاد فرمایا کہ بنی آدم کی زبان ہر روز اس کے تمام اعضاء سے کہتی ہے کہ تمہارا حال کیا ہے؟ وہ کہتے ہیں کہ اگر تو نے ہمیں چھوڑ دیا تو خیریت سے ہیں۔ ہمارے بارے میں اللہ کو راضی رکھ اس کو قسم دیتے ہیں کہ ہم تیری وجہ سے ثواب اور عذاب کے مستحق ہوں گے۔

(۱۴) وہ عادت جو بہترین جہاد ہے : امام عصر صادقؑ سے رسول اللہ کی حدیث کے بارے میں سوال کیا گیا کہ بہترین کلمہ انصاف وہ ہے کہ ظالم کے سامنے کہا جائے اس کا مطلب کیا ہے؟ آپ نے فرمایا اس کو اس کی سمجھ کے مطابق حکم دے اگر قبول کرے تو ٹھیک ورنہ نہیں۔

(۱۵) ایک عادت سخت ترین ہے اس سے پرہیز ایک عادت چھوڑنے سے ہوتا ہے : امام عصر صادقؑ نے ارشاد فرمایا کہ حضرت علیؓ اپنے مریمؑ کے حواریوں نے ان سے پوچھا: اے نبیوں کے پڑھانے والے ہمیں سخت ترین چیز سے آگاہ کیجئے۔ انہوں نے کہا: سخت ترین چیز اللہ کا عذاب ہے۔ انہوں نے کہا کہ اس سے بچنے کے لئے کیا طریقہ ہے؟ آپ نے فرمایا: ناراض نہ ہو، ناراض نہ کر۔ ان لوگوں نے پوچھا: ناراض کا سبب کیا ہوتا ہے؟ آپ نے فرمایا: تکبر، جبر اور لوگوں کو تھیک کرنا۔

(۱۶) ایک عادت میں مومن کا شرف اور ایک عادت میں اس کی عزت : امام عصر صادقؑ نے ارشاد فرمایا کہ مومن کی شرافت یہ ہے کہ وہ نماز شب پڑھتا ہو اور اس کی عزت اس میں ہے کہ وہ لوگوں کو تکلیف نہ دیتا ہو۔ رسول اللہ نے جبریلؑ سے کہا کہ مجھے نصیحت کیجئے۔ (حضرت جبریلؑ نے کہا): اے محمدؐ جب تک آپ چاہیں زندہ رہیں آخرا کار آپ کو مرتا ہے۔ جس چیز کو دوست رکھو گے اس کو چھوڑ جاؤ گے جو کام کرو گے اس کا بدلہ ملے گا۔ مومن کی شرافت نماز شب میں ہے۔ اس کی عزت لوگوں سے اعلانی ہے۔

سبل ابن سعد سے روایت ہے کہ حضرت جبریل رسول اللہ کی خدمت میں آئے اور عرض کیا کہ اے محمد جتنا چاہو زندہ رہو گے آخر کار مرتا ہوگا۔ جس چیز کو پسند کرو گے آخر کار اس کو جھوڑنا پڑے گا۔ جو عمل کرو گے اس کا بدلہ ملے گا۔ آپ کو معلوم ہونا چاہئے کہ آدمی کی شرافت نماز شب سے ظاہر ہوتی ہے اور اس کی عزت لوگوں سے کوئی تعلق نہ رکھنے سے ہے۔ رسول اللہ نے فرمایا: میری امت کے اشرف حافظان قرآن اور نماز شب پڑھنے والے لوگ ہیں۔

(۱۷) ہوش کی چابی ایک عادت ہے: امام جعفر صادق علیہ السلام نے فرمایا: هر شرکی کنجی غصہ ہے۔

(۱۸) وہ عادت جو انصاف ہے: امام جعفر صادق نے فرمایا کہ جو چیز اپنے لئے پسند کرتے ہو وہ دوسروں کے لئے بھی پسند کرو۔

(۱۹) ایک ایسی عادت جس کا عادی اپنے خلاف فیصلہ پر راضی ہے: ابو عبد اللہ امام جعفر صادق نے ارشاد فرمایا کہ جس شخص نے لوگوں سے اور اپنی ذات سے انصاف سے کام لیا وہ اپنے خلاف فیصلہ پر راضی ہوا۔

(۲۰) مومن کا ادنیٰ حق اپنے مومن بھائی پر: ابو عبد اللہ امام جعفر صادق سے سوال کیا گیا کہ ایک مومن کا دوسرا مومن پر کم سے کم حق کیا ہے؟ آپ نے فرمایا جس چیز کا مومن بھائی اس سے زیادہ تھا جو واس کو اپنے لئے مخصوص نہ کرے۔

(۲۱) وہ عادت جو پروردگار عالم کرے قرب کا باعث ہے: ابو عبد اللہ امام جعفر صادق نے ارشاد فرمایا کہ اپنے بھائیوں سے نیکی کر کے پروردگار عالم کی بارگاہ میں قرب حاصل کرو۔

(۲۲) ایک ایسی عادت جس کے ذریعے پروردگار نے آزمائش کی جو تمام آزمائشوں سے زیادہ سخت ہے: ابو عبد اللہ امام جعفر صادق نے ارشاد فرمایا کہ پروردگار عالم نے درہم (مال و دولت) دینے سے زیادہ اپنے بندوں کا کوئی سخت امتحان نہیں لیا۔

(۲۳) وہ عادت جو نیکی کا پہل ہے: حران ابن ایعنی نے کہا ہے: ابو جعفر امام محمد باقر نے ارشاد فرمایا کہ ہر چیز کا ایک بچھل ہوتا ہے اور نیکی کا بچھل جلد چراغ روشن کرنا ہے۔

(۲۴) ایک عادت بنندیم کا ایمان مضبوط کرتی ہے اور ایک عادت ایمان کو دل سے نکال دیتی ہے: ابان ابن سوید نے کہا کہ ابو عبد اللہ امام جعفر صادق سے سوال کیا گیا کہ کون سی چیز ایمان کو مضبوط کرتی ہے اور (آپ نے) فرمایا: پہیزگاری ایمان کو مضبوط کرتی ہے۔ لائق ایمان کو دل سے نکال دیتا ہے۔

(۲۵) وہ عادت جو مومن کا وقار ختم کر دیتی ہے: ابو الحسن (امام علی رضا) نے ارشاد فرمایا کہ تیز چلنے مومن کے وقار کو ختم کر دیتا ہے۔

(۲۶) ایک نیکی سے اوپر کونی اور نیکی نہیں۔ ایک حق ناشناسی کھرے اور ہر کوئی اور حق ناشناسی نہیں ہے: اکرم نے فرمایا کہ ہر نیکی کے بعد ایک نیکی ہوتی ہے لیکن اللہ کی راہ میں شہید ہونے کے بعد کوئی اور نیکی نہیں ہوتی۔ جب اللہ کی راہ میں شہید ہو جائے گا تو اس کے اوپر کوئی نیکی نہیں ہے۔ ایک حق ناشناسی کے بعد دوسری حق ناشناسی ہے۔ ماں یا باپ کو قتل کرنے کے بعد اور کوئی حق ناشناسی نہیں ہے۔ اگر ان میں سے ایک کو قتل کر دے گا تو اس سے اوپر کوئی حق ناشناسی نہیں ہے۔

(۲۷) ایک عادی جو کبھی فقیر نہیں ہو گا: ابراہیم بن میمون نے کہا کہ میں نے ابو عبد اللہ امام جعفر صادق کو فرماتے ہوئے ناک

- میں اس شخص کی ضمانت دیتا ہوں کہ وہ بھی فقیر نہیں ہو گا جس نے کنایت شعراً سے کام لیا اور اپنی آمدی کے مطابق خرچ کیا۔
- (۲۸) ایک عادت مروت خانوادہ نبی ہے : زرارہ نے کہا کہ میں نے ابو عبد اللہ امام حضرت صادقؑ کو کہتے ہوئے سنا کہ تم اہل بیت نبوت ہیں اور ہماری مرداگی یہ ہے کہ جو شخص ہم پر ظلم کرتا ہے ہم اسے بخش دیتے ہیں۔
- (۲۹) ایک عادت مردانگی ہے : رسول اللہؐ نے ارشاد فرمایا: مال کی اصلاح مرداگی ہے۔
- (۳۰) وہ عادت جو شریف آدمی کرنے لئے بری ہے : معاویہ بن وہب نے کہا کہ جناب ابو عبد اللہ امام حضرت صادقؑ نے مجھے مدینہ میں اس وقت دیکھا جب میں ہری گھاس اٹھا کر جا رہا تھا اور فرمایا کہ شریف آدمی کے لئے یہ بات بری ہے کہ وہ اسی چیز اٹھائے جس پر لوگ انگلی اٹھائیں۔
- (۳۱) ایک عادت مسے اللہ تعالیٰ راضی اور دوسری سے ناراض ہوتا ہے : جناب ابو عبد اللہ امام حضرت صادقؑ نے ارشاد فرمایا کہ پروردگار عالم میانہ روئی کو پسند کرتا ہے اور اسراف کو ناپسند کرتا ہے۔ کھجور کی انخلی کو پھینکنا پسند نہیں کرتا۔ ممکن ہے کسی کے کام آئے حتیٰ کہ چھا ہو پائی۔
- (۳۲) جو شخص اس عادت کو برداشت کرتا ہے گویا اس نے اللہ تعالیٰ کی نعمت کا شکر ادا نہیں کیا: جناب ابو عبد اللہ امام حضرت صادقؑ نے ارشاد فرمایا کہ جس شخص نے ظلم اور بے عزتی کو برداشت کیا گویا اس نے (پروردگار عالم کی) نعمت کا شکر ادا نہیں کیا۔
- (۳۳) جو شخص ایک عادت پر ناراض نہیں ہوا وہ دوسری عادت کا شکر ادا نہیں کرتا : جناب ابو عبد اللہ امام حضرت صادقؑ نے ارشاد فرمایا کہ جو شخص اپنی شکرگزاری کے لئے ناراض نہیں ہوا۔ وہ نعمت کا بھی شکر ادا نہیں کرتا۔
- (۳۴) ایک عادت تواضع کی نشانی ہے : جناب ابو عبد اللہ امام حضرت صادقؑ نے ارشاد فرمایا کہ ملاقات کے وقت سلام کرنا تواضع کی نشانی ہے۔
- (۳۵) وہ عادت جو کفر کے قریب ہے اور وہ عادت قضاۓ اور قدر پر غالب ہے : رسول اللہؐ کا ارشاد ہے کہ فقر کفر کے قریب ہوتا ہے اور حد قضاۓ قدر پر غالب آ جاتا ہے۔
- (۳۶) وہ عادت جس سے پچھلی اقوام تباہ ہوئیں : جناب ابو الحسن (امام علی رضاؑ) نے ارشاد فرمایا کہ میں نے ابو عبد اللہ امام حضرت صادقؑ کو ابو عباس بقباق سے ارشاد فرماتے ہوئے سن کر تو نے نیت حج کیوں نہیں کی۔ اس نے کہا: کفالت کی جو ہے۔ آپ نے ارشاد فرمایا کہ کفالت سے تیرا کیا واسطہ ہے؟ پچھلی اقوام کفالت کی وجہ سے ہلاک ہوئی ہیں۔
- (۳۷) ہر گناہ کا کفارہ اللہ کی راہ میں شہید ہونا ہے۔ لیکن ایک عادت جس کا کفارہ تین چیزیں ہیں : جناب ابو عبد اللہ امام حضرت صادقؑ نے ارشاد فرمایا کہ اللہ کی راہ میں شہید ہونا ہر گناہ کا کفارہ ہے۔ مگر قرض لیما ایسی عادت ہے جس کی ادائیگی لازمی ہے۔ (چنانچہ یا تو) مقرض خود ادا کرے یا اس کا دوست (قرابتدار) اس کی طرف سے ادا کرے یا قرض خواہ اسے معاف کروئے۔
- (۳۸) پروردگار نے محمدؐ اور آپؐ کی امت کو ایک ایسا تحفہ دیا ہے کہ ایسا تحفہ کسی اور امت کو نہیں دیا گیا : رسول اکرمؐ نے ارشاد فرمایا کہ پروردگار عالم نے مجھے اور میری امت کو ایک ایسا تحفہ عطا کیا ہے جو کسی اور امت کو نہیں دیا گیا۔ لوگوں نے پوچھا: وہ کیا ہے؟ آپؐ نے فرمایا: سفر میں روزہ کا افطار اور آدھی نماز پڑھنا۔ جس نے اللہ تعالیٰ کے اس تحفہ پر عمل نہ کیا اس نے اللہ تعالیٰ کے تحفہ کو واپس کر دیا۔

(۳۹) جو کوئی چاہرے کہ اس کے گھر میں خیر و برکت ہو اسے چاہئے کہ کھانا شروع کرنے سے پہلے ہاتھ دھونئے: امیر المؤمنین حضرت علیؑ نے ارشاد فرمایا کہ اگر کوئی شخص یہ چاہے کہ اس کے گھر میں خیر و برکت ہو اسے چاہئے کہ وہ کھانا شروع کرنے سے پہلے ہاتھ دھونے۔

(۴۰) پروردگار عالم جب کسی بندے کو دوست رکھتا ہے تو اس کی طرف دیکھتا ہے اور اسے تین چیزوں میں سے ایک چیز تحفہ میں دیتا ہے: ابو عفراء مجدد باقر علیہ السلام نے فرمایا کہ جب پروردگار عالم کسی بندے کو دوست رکھتا ہے تو اس کی طرف دیکھتا ہے تو اس کو تین چیزوں میں سے کوئی ایک چیز تحفے میں دیتا ہے۔ درسر، بخار یا آشوب چشم۔

(۴۱) قیامت میں پرهیز گاروں کے لئے خوشی ہے: جناب ابو عبد اللہ امام جعفر صادق نے فرمایا کہ قیامت میں پرهیز گاروں کے لئے خوشی ہے۔

(۴۲) وہ عادت جس کی وجہ سے موت پسند نہیں ہے: ایک شخص رسول اللہ کی خدمت میں حاضر ہوا اور پوچھا کہ میں موت کو کیوں نہیں پسند کرتا؟ آپؐ نے فرمایا: کیا (اپنے پاس) مال رکھتے ہو؟ (اس نے) کہا: ہاں۔ (آپؐ نے) فرمایا: اس کو اپنی قبر میں بھیج دیا ہے؟ (اس نے) کہا: نہیں۔ (آپؐ نے) فرمایا: اسی لئے تم موت کو پسند نہیں کرتے ہو۔

(۴۳) وہ عادت جو اپنی ضد کی طرح ہے: جناب ابو عبد اللہ امام جعفر صادق علیہ السلام نے فرمایا کہ پروردگار عالم نے یقین خالص کو شک کی طرح پیدا نہیں کیا جیسے موت۔ موت کا ہر شخص کو یقین ہے۔

(۴۴) وہ عادت جس کی وجہ سے بدترین اشخاص کی عزت کی جاتی ہے: رسول اللہ نے فرمایا کہ وہ لوگ بدترین ہیں جن کے شر کے ڈرے لوگ ان کی عزت کرتے ہیں۔ جو شخص ان کے خوف سے ان کی عزت کرتا ہے وہ مجھ سے نہیں ہے۔

(۴۵) وہ عادت جو دنیا میں زهد اور وہ عادت جو ہر نعمت کا شکر ہے: امیر المؤمنین حضرت علیؑ نے ارشاد فرمایا کہ عمل کے قبول ہونے کو خود عمل کرنے سے زیادہ اہمیت دو۔ دنیا میں آرزوؤں کو کنم زهد ہے۔ پروردگار عالم کی حرام کی ہوئی چیزوں سے کنارہ کش شکر ہے۔ جس نے اپنے آپؐ کو تکلیف میں ڈالا اس نے اللہ تعالیٰ کو راضی کیا اور جس نے خود کو تکلیف نہ دی اس نے پروردگار عالم کو ناراضی کیا۔

(۴۶) کون سی چیز سب سے زیادہ قید کی حقدار ہے: حارث کا بیان ہے کہ میں نے امیر المؤمنین حضرت علیؑ کو فرماتے ہوئے سن کہ زہان سب سے زیادہ قید کی حقدار ہے۔

(۴۷) جس کی خواہشات زیادہ ہیں وہ برع عمل والا ہے: حضرت علیؑ نے ارشاد فرمایا کہ جس نے اپنی خواہشات زیادہ رکھیں وہ برع کام کرنے والا ہے۔

(۴۸) مسلم جب تک خاموش ہے نیک کام کرنے والا لکھا جائیے گا: ابو عبد اللہ امام جعفر صادق نے فرمایا کہ مومن بندہ جب تک خاموش ہے نیک عمل کرنے والا لکھا جائے گا۔ جب بولے گا اگر اچھی بات ہے تو نیک اور اگر بدی بات ہے تو بدکار لکھا جائے گا۔

(۴۹) وہ عادت جس کی وجہ سے اللہ عز و جل قیامت کے خوف سے محفوظ رکھئے گا: رسول اللہ نے ارشاد فرمایا کہ جس شخص نے لوگوں کے بجائے اپنے آپؐ کو دشمن رکھا پروردگار عالم اس کو قیامت کے خوف سے محفوظ رکھے گا۔

(۵۰) وہ عادت جو عقل کا سر ہے : رسول اللہ نے ارشاد فرمایا کہ عقل کا سر اللہ تعالیٰ پر ایمان لانے کے بعد لوگوں سے محبت کرنا ہے۔

(۵۱) زیادہ پر ہیزگار، زیادہ عبادت گزار، زیادہ زهد و تقویٰ والا اور زیادہ زحمت الہائے والا : ابو عبد اللہ امام جعفر صادقؑ نے ارشاد فرمایا کہ لوگوں میں زیادہ پر ہیزگاروہ ہے جو ملکوں معاملات میں جلدی کرے۔ زیادہ عبادت کرنے والا وہ ہے جو فرائض کو ادا کرتا ہے۔ زیادہ زہد والا وہ ہے جس نے حرام چیزوں کو چھوڑ دیا۔ زیادہ زحمت اٹھانے والا وہ ہے جو گناہ نہیں کرتا۔

(۵۲) پشمیان ہونا تو بہ کرنے کے برابر ہے : ابو جعفر امام محمد باقر علیہ السلام کا ارشاد ہے کہ شرمندہ ہونا تو بہ کرنے کے برابر ہے۔

(۵۳) جس نے اپنی حیثیت سے زیادہ مال دنیا جمع کیا : ایک شخص حضرت امیر المؤمنین (علیؑ) کی خدمت میں حاضر ہوا اور اپنی حاجت کی شکایت کی۔ آپؑ نے (فرمایا) جس شخص نے مال دنیا اپنی حیثیت (وقت) سے زیادہ سعی کیا وہ دوسروں کا خزانچی ہوا۔

(۵۴) ایک عادت جو وصیت کرنے مناسب ہے : ابو جعفر امام محمد باقرؑ نے فرمایا کہ جب میرے والد (امام علیؑ ابن حسینؑ) کی موت کا وقت قریب آتا تو مجھے سینے سے لکایا اور فرمایا کہ میں تجھے وہی وصیت کرتا ہوں جو میرے والد نے مجھے اپنی موت کے وقت کی تھی۔ ان سے ان کے والد نے وصیت کی تھی کہ جس کا خدا کے سوا لوگی مددگار نہ ہو اس پر ظلم نہ کرنا۔

(۵۵) ایک عادت علیحدگی کی وجہ اور دوسری عادت ملانے کا بہانہ : حذیفہ ابن منصور نے کہا کہ میں نے ابو عبد اللہ امام جعفر صادقؑ کو فرماتے ہوئے تاکہ ایک گروہ کا لوگوں سے اچھا سلوک نہیں تھا۔ اس وجہ سے وہ قریش نہ ہے۔ حالانکہ ان کے حسب نسب میں کوئی خرابی نہیں تھی۔ ایک گروہ غیر قریش کا تھا جن کا سلوک لوگوں سے اچھا تھا وہ قریش سے مل گئے۔ جس نے لوگوں سے اپنا ایک ہاتھ روک لیا اس سے بہت سے ہاتھ روک گئے۔

(۵۶) ایک عادت جو اہل دنیا پر بھاری ہے دوسری عادت ہلکی ہے : محمد بن سلم نے کہا کہ ابو جعفر امام محمد باقر علیہ السلام نے فرمایا کہ نیک کام دنیا والوں پر گراں ہے قیامت کے روز ان کے اعمال میزان میں گراں ہوں گے۔ اہل دنیا پر برے کام ہلکے اور آسان معلوم ہوتے ہیں۔ قیامت میں ایسے اعمال ہلکے ہوں گے۔

(۵۷) کوئی حسب نہیں سوائے عادت کرے، کوئی کرم نہیں سوائے عادت کرے، کوئی عمل نہیں سوائے عادت کرے اور کوئی عبادت نہیں سوائے عادت کرے : علی بن حسین (امام زین العابدینؑ) نے ارشاد فرمایا کہ قریش اور عرب کی شرافت صرف تو ا واضح میں ہے۔ کرم پر ہیزگاری میں ہے۔ عمل کا تعلق نہیں سے ہے۔ عبادت مسئلہ جانے میں ہے۔ اللہ کا سب سے بڑا دشمن وہ ہے جو امام کا پیروکار کہلائے مگر ان کے اعمال پر کار بند نہ ہو (عمل نہ کرے)۔

(۵۸) ایک عادت جو چار باتوں میں فائدہ پہنچاتی ہے : ابو عبد اللہ امام جعفر صادق علیہ السلام کا ارشاد ہے کہ سرمه لگانے سے بال اگتے ہیں۔ آنکھوں میں پانی آنند ہوتا ہے۔ منکاذ اقتہ شیریں کرتا ہے اور آنکھوں کو روشنی دیتا ہے۔

(۵۹) جب پروردگار عالم کسی کو دوست رکھتا ہے تو اسے بڑی امتحان میں ڈالتا ہے : رسول اللہ نے فرمایا کہ بڑے امتحان کا بدله بڑا ہے۔ اللہ تعالیٰ جب کسی بندے کو دوست رکھتا ہے تو اسے کسی بڑی آزمائش میں ڈالتا ہے۔ جو اس آزمائش میں پورا تر اللہ اس سے خوش ہوتا ہے۔ اور جو بندہ اس آزمائش سے ناراض ہوا اس سے اللہ تعالیٰ ناخوش ہوتا ہے۔

- (۲۰) وہ عادت جس سرے بواسیر ہوتی ہے : حضرت امیر المؤمنین حضرت علی ابن ابی طالب نے ارشاد فرمایا کہ بہت الغنائم میں زیادہ دری بیٹھنے سے بواسیر کا مرغ بیدا ہوتا ہے۔
- (۲۱) لوہیے کی انگوٹھی بھنسے سے ہاتھ پاک نہیں ہوتے : رسول اللہ کا ارشاد گرامی ہے جس ہاتھ میں لوہے کی انگوٹھی ہوگی وہ پاک نہیں ہوگا۔
- (۲۲) جو شخص بات کرنے سے پہلے سلام نہ کرے اس کو جواب نہ دو : رسول اللہ نے فرمایا کہ جو شخص بات کرنے سے پہلے سلام نہ کرے اس کی بات کا جواب نہ دو۔ اگر سلام نہ کرے تو اس کو کھانا کھانے کے لئے مت بلاؤ۔
- (۲۳) ایک عادت ایسی ہے کہ اگر خود کریم یا اس کی خاطر کی جائے تو وہ دینِ محمدی سے نکل جاتا ہے : ابو عبد اللہ امام جعفر صادق نے ارشاد فرمایا کہ جو شخص کہانت (غیب کی باتیں، فال گوئی) کرے یا کسی کی خاطر کہانت کرے وہ دینِ محمدی سے الگ ہو جائے گا۔ میں نے عرض کیا کہ قیافہ کے بارے میں کیا حکم ہے؟ (آپ نے) فرمایا میں اس بات کو ناپسند کرتا ہوں کہ کوئی ان کی طرف رجوع ہو۔ اگر چنان کا کہنا واقعہ کے قریب ہو۔ (مریم) فرمایا قیافہ شناسی نبوت کی فصل سے ہے جو لوگوں میں موجود ہے۔
- (شرح) کہانت غیب گوئی کا ایک طریقہ ہے جسے رمالی اور فال نکالنا جو جامی عربوں میں رائج تھی وہ لوگ جو خود کو کہن کہتے تھے ان کا یہ دعویٰ تھا کہ وہ جنوں سے دوستی رکھتے ہیں اور ان کے ذریعے ان کو غیب کا علم حاصل ہو جاتا ہے اور اس بہانے وہ لوگ اپنی طرف مائل کرتے تھے اور ان کی مشکلات اور نزعات میں اپنا رعب دا ب قائم کر لیتے تھے۔ پنجبر اسلام نے اس بات کی بحث سے مخالفت کی اور کہنوں کی تکذیب کی کیونکہ علم غیب کا انحصار خدا ہے۔ اور یہاں تک کہ پنجبر بھی علم غیب سے کچھ فرماتے سوائے ان آیات کے جو خدا کی جانب سے ان پر نازل ہوتی تھیں۔
- قیافہ شناسی کا مطلب یہ ہے کہ انسان کی خلائق خصوصیات و علامات کو دیکھ کر اس کا نسب و اخلاق سمجھ لیا جائے جو علم بھی شریعت اسلام میں معین نہیں ہے۔ اور اسلامی مقررات (۱) کے خلاف کسی کے نسب کو اس کے گھوارے میں میں کرنا اور اس پر اعتماد کرنا جائز نہیں ہے کیونکہ اس نے جو طے کیا وہ محض گمان سے کیا ہے ایسے گمان سے جو قابل اعتبار نہیں ہے۔
- (۱) مقررات: لکھے ہوئے دستور کو کہتے ہیں۔
- (۲۴) انبیاء علیہم السلام کی مثال میں سے ایک بات باقی رہ گئی : ابو الحسن اول (حضرت علی ابن ابی طالب علیہ السلام) نے فرمایا کہ انبیاء کی مثال میں سے ایک بات باقی رہ گئی ہے اور وہ حیاء ہے۔ اگر حیاء نہیں ہے تو جو مرضی میں آئے کرو۔ (آپ نے) فرمایا یہ بات بنی امیہ میں موجود ہے۔
- (۲۵) اگر اللہ تعالیٰ کسی بندے کے لئے بھلاکی چاہتا ہے تو اس کو دنیا میں جلدی سزا دیتا ہے اور اگر برائی چاہتا ہے تو اس کی سزا کو ثال دیتا ہے : ابو عبد اللہ امام جعفر صادق علیہ السلام نے فرمایا کہ جب اللہ تعالیٰ کسی بندے سے بھلانی کرنا چاہتا ہے تو اس کو دنیا میں جلد سزا دیتا ہے اور اگر برائی چاہتا ہے تو اس کے گناہ کو پیش نظر رکھتا ہے اور قیامت میں اس کو سزا دے گا۔
- (شرح) پہلی قسم سے مقصود وہ بندہ موسن ہے جو عملًا گناہ کرے ہے اللہ تعالیٰ اس کو فوری سزا دیتا ہے تاکہ وہ متنبہ ہو جائے اور توہہ کر لے اور دسرے قسم کے بندے سے مراد منافق و بے ایمان شخص ہے کہ جن کو خداونی میں مہابت دیتا ہے اور دھوکے میں رہتا ہے اور یہ بھی کہ ایک قسم کی سزا ہی ہے جس کا وہ مستحق

بہتا ہے۔

## مترجم شرح:

یعنی خدا پوئکہ اسے کوئی فوری عذاب نہیں دیتا تو وہ سمجھتا ہے کہ اس کے سب کام اتھے ہیں اور قابل معاخذہ نہیں ہیں پس چنانچہ وہ انہا پر گناہ کرتا چلا جاتا ہے اور آخر میں جہنم رسید ہو جاتا ہے۔)

(۲۶) حاسدوں کے مقابلے میں صبر سے کام لووہ خدا کی نعمت کے دشمن ہیں : ابو عبد اللہ امام حضر صادقؑ نے ارشاد فرمایا کہ حاسدوں سے صبر سے کام لو۔ وہ خدا کی نعمت کے دشمن ہیں تو اس کا کچھ نہیں بگاڑ سکتے۔ بہتر ہے اس میں تم اللہ تعالیٰ کی اطاعت کرو۔

(۲۷) نبیؐ اور علیؐ ایک درخت سے پیدا ہوتے ہیں : رسول اللہؐ نے ارشاد فرمایا کہ تمام لوگ مختلف درختوں سے پیدا ہونے ہیں اور میں اور علیؐ ایک درخت سے پیدا ہوئے ہیں۔ میری جعلی اور شاخ جعفر ہیں۔

(۲۸) ایک عادت جو ہونعمت کا شکر ادا کرنا ہے : عمر بن زید سے روایت ہے کہ ابو عبد اللہ امام حضر صادقؑ نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ کی ہر نعمت کا شکر ادا کرو اگر بڑی ہو تو الشفیع حمد بجالا وَ

(۲۹) دین محبت اور دوستی کا نام ہے : سعید بن یمار سے روایت ہے کہ ابو عبد اللہ امام حضر صادقؑ علیہ السلام نے فرمایا دین کا مطلب محبت ہے۔ پروردگار عالم فرماتا ہے کہ اگر تم خدا کو دوست رکھتے تو میری بیوی کو وہ خدا نہیں دوست رکھے گا۔

(۳۰) مومن جب مومن سے ہاتھ ملا کر الگ ہوتا ہے تو گناہ سے پاک ہو جاتا ہے : ابو حضر امام محمد باقر علیہ السلام نے فرمایا کہ جب مومن کسی مومن سے مصالح کرتا ہے اور جب وہ الگ ہوتے ہیں تو دونوں گناہ سے پاک ہوتے ہیں۔

(۳۱) وہ عادت جو دلوں کو زندہ کرتی ہے : ابو حضر امام محمد باقر علیہ السلام نے ارشاد فرمایا اے فضیل ہماری حدیث دلوں کو زندہ کرتی ہے۔

(۳۲) وہ عادت جو امر خدا کو زندہ کرتی ہے : خیمہ سے روایت ہے کہ ابو حضر امام محمد باقر علیہ السلام نے مجھ سے ارشاد فرمایا کہ (تم لوگ) ایک دوسرے سے گھروں میں ملاقات کیا کرو اس بات سے ہمارے امر زندہ ہوتے ہیں۔ اور پروردگار عالم اس بندے پر حرج کرتا ہے جو ہمارے امر کو زندہ کرتا ہے۔

(۳۳) پروردگار عالم نے کوئی ایسی چیز پیدا نہیں کی جو آنکھ کو زیادہ روشن کرے سوائے ایک عادت کی : محمد بن مردان سے روایت ہے کہ ابو عبد اللہ امام حضر صادقؑ نے ارشاد فرمایا کہ محمد بن مردان میرے جد امجد (علیہ السلام) فرمایا کرتے تھے کہ اللہ تعالیٰ نے (اپنے) خوف سے زیادہ کوئی ایسی چیز پیدا نہیں کی جو تیرے باپ کی آنکھ کو زیادہ روشن کرے۔

(۳۴) دین کرے نو حصرے ایک عادت میں ہیں : ابو عمر بن حنفی کا بیان ہے کہ ابو عبد اللہ امام حضر صادقؑ نے مجھ سے ارشاد فرمایا کہ اے ابو عمر اللہ سے ڈرنے میں دین کے (۹) حصے ہیں۔ جو اللہ سے نہیں ڈرتا اس کا کوئی دین نہیں ہوتا۔ شراب پینے اور جرایوں پر سُخ کرنے کے علاوہ ہر بات میں اللہ سے ڈرنا چاہئے۔

(شرح تفہیم سے مراد دینی اعمال میں حق کے خلاف عمل کرنا اور خالق مذاہب کے ساتھ موانعت کرنا ہے۔ اور یہ اس صورت میں ہے کہ اگر وہ ان کی

مخالفت نہ کرے اور اپنے صلی وظیفہ (یاد مداری) کو انجام دے تو باعث ضرر ہے لیکن تقبیہ سے نبیذ (شراب جو) اور خصوصیں موزہ کے اوپر سکھ کرنا ان دونوں کا مسوں کی اجازت نہیں ہے کیونکہ مذہب مخالفین میں یہ دونوں کام حتمی طور پر نہیں ہیں اور ان دونوں کو تزک کرنے سے نہ عقیدہ کا اظہار ہوتا ہے اور نہ ضرر کا امکان ہے۔)

(۷۵) جو تقدیر پر راضی ہوا اور جو ناراض ہوا : ابو عبد اللہ امام جعفر صادقؑ نے ارشاد فرمایا کہ جو شخص اللہ کے فیصلے پر راضی ہوا اور فیصلہ اس کے خلاف ہو جائے تو اس شخص کو پروردگار عالم اجر عطا فرمائے گا۔ اور جو شخص اللہ کے فیصلے پر راضی نہ ہو گا اس کو جریئیں ملے گا۔

(۷۶) وہ عادت جس کی برابری لال بالوں والا اونٹ نہیں کرو سکتا : علی بن حسین امام زین العابدین علیہ السلام نے ارشاد فرمایا کہ میں اس بات کو پسند نہیں کرتا کہ لال اونٹ دے دوں (بلکہ) میں غصے کے اس گھونٹ کو پینا پسند کرتا ہوں جس کے دلانے والے سے بدلتے ہوں۔

(۷۷) وہ عادت جو رزق کو بڑھا دیتی ہے : ابو عوف عجلیؓ نے کہا کہ میں نے ابو عبد اللہ امام جعفر صادقؑ کو فرماتے ہوئے سنا کہ کھانا کھانے سے پہلے اور کھانا کھانے کے بعد دفعو کرنے سے روزی بڑھتی ہے۔

(۷۸) ایک عادت معاف نہیں کی جائے گی : ابو جعفر امام محمد باقر علیہ السلام نے ارشاد فرمایا کہ ایک عادت گناہ معاف نہیں کی جائے گی (اور وہ یہ ہے) کہ کوئی شخص یہ کہہ کر میری صرف اس کام پر پوچھ چکھ ہوگی اور باقی تمام (چھوٹے گناہ) معاف ہو جائیں گے۔

(۷۹) وہ عادت جس سے نفاق پیدا ہوتا ہے اور اس کا انجام فقر و فاقہ ہے : راوی کا بیان ہے کہ میں نے ابو عبد اللہ امام جعفر صادقؑ کو فرماتے ہوئے سنا آپؑ فرماء ہے تھے کہ گانے کی وجہ سے نفاق پیدا ہوتا ہے اور اس کا انجام فقر و فاقہ ہے۔

(۸۰) وہ عادت جس کی وجہ سے مومن کو سب سے پہلے تحفہ ملے گا : احراق بن عمر نے کہا کہ ابو عبد اللہ امام جعفر صادقؑ سے میں نے دریافت کیا کہ قیامت میں مومن کو سب سے پہلے کیا تخدیل ملے گا؟ (آپؑ نے) فرمایا جو شخص اس کے جنازے کے ساتھ چلا اس کو بخش دیا جائے گا۔

(۸۱) وہ عادت جس کی وجہ سے وہ بخش دیا جائے گا بغیر کسی نیکی کی : ابو عبد اللہ امام جعفر صادق علیہ السلام نے فرمایا کہ قیامت کے دن ایک شخص لا یا جائے گا جس کی کوئی نیکی نہیں ہوگی اس سے کہا جائے گا کہ اپنی لوئی نیکی یا دکر و دعوی عرض کرے گا کہ میری صرف ایک نیکی ہے وہ یہ کہ تم ایک بندہ میرے قریب سے گزرائیں نے اس سے پانی طلب کیا اس نے پانی دے دیا۔ میں نے پانی سے دفعو کر کے تیری نماز پڑھی۔ پروردگار عالم ارشاد فرمائے گا کہ میں نے تجھے بخش دیا ہے میرے اس بندے کو جنت میں لے جاؤ۔

(۸۲) وہ عادت جو ہر گناہ کی بنیاد ہے : ابو عبد اللہ امام جعفر صادقؑ کا ارشاد گرامی ہے کہ دنیا کی محبت ہر گناہ کی بنیاد ہے۔

(۸۳) وہ شخص بہت براہمی جو جنت میں ذلیل ہو کر داخل ہو گا : ہم نے کہا ابو جعفر امام محمد باقر علیہ السلام نے ارشاد فرمایا کہ اسے نعمت میں سے ہر شخص جنت میں ہمارے ساتھ ہوگا۔ وہ شخص کتنا برآہی جو جنت میں بے عزت ہو کر داخل ہوگا۔ پوچھا: کیا ایسا ہو سکتا ہے؟ (آپؑ نے) فرمایا: ہاں ایسا ہوگا۔ جس نے اپنی شرم گاہ اور پیٹ کو نہیں چھپایا ہوگا۔

(۸۴) وہ عادت جو اللہ کی رحمت کی وجہ ہوتی ہے : جانب ابو عبد اللہ امام جعفر صادق علیہ السلام نے ارشاد فرمایا کہ عقلمند پروردگار عالم اس بندے پر رحم کرتا ہے جو انسانوں کی محبت اتنی طرف کرے، لوگوں کو دہمات بتائے جس کو سمجھ سکیں اور اس بات سے کشارہ کش احتیار

کرے جس کو وہ سمجھنہ سکیں۔

- (۸۵) وہ عادت جس کی وجہ سے گھر میں برکت زیادہ ہوتی ہے : امیر المؤمنین حضرت علی ابن ابی طالبؑ نے ارشاد فرمایا کہ جو شخص یہ چاہے کہ اس کے گھر میں برکت زیادہ ہو سے چاہئے کہ وہ ہمیشہ کھانا کھانے سے پہلے اپنے باتھ ہو لے۔
- (۸۶) جو شخص تندروست ہو اور علاج کرائے اور مر جائے : جناب ابو عبد اللہ امام عصر صادقؑ نے ارشاد فرمایا کہ جس شخص نے تندروتی کی حالت میں اپنا علاج کرایا اور مر گیا۔ میں اس کا ذمہ دار نہیں ہوں (صرف یہاڑی کی حالت میں علاج کرنا چاہئے)۔
- (۸۷) وہ عادت جو مومن میں نہیں ہوتی : عبدالواحد بن مختار نے کہا کہ میں نے ابو حفص امام محمد باقر علیہ السلام سے شرمنخ کھلینے کے بارے میں سوال کیا تو (آپؑ نے) فرمایا کہ مومن کا اس کھلی سے کوئی تعلق نہیں۔
- (۸۸) وہ عادت جس کی وجہ سے ایمان ختم ہو جاتا ہے : رسول اللہؐ کا ارشاد گرامی ہے کہ کنجوئی سے زیادہ کوئی چیز ایمان کو ختم نہیں کرتی۔ کنجوئی کی چال چلتا ہے۔ شرک ایک گھانی (کھانی) کی طرح گھانی رکھتا ہے۔
- (۸۹) جو شخص مومن سے پہلے اپنا جانشیں دیکھ لے وہ نیک، خوش نصیب (خوش بخت) ہے : مومن بن بکر و اسٹلی سے روایت ہے کہ ابو الحسن مومن بن حضرت (امام مومن کاظمؑ) کی خدمت میں عرض کیا کہ اگر کوئی شخص اپنے بیٹے یا بیٹی سے کہے کہ میرے ماں اور باپ تم پر قربان ہوں۔ تو کیا یہ بات صحیح ہے؟ آپؑ نے فرمایا اگر والدین حیات ہیں تو درست نہیں اور اگر مر چکے ہیں تو کوئی حرج نہیں۔ امام علیہ السلام نے فرمایا وہ شخص نیک بخت ہے جو اپنی حیات میں اپنا جانشیں دیکھے۔ اللہ کی قسم اللہ نے مجھے اپنا جانشیں دکھلادیا ہے۔
- (۹۰) مومن کا مرتبہ خانہ کعبہ سے بلند ہے : حضرت ابو عبد اللہ (امام عصر صادقؑ) نے فرمایا کہ مومن کا مرتبہ خانہ کعبہ کی حرمت سے بلند ہے۔
- (۹۱) مومن کرے لئے اللہ کی مدد یہ ہے کہ وہ اپنے دشمن کو اللہ کی نافرمانی میں مبتلا دیکھتا ہے : حضرت ابو عبد اللہ امام عصر صادقؑ نے فرمایا کہ اللہ کی طرف سے مومن کی یہ مدد کم نہیں ہے کہ وہ اپنے دشمن واللہ کی نافرمانی کرتا ہوادیکھتا ہے۔
- (۹۲) تحفہ دینا بغض و عناد کو کم کرتا ہے : حضرت ابو عبد اللہ امام عصر صادقؑ کا ارشاد گرامی ہے کہ اچھی چیز ضرورت سے پہلے تھے دینا ہے۔ آپؑ میں تھفہ دیا کرو تو کم میں اس سے محبت پیدا ہو۔ تھفہ دینے سے بغض و عناد دور ہوتا ہے۔
- (۹۳) گمنام شخص کرے لئے خوشخبری ہے : حضرت ابو عبد اللہ امام عصر صادقؑ نے ارشاد فرمایا ہے کہ گمنام شخص کے لئے یہ خوشخبری ہے کہ وہ لوگوں کو جانتا ہے، جسمانی طور پر ان کے ساتھ ہے، دل سے ان کے کاموں میں شرک نہیں ہے۔ وہ لوگوں کو ظاہری طور پر جانتا ہے اور لوگ اس کے باطن سے اعلم ہیں۔
- (۹۴) وہ عادت جو انسان کو قیامت میں فقیر بنادیے گئی : رسول اللہؑ نے ارشاد فرمایا کہ سلیمان ابن داؤدؑ کی والدہ نے سلیمانؑ سے فرمایا کہ رات کو زیادہ نہیں سونا چاہئے کیونکہ یہ انسان کو قیامت کے روز فقیر کر دے گا۔
- (۹۵) قرآن کرے اٹھانے والے (جانے والے) اہل جنت ہیں : رسول اللہؑ نے ارشاد فرمایا کہ قرآن اٹھانے والے (جانے والے) جنت والے ہیں۔

- (۹۶) رسول اللہ نے اعضاۓ وضو کو ایک مرتبہ دھویا : ابن عمرہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ نے اعضاۓ وضو کو ایک مرتبہ دھویا۔
- (۹۷) وہ عادت جو بہتر سے بہتر ہے : امام حسنؑ کا ارشاد گرامی ہے کہ بہترین عادت اچھے اخلاق کا ہونا ہے۔
- (۹۸) ہر نبی کی ایک خاص دعا ہوتی ہے : رسول اللہ نے ارشاد فرمایا کہ ہر نبی کی ایک خاص دعا ہوتی ہے جس سے وہ پروردگار عالم سے سوال کرتا ہے۔ میں نے اپنے لئے خاص دعا کو قیامت کے دن اپنی امت کی سفارش کے لئے اٹھا رکھا ہے۔
- (۹۹) وہ عادت جو افضل عبادت اور افضل دین ہے : رسول اللہ کا ارشاد گرامی ہے کہ مسکن کا جاننا بہترین عبادت ہے اور پرہیز گاری بہترین دین داری ہے۔
- (۱۰۰) وہ چیز جو بہت ہے مگر اس کی کرنے والے کم ہیں : رسول اللہ کا ارشاد گرامی ہے کہ نیکی بہت ہے مگر اس کے کرنے والے بہت کم ہیں۔
- (۱۰۱) وہ عادت جو نصف دین ہے : رسول اللہ کا ارشاد ہے اچھا اخلاق نصف (آدھا) دین ہے۔
- (۱۰۲) وہ عادت جو مومنین کو دی گئی : رسول اللہ سے پوچھا گیا کہ مسلمانوں کو بہترین چیز کی دی گئی ہے؟ آپؐ نے فرمایا اچھا اخلاق۔
- (۱۰۳) نبی اور علیؑ ایک نور سے پیدا ہوئے : رسول اللہ کا ارشاد گرامی ہے کہ میں اور علیؑ ابن الی طالبؑ ایک ہی نور سے پیدا ہوئے ہیں۔
- (۱۰۴) اصلاح جسم آدمی کر لئے ایک عضو کی اصلاح سے ہوتی ہے : نعمان بن بشیر نے کہا کہ میں نے رسول اللہ کو فرماتے ہوئے سماں کے جسم میں گوشت کا لٹھڑا اپے۔ اگر وہ صحیح سالم ہے تو انسان کا تمام جسم صحیح و سالم ہے۔ اگر وہ بیمار ہے تو تمام جسم بیمار اور بتاہ ہو جاتا ہے اور وہ دل ہے۔ رسول اللہ نے ارشاد فرمایا کہ اگر انسان کا دل پاک ہے تو تمام جسم پاک ہے اور اگر دل ناپاک ہے تو تمام جسم ناپاک ہے۔
- (شرح: انسان کے عقیدہ و احساسات کا مرکز دل ہے کیونکہ اس کے تمام حرکات و اعمال کا سبب اس کے عقائد و احساسات ہی ہوتے ہیں۔ درست عقائد اور پاک احساسات کے معنی یہ ہیں کہ دل صحیح مند ہے۔ اور اس طرح تمام بدن انسانی صحیح اور پاک سمجھا جائے گا۔ یعنی برعضو سے جو کام بھی سرانجام پانے گا وہ مفید، محتول اور ہر طرح عادلانہ ہوگا۔ برے عقائد و احساسات اصل ادل کی بیماری کی دلیل ہیں کہ اس صورت حال میں جو بھی اعمال انسان انجماد دے گا وہ شر انگیز، بردے اور ظلم پر منی ہونگے۔)
- (۱۰۵) وہ عادت جس کی وجہ سے انسان جنت میں داخل نہ ہو گا : رسول اللہ کا ارشاد گرامی ہے کہ آدمی ایک کائنے کی وجہ سے جنت میں داخل نہ ہو گا جو مسلمانوں کے راستے پر پڑا ہو اور وہ اس کو نہ ہٹائے۔
- (۱۰۶) وہ انسان جس کو دو باتیں پسند ہوں اور وہ ایک پر عمل کرے : انس بن مالک سے روایت ہے کہ میں نے رسول اللہ کو فرماتے ہوئے سماں کے جو شخص و سمعت رزق اور لمبی عمر چاہتا ہے تو اسے صدر جنی کرنا چاہئے۔
- (۱۰۷) ایک سلام سے رسول اکرمؐ نماز ختم کرتے تھے : انس بن مالک نے کہا کہ رسول اللہ ایک سلام پڑھ کر نماز کا اختتام کرتے تھے۔

## ﴿دوسرہ باب﴾

- (۱) اللہ تعالیٰ کی معرفت دو باتوں سے ہوتی ہے : ابو عبد اللہ (امام محمد ع Fraser صادق) نے ارشاد فرمایا کہ میں نے اپنے والد (امام محمد باقر) کو فرماتے ہوئے تا جو اپنے والد (امام زین العابدین) سے روایت کرتے تھے ہیں کہ ایک شخص نے امیر المؤمنین (علیہ السلام) کی خدمت میں کھڑے ہو کر عرض کیا کہ آپ نے پروردگار عالم کو کس طرح پیچانا۔ آپ نے فرمایا کہ عزم کے لئے اور ہمت کے لئے ہے۔ میں جب ارادہ کرتا ہوں تو میرے ارادہ کے درمیان کوئی چیز حاصل ہو جاتی ہے۔ میں سمجھتا ہوں کہ میرا رادہ قضاۓ کے مخالف ہے۔ یہیں جانتا ہوں کہ میر کرنے والا کوئی اور ہے (اس نے) عرض کیا (آپ) اللہ تعالیٰ کی نعمتوں کا شکر کیوں کرتے ہیں؟ آپ نے فرمایا کہ میں مصیبت کو دیکھتا ہوں کہ مجھ سے ثال کر دوسرے کو مصیبت میں بٹا کر دیا گیا ہے جس پر میں اس کی نعمت کا شکر یہ ادا کرتا ہوں۔ (اس نے) عرض کیا اس (غدا) کو کیوں ملنے چاہئے ہیں؟ (آپ نے) فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے میرے لئے فرشتوں، نبیوں اور رسولوں کا دین پسند کیا اس وجہ سے اس کی ملاقات پسند کرتا ہوں۔
- (۲) رسول اللہ نے فرمایا دو باتوں میں کسی کو اپنے ساتھ شامل نہیں کرنا چاہتا : رسول اللہ نے ارشاد فرمایا کہ میں دو باتوں میں کسی شخص کو شامل نہیں کرنا چاہتا ایک ضوجو میری نماز کا حصہ ہے۔ دوسرا صدقہ اس کو میں اپنے باتھ سے سائل کو دینا چاہتا ہوں۔ سائل سے اللہ تعالیٰ کے باتھ میں چلا جائے گا۔
- (۳) دو چیزوں کو قبول کرلو : رسول اللہ نے ارشاد فرمایا کہ دو عجیب چیزوں ہیں جن کو قبول کر لیا کرو۔ ایک کسی بے وقف سے عظیم دنی کی بات دوسری کسی عظیم دنی سے بیوقوفی کی بات کو معاف کر دیا کرو۔
- (۴) وضو دو طرح سے باطل (ثبوت) ہو جاتا ہے : ابو بصیر مرادی سے روایت ہے کہ ابو عبد اللہ (امام محمد ع Fraser صادق) سے میں نے دریافت کیا کہ کیا جامت، قے اور خون سے وضو و ثبت جاتا ہے (آپ نے) فرمایا نہیں بلکہ یونچ سے نکلنے والی چیزوں سے باطل ہوتا ہے (یعنی پیشاب، پاخانہ، رتح، ہنی وغیرہ)۔
- (۵) دو باتوں کی وجہ سے کفر ان نعمت ہوتا ہے : رسول اللہ کا ارشاد ہے کہ دو نعمتیں کفر ان نعمت کی وجہات ہیں ایک اس اور دوسری سلامتی۔
- (۶) دو باتوں کی وجہ سے فتنہ پیدا ہوتا ہے : رسول اللہ نے ارشاد فرمایا کہ دو باتوں کی وجہ سے اکثر لوگ آزمائش میں ڈالے جاتے ہیں۔ ایک تدریسی اور دوسری بے روزگاری۔
- (۷) خاموش رہنا اور خانہ کعبہ کی طرف پیدل جانا تمام عبادات سے افضل ہے : ابو عبد اللہ (امام محمد ع Fraser صادق) کا ارشاد ہے کہ خاموشی اور خانہ کعبہ کی طرف پیدل چلنے سے افضل اللہ تعالیٰ کی کوئی اور عبادت نہیں ہے۔
- (۸) دو اشخاص امر بالمعروف ہو جاتے ہیں : ابو عبد اللہ (امام محمد ع Fraser صادق) کا ارشاد ہے کہ دو اشخاص امر بالمعروف اور نہیں عن المکر ہو جاتے ہیں۔ ایک وہ موسیٰ جو صحیح حاصل کرے یادہ نادان جو یاد کرے اور عمل کرے۔ تازیانہ اور تکوار رکھنے والا اس حکم میں نہیں ہے۔
- (۹) کفر کئے دو بازو : ابو عبد اللہ (امام محمد ع Fraser صادق) کا ارشاد گرامی ہے کہ کفر کے دو بازو ہیں ایک بنو امیہ اور دوسرے آل مہلب (ابولہب)

لی اولاد۔

(۱۰) اللہ تعالیٰ نے انسانوں کو دو حصوں میں تقسیم کیا : رسول اللہ نے ارشاد فرمایا کہ پروردگار عالم نے اہل زمین کو دو حصوں میں تقسیم کیا اور مجھے اچھے حصے میں رکھا۔ پھر عرب کو چنا۔ عرب سے قریش سے بڑا ہاشم کو چنا۔ اور بُنہاشم سے عبدالمطلب کو چنا اور عبدالمطلب کی اولاد میں سے مجھے چنا۔

(شرح: ظاہراً پہلی دو قسمیں جن و انس ہیں کیونکہ کہہ ارض پر یہ دونوں گروہ عاقل و مکلف (جن پر تکلیف شریعی عائد ہوتی ہے) اور شریف مانے جاتے ہیں۔ اور دوسرا قسم سے مراد یہ ہے کہ رنگ کے اعتبار سے انسان گندی، سیاہ فام یا سفید فام ہوتے ہیں۔ جن میں سے تیسرا قسم یعنی سفید رنگت والے بہترین سمجھے جاتے ہیں اور اس میں عرب شامل ہیں۔ یا اس سے مقصود نوع کے بیٹوں سام و حام و یافٹ ہیں جیسا کہ بعض روایات کے مطابق تمام نوع انسان انہیں تینوں کی اولاد ہے اور اولاد سام جوان میں شریف ترین ہیں اس میں عرب شامل ہیں۔)

(۱۱) دو ایسے گروہ ہیں اگر نیک ہیں تو تمام لوگ نیک ہیں اور اگر وہ بے ہیں تو سارے لوگ بے ہیں : حضرت امام جعفر صادقؑ نے فرمایا کہ یاں کیا مجھ سے میرے والد امام محمد باقرؑ نے کہ رسول اللہ نے فرمایا کہ میری امت کے دو گروہ ایسے ہیں اگر وہ نیک ہیں تو میری امت نیک ہوگی اور اگر وہ بے ہیں تو میری امت بے ہوگی۔ عرض کیا گیا وہ گروہ کون سے ہیں؟ آپؑ نے فرمایا : فتہا اور امراء۔

(۱۲) دو کمزوروں کی معاملے میں پروردگار عالم سے ڈرو : جناب ابو عبد اللہ امام جعفر صادقؑ نے فرمایا کہ دو کمزوروں کے معاملے میں اللہ تعالیٰ سے ذریعیتیم اور عورتوں کے معاملے میں۔

(۱۳) دو بیٹیوں، دو بہنوں، دو بھوپیوں اور دو خالانوں کی پرورش کرنے کا ثواب : جناب ابو جعفر (امام محمد باقرؑ) نے ارشاد فرمایا کہ جس شخص نے اپنی دو بیٹیوں، دو بہنوں، دو بھوپیوں یا دو خالاں کی پرورش کی تو وہ اسے دو زخ کی آگ میں نہیں جانے دیں گی۔

(۱۴) دو اشخاصی جنت کی خوشبو نہیں سونگھیں گے : رسول اللہ کا ارشاد گرامی ہے کہ پانچ سو سال چلنے کی راہ تک جنت کی خوشبو جائے گی مگر اس خوبی کو دو اشخاص نہیں سوکھ سکیں گے۔ ایک وہ شخص جس کو والدین نے عاق کر دیا ہو دوسرا وہ جس کی یہوی زنا کرتی ہو اور اس کے علم میں ہو۔

(۱۵) (دو زبانیں رکھنے والے) دو غلے کرنے بارے میں : رسول اللہ کے ارشاد ہے کہ قیامت کے دن دو غلائیں اس حالت میں لایا جائے گا کہ اس کی ایک زبان گذی سے نکلی ہوئی ہوگی، دوسرا سینے میں پڑی ہوگی جس سے آگ کے شعلے نکل رہے ہوں گے جو اس کے جسم کو جلا کر باکھ کر دیں گی۔ اعلان کیا جائے گا کہ یہ شخص دنیا میں دو غلائیں، دو زبانیں رکھتا تھا۔ قیامت میں اسی نام سے مشہور ہوگا۔ رسول اللہ نے ارشاد فرمایا کہ اللہ کے نزدیک قیامت میں بدترین شخص دو غلائیں ہوگا۔ رسول اللہ نے ارشاد فرمایا کہ یہ شخص دنیا میں دو غلائیں ہوگا قیامت میں اس کی دو زبانیں ہوں گی۔

ابن ابی یعنیور نے کہا کہ میں نے ابو عبد اللہ امام جعفر صادقؑ کو فرماتے ہوئے سن کہ جو شخص مومنین سے مل کر ان سے دوستی کا دعویٰ کرے اور پیچھے ان کی برائی بیان کرے ایسا شخص قیامت میں آگ کی دو زبانوں سے مشہور ہوگا۔

ابو جعفر امام محمد باقر علیہ السلام نے ارشاد فرمایا کہ یہ شخص دو غلائیں اور دو زبانوں والا ہے جو مومن کے منہ پر اس کی تعریف کرے اور پیچھے اس کی برائی بیان کرے۔ اگر اسے نعمت ملے تو حمد کرے اور اگر مصیبت میں گرفتار ہو تو اسے چھوڑ دے۔

(۱۶) دو قسم کے انسان : رسول اللہ کا ارشاد پاک ہے کہ انسان دو قسم کے ہیں۔ ایک وہ شخص ہے جو آرام ہے اور دوسرا وہ شخص ہے جو آرام نہ ہوتا ہے۔ مومن جب مر جاتا ہے تو دنیا اور اس کی مصیبتوں سے آرام پاتا ہے اور جب کافر مرتا ہے تو درد، جانور اور بہت سے لوگ اس کی تکلیف سے بے خوف ہو جاتے ہیں۔

(۱۷) انسان دو قسم کے ہیں عالم اور طالب علم : جناب ابو عبد اللہ امام جعفر صادق نے ارشاد فرمایا کہ لوگ دو قسم کے ہیں۔ ایک عالم اور دوسرا طالب علم باقی سب بے سہارا ریویز ہیں۔ وہ سب آگ میں ہوں گے۔

(۱۸) ایک عادت گناہوں کو بھلا دیتی ہے اور دوسری عادت دلوں کو سخت کر دیتی ہے : جناب ابو عبد اللہ امام جعفر صادق نے اپنے والد امام محمد باقرؑ سے روایت کرتے ہوئے ارشاد فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے حضرت موسیٰ علیہ السلام پر وحی کی کہ مال کی کثرت سے خوش نہ ہو میرے ذمکر کوہ حال میں یاد رکھو۔ مال کی زیادتی گناہوں کو بھلا دیتی ہے۔ میری یاد کو چھوڑنے سے دلوں میں سختی پیدا ہوتی ہے۔

(۱۹) دو عادتیں جو جذام سے بنا دیتی ہیں : جناب ابو عبد اللہ امام محمد باقر علیہ السلام نے ارشاد فرمایا کہ ناخن کا کامنا، شارب لینا، ایک جمع سے دوسرے جمع تک جذام سے محفوظ رکھتا ہے۔

(۲۰) دو عظیم مصروفیات : ابوذرؓ (الله تعالیٰ کے خوف سے) اس قدر رونے کے ان کی آنکھوں کی بینائی جاتی رہی (ان سے) کہا گیا کہ اللہ تعالیٰ سے اس کی شفایا بی کی دعا کریں۔ (انہوں نے) کہا کہ مجھے ضرورت نہیں، مجھے اس کی کوئی فکر نہیں۔ لوگوں نے کہا: کیوں؟ انہوں نے کہا کہ جنت اور وزن کی لگکر نایروئی مصروفیات ہیں۔

(۲۱) دنیا دو کلمہ اور دو درهم ہے : ابوذرؓ خانؓ (ع) کے پاس کھڑے فرمادے ہے تھے کہ میں جندب ابن سکن ہوں۔ ان کو لوگوں نے گھیر لیا۔ انہوں نے کہا کہ اگر تم سفر کرتے ہو تو مناسب سامان ساتھ لے جاتے ہو۔ آخرت کا سفر بیش ہے اس لئے مناسب سامان تیار کیوں نہیں کرتے؟۔ ایک شخص نے قریب جا کر کہا کہ کیا سامان تیار کریں؟ (انہوں نے) کہا کہ قیامت کا ذخیرہ (یہ ہے کہ) سخت گرمی میں روزہ رکھوں، بڑے کاموں کے لئے جج ادا کرو۔ اور حشت قبر کی خاطر درکعت نماز شب پڑھو۔ اچھی بات کہا کرو، بری بات کہنے سے خاموش رہو۔ مکہم کو صدقہ دیا کرو۔ ممکن ہے کہ اس سے (قیامت کے) سخت دن سے چھکا راحصل کرو۔ دنیا کو درہوں کی مانند تصور کرو۔ ایک درہم عیال پر خرچ کرو، دوسرا آخرت کے لئے صرف خرچ کیا کرو۔ تیر انCHAN دے گا فائدہ نہیں دے گا اس کو چھوڑو۔ اس دن کی فکر نے مجھے مارڈا جو باہمی مجھ پر نہیں آیا۔

(۲۲) دو عادتوں کی وجہ سے انسان فقیہ بن جاتا ہے : موسیٰ بن ایمل نے کہا کہ میں نے ابو عبد اللہ حضرت امام جعفر صادقؑ کو فرماتے ہوئے سن کہ آدمی دو باتوں کی وجہ سے فقیہ ہوتا ہے (ایک یہ کہ) جس نے حرص و ہوا کو چھوڑ دیا ہو۔ اسے یہ پتہ ہے، ہو کہ اس نے کون سا کپڑا پہن کر کھا ہے اور کیا کھایا ہوا ہے (یعنی جوں جائے کھائے اور جوں جائے پہن لے)۔

(۲۳) اچھی زندگی نہیں ہے مگر ان دو اشخاص کی : رسول اللہؐ نے ارشاد فرمایا کہ صرف ان دو اشخاص کی زندگی اچھی ہے۔ ایک وہ عالم جس کی اطاعت کی جائے اور دوسرا وہ جو عقل کے امور کی اطاعت کرنے والا ہو۔

(۲۴) دنیا میں بھلاکی نہیں ہے مگر ان دو اشخاص کی : جناب ابو عبد اللہ امام جعفر صادق علیہ السلام نے ارشاد فرمایا کہ دنیا میں بھلاکی نہیں ہے مگر ان دو اشخاص کے لئے۔ ایک وہ جو روزانہ اپنی نیکیاں بڑھاتا ہے۔ اور دوسرا وہ جو توہ سے اپنے گناہوں کی تلافی کرتا رہتا ہے۔ خدا کی

فتنم کی کی توبہ اس وقت تک قبول نہیں ہوتی جب تک وہ ہم اہل بیت کی ولایت کا اقرار نہیں کرتا اگرچہ بجدہ کرتے کرتے اس کی گردان ہی کیوں نہ ختم ہو جائے۔

(۲۵) علم دو قسم کرے ہیں : سلمی بن قیس ہلائی نے کہا کہ میں نے سنا کہ حضرت علی نے ابوظیل عاصم بن واشہ کنانی سے فرمایا کہ علم دو قسم کے ہیں۔ ایک وہ ہے جس میں عوام الناس غور و فکر کریں اور وہ دین کا علم ہے۔ اور دوسرا علم وہ ہے جس میں عوام الناس غور و فکر نہ کریں وہ اللہ تعالیٰ کی ندرت (کا علم) ہے۔

(۲۶) دو عادتیں عجیب ہیں ایک یہ کہ اللہ تعالیٰ کا دیا ہوا رزق کھانا اور دوسرا خدائی کا دعویٰ کرنا : جناب ابو عبداللہ (امام جعفر صادق) نے ارشاد فرمایا کہ پروردگار عالم نے زمین پر ایک فرشتہ بھجو کافی عرصہ تک زمین پر رہا۔ پھر واپس آسمان پر چلا گیا اُس سے دریافت کیا گیا کہ تم نے دنیا میں سب سے عجیب چیز کیا۔ کہی؟ (اس نے کہا): میں نے دیکھا کہ انسان جو تیری ہر قسم کی نعمت سے مالا مال تھا اور اپنی خدائی کا دعویٰ کرتا تھا مجھے اس کی حرکت پر بڑی حیرت ہوئی اور تیری برداشت پر بڑا حیران ہوں۔ اللہ تعالیٰ نے کہا میرے صبر کرنے پر حیران ہو؟ (اس نے) عرض کیا ہاں ایسا ہی ہے (اللہ تعالیٰ نے) فرمایا: میں نے اس کو چار سو سال اور مہلت دے دی ہے۔ اس کی کسی رُگ کو تکلیف نہیں ہوگی۔ کھانے پینے کی کچی چیز کی اس پر کوئی نہیں کروں گا۔

(۲۷) امر بالمعروف اور نهي عن المنكر دونوں پروردگار عالم کی خلق کرده ہیں : جناب ابو جعفر (امام محمد باقر) کا ارشاد ہے کہ امر بالمعروف اور نهي عن المنكر دونوں اللہ تعالیٰ کی مخلوق ہیں جس نے ان کی مدد کی پروردگار عالم اس کی مدد کرے گا اور جوان کو چھوڑ دے تو اللہ تعالیٰ بھی اس کو چھوڑ دے گا۔

(۲۸) ابوذرؓ کی عبادت دو چیزوں نہیں: جناب ابو عبداللہ (امام جعفر صادق) نے فرمایا کہ ابوذرؓ اکثر عبادت و تحسیں ایک غور و حوض کرنا اور دوسرے عبرت حاصل کرنا۔

(۲۹) جس عورت کے دو شوہر ہوں اور وہ دونوں جنت میں چلے جائیں تو اسے کون سا شوہر ملے گا: رسول اللہ کا ارشاد گرامی ہے کہ جس عورت کے دو شوہر ہوں اور وہ دونوں جنت میں چلے جائیں تو اس کو کون سا شوہر ملے گا (آپ نے) فرمایا: اے ام سلمی وہ اس شوہر کو پسند کرے گی جو اچھے اخلاق والا ہو گا۔ اے ام سلمی اچھی دنیا اور اچھی آخرت اچھے اخلاق والے کی ہے۔

(۳۰) اللہ تعالیٰ کے معاملے میں جھگڑا کرنے کے لئے: نظر بن مالک نے کہا کہ میں نے امام حسین ابن علی ابن ابی طالب علیہم السلام کی خدمت میں عرض کیا کہ اس آیت ہذان خصم احتصموا فی ربہم (یہ دونوں جھگڑا کرنے والے ہیں اپنے پروردگار کے معاملے میں) (سورہ حج۔ آیت نمبر ۱۹) میں جھگڑا نے والے کون ہیں۔ آپ نے فرمایا وہ لوگ ہم اور بنو امیہ ہیں۔ ہم کہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے رج کہا ہے اور وہ کہتے ہیں کہ خدا نے غلط لہما ہے۔ ہم لوگ قیامت میں اس بارے میں ایک دوسرے سے جھگڑا کریں گے۔

(۳۱) سخی کیجے دو معنی ہیں: احمد بن سلیمان نے ابو الحسن علیہ السلام سے اس وقت دریافت کیا جب آپ "خانہ کعبہ کا طواف کر رہے تھے کہی کون ہے؟ آپ نے (جواب میں) فرمایا کہ تیری بات کے دو مطلب ہو سکتے ہیں۔ اگر ملکوں کے بارے میں پوچھتے تو اگر وہ عطا کرے تب بھی سخی اگر نہ دے تب بھی سخی۔ اگر

بندے کو دیتا ہے تو اس کا حق نہیں ہے۔ اگر نہیں دیتا تو اس کا کوئی حق نہیں ہے۔

(۳۲) درہم و دینار ہلاک کرنے والے ہیں: رسول اللہ کا ارشاد ہے کہ درہم و دینار ہلاک کرنے والے ہیں تم سے پہلے جو لوگ تھے ان کو ہلاک کیا اور تم کو بھی ہلاک کریں گے۔

(۳۳) سونا اور چاندی مسخر شدہ پتھر ہیں: فرمایا سونا اور چاندی مسخر شدہ پتھر ہیں جس شخص نے ان کو دوست رکھا وہ ان کے ساتھ ہو گا۔ کتاب کے مؤلف کا کہنا ہے کہ اس سے مراد یہ ہے کہ جس نے دونوں کو دوست رکھا اور اللہ تعالیٰ کا حق ادا کیا۔

(شرح: سونا چاندی تو مستور مدنی دھاتیں ہیں اور یہ جو ان کو سخر شدہ پتھر قرار دیا گیا ہے اس کا مقصد یہ ہے کہ مادہ سُنگ (پتھر ہونے کا خاص) ان میں محفوظ ہے۔ اور کان میں مدقول پڑے رہنے کی وجہ سے ان کی شکل بدل کر دھات میں تبدیل ہو گئی اور چونکہ پتھر جہنم کا ایندھن ہے اور چونکہ ہر شخص کا حشر اس کے ساتھ ہو گا جن کو وہ دنیا میں محجوب رکھتا تھا تو جو ان سونے چاندی کو عزیز رکھتا ہے وہ انہیں کے ساتھ مجھشور ہو گا۔ اور جہنم میں جھوٹک دیا جائے گا اور اپنی محجوب کے ساتھ مجھشور ہونا ایک فطری بات ہے کیوں کہ عالم آخرت کے موجودات درحقیقت نفس و روح کے امور کا ہی منعکس ہونا اور محقق ہونا ہے۔ جو اس کی راحت یا عذاب کا سبب بنتا ہے اور چونکہ محبت روح انسانی کی صفات میں سے ایک صفت ہے یہی اس کی سعادت و بد نعمتی کی بنیاد اور اسas ہے تو ان دھاتوں کی محبت کا بھی یہی نتیجہ برآمد ہو گا اور اس کے لئے وہ تفسیر و دوضاحت پیش کرنی چاہئے جو موافق نہ کردی ہے کیونکہ کوئی بھی صاحب ایمان بلکہ کوئی بھی عقل ہرگز ہرگز سونے چاندی سے کوئی علاقہ و محبت نہیں رکھتا اور ان سے جو بھی تعلق ہے وہ محض ضرورت ہوتا ہے اور وہ اس محبت کی وجہ سے نہیں ہوتا جیسے اس حدیث کا موضوع ہے۔)

(۳۴) دو عادتوں سے پناہ: ابو سعید خدري نے کہا میں نے رسول اللہ کو فرماتے ہوئے سنا آپ نے فرمایا: میں دو باتوں (یعنی) کفر و اور قرض سے پناہ چاہتا ہوں۔ (آپ سے) پوچھا گیا کہ کیا قرض اور کفر برابر ہیں؟ آپ نے فرمایا: ہاں۔

(۳۵) دو عادتیں شیعوں میں ہوتی ہیں: علی بن حسین (امام زین العابدین) نے فرمایا کہ ہمارے شیعوں میں دو عادتیں ہوتی ہیں۔ میں چاہتا ہوں کہ ان کے مند میں اپنا ہاتھ دے دوں ایک بے صبری اور دوسرا راز نہ رکھتا۔

(۳۶) روزہ رکھنے والوں کی لنے دو خوشیاں ہیں: حضرت امام جعفر صادق نے ارشاد فرمایا کہ روزہ رکھنے والوں کے لئے دو خوشیاں ہیں۔ ایک خوش روزہ کھولنے کے وقت ہوتی ہے۔ دوسری اللہ سے ملاقات کے وقت۔ رسول اللہ نے فرمایا کہ رسول اللہ تعالیٰ نے کہا کہ آدمی کا ہر عمل اس کی ذات کے لئے ہے۔ اس کا روزہ ڈھال کا کام کرے گا جس طرح تمہارا ہتھیار دنیا میں تمہاری حفاظت کرتا ہے۔ خدا کے نزدیک روزہ دار کے مند کی نو مشک کی خوبیوں سے زیادہ اچھی ہے اور روزہ دار در در مرتبہ خوش ہوتا ہے۔ افطار کے وقت جب کھاتا پیتا ہے دوسرے میری ملاقات کے وقت کہ میں اس کو جنت میں لے جاؤں گا۔

(۳۷) دو تاجریوں کے بارے میں سمجھے اور نیک یا جھوٹی یا خائن: رسول اللہ کا ارشاد گرامی ہے کہ اگر دو تاجر آپ میں بیچ بات کہیں اور نیکی کے ساتھ پیش آئیں تو تجارت میں برکت ہو گی، اگر جھوٹ بولیں اور خائنت کریں تو برکت نہیں ہو گی۔ اگر معاملہ میں اختلاف ہو تو یعنی والے کی بات کو مانا جائے گا۔

(شرح: اس کا مطلب یہ ہے کہ اگر سامان کا مالک اپنے سامان کے فروخت کرنے کا انکار کر رہا ہے اور کوئی شخص یہ دعویٰ کر رہا ہے کہ اس نے وہ سامان

خریدا ہے۔ تو بھی بات مالک کی ہی مانی جائے گی اس طرح اگر مالک کہہ رہا ہے کہ اس نے قیمت نہیں دی اور دوسرا کہہ رہا ہے کہ میں نے دیتی ہے تو بھی مالک کا قول ہی مقدمہ رہے گا۔)

(۳۸) دو چیزیں صبح و شام خیر و برکت لاتی ہیں: رسول اللہؐ کا ارشادِ گرامی ہے کہ گوشندر (بھیز بکری) لاوار کھنیتی باڑی (زراعت) کرو ہر صبح و شام تمہیں خیر و برکت دیں گی۔ (لوگوں نے پوچھا) اونٹ کے بارے میں کیا خیال ہے؟ آپؐ نے فرمایا کہ یہ شیاطین کی مہاریں ہیں۔ ان سے خیر خطرناک طریقے سے آتی ہے۔ (لوگوں نے عرض کیا) اگر لوگوں نے ساتوں کو پانچ چھوڑ دیں گے۔ (آپؐ نے) فرمایا: بد بخت اور نابکار ان کو نہیں چھوڑیں گے۔

(۳۹) دو قسم کی خرید و فروخت مکروہ ہے: ابو حضرا مام محمد باقرؑ نے ارشاد فرمایا کہ دو قسم کی خرید و فروخت کو برا کہتے ہیں۔ ایک وہ جس کو پھینک دیا جائے اور جس کا جائزہ نہ لیا جائے۔ دوسرے بغیر دیکھے ہوئے کسی چیز کو خریدنا۔

(۴۰) اجھی چیزوں میں دو دعائیں، بری چیز میں دو دعائیں: ابو عبداللہ امام جعفر صادقؑ نے ارشاد فرمایا کہ اچھی چیز کے مالک کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ اللہ تعالیٰ تھجے اور اس شخص کو جس نے یہ چیز تیرے ہاتھ فروخت کی ہے برکت دے۔ بری چیز کے مالک کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ خدا تھجے اور تھجے فروخت کرنے والے کو برکت نہ دے۔

(۴۱) جو شخص اللہ تعالیٰ کا خیال کرے گا اس کو دو باتیں ملیں گی: معاویہ بن وہب نے کہا کہ میں نے ابو عبداللہ امام جعفر صادقؑ کو فرماتے ہوئے سن کہ جو مسلمانوں کے حقوق ادا کرے اور اپنا حق طلب کرے اس کو دو چیزیں عطا ہوں گی۔ رزق کشاہ اور اللہ تعالیٰ کی خوشنودی جس سے وہ نجات پائے گا۔

(۴۲) جس شخص میں دو عادتیں ہوں گی وہ مکمل اور سجا مومن ہو گا: رسول اللہؐ نے ارشاد فرمایا کہ جس نے فقیر کے ساتھ ہمدردی (رحمتی) کی اور لوگوں کے ساتھ انصاف کیا وہ سچا مومن ہے۔ ایک دوسری حدیث میں ہے کہ رسول اللہؐ نے فرمایا کہ جو شخص اپنی نیکی سے خوش بندی سے ناخوش ہو وہ پاک مومن ہے۔

(۴۳) جس میں یہ دو عادتیں ہوں گی وہ اچھا ہے ورنہ دور ہو دور ہو دور ہو۔ آپؐ سے پوچھا گیا کہ وہ کون کی دو عادتیں ہیں؟ فرمایا کہ نماز کو وقت پر باقاعدہ ادا کرنا محتاجوں اور قیدیوں سے ہمدردی کرنا۔

(۴۴) مطلقوہ مسترابہ میں جو امر پہلے واقع ہو گا وہ عدت سے خارج ہو جائے گی: جناب ابو حضرا مام محمد باقرؑ نے ارشاد فرمایا کہ مطلقوہ مسترابہ کے حیض میں شک ہواں میں جو امر پہلے واقع ہو گا تو وہ عدت سے خارج ہو جائے گی۔ تمن ماگز رگئے اور خون نہ آیا۔ تمن حیض آئے مگر تمن ماہنیں ہوئے۔ حیض آنے سے جدا ہو جائے گی۔

(شرح: مسترابہ سے مراد وہ عورت ہے جو سن حیض میں ہے اور اس کو حیض ہوتا بھی ہے۔ اس کو حالتِ طہارت میں طلاق ہوئی لیکن اپنی عادت کے مطابق حیض نہ ہوا تو یہ عورت مسترابہ ہے کیونکہ اب حمل کا بھی اختلال ہے اور تا خیر حیض کا بھی چنانچہ اس کی عدت ختم ہونے کی مدت دو امر کے نیچ میں ہے جس کا روایت میں ذکر کیا گیا ہے۔)

- (۳۵) دو عادتوں کی وجہ سے اللہ تعالیٰ کا قرب حاصل ہوتا ہے: جناب ابو عبد اللہ امام جعفر صادقؑ نے فرمایا کہ احسان کرنا زکوٰۃ دینے کے علاوہ ہے۔ صدر حسیں سے اللہ تعالیٰ کا قرب حاصل کردو (زکوٰۃ دینا واجب ہے نہ دینا ظلم)۔ احسان یہ ہے کہ اپنی چیزوں سے کو بغیر حق دے دو۔ صاحب حق کو اس کا حق دینا احسان نہیں ہے۔
- (۳۶) دو عادتیں جو فقر و فاقہ کو دور، عمر کو طویل اور بری عادتوں کو دور کرتی ہیں: جناب ابو جعفر امام محمد باقر علیہ السلام نے ارشاد فرمایا کہ نیکی کرنا اور صدقہ دینا فخر و فاقہ کو دور، عمر کو طویل اور بری اموات کو دور کرتا ہے۔
- (۳۷) سنت دو ہیں: حضرت علی علیہ السلام نے فرمایا کہ سنتیں دو ہیں۔ ایک سنت وہ جو فریضہ ہیں۔ ان کا پڑھنا باعث ثواب ہے اور ان کا چھوڑنا گناہ ہے۔ اور دوسرے سنت غیر فریضہ جن کا پڑھنا ثواب ہے اور چھوڑ دینا جائز ہے (سنت سے مراد رسول اللہؐ کی گفتار کی بات اور تغییر اور مصصوم کا عمل ہے۔ بعض اوقات ان کی وضاحت امر واجب سے ہے بعض مرتبہ اس کا ادا کرنا مستحب ہے اس کا ترک کرنا جائز ہے)۔
- (۳۸) جس میں یہ دو عادتیں موجود ہوں گی اس سے نیکی کرنا چاہئے: جناب ابو عبد اللہ امام جعفر صادقؑ نے فرمایا کہ نیکی کا حقدار شریف یاد رین دار آدمی ہے۔
- (۳۹) بھائی دو قسم کرے ہیں: جناب ابو جعفر حضرت امام محمد باقرؑ نے فرمایا کہ ایک شخص نے امیر المومنین حضرت علی بن ابی طالبؑ کی خدمت میں عرض کیا کہ بھائیوں کے بارے میں آگاہ فرمائے۔ آپ نے فرمایا: بھائی دو قسم کے ہوتے ہیں۔ ایک مخلص بھائی دوسرا ظہری بھائی۔ مخلص بھائی قابل بھروسہ دست و بازو والیں والیں ہیں۔ بھائی پر دل و جان فدا کرنے سے دربغ نہ کرنا، بھائی کے دوست کو دوست رکھنا اور دشمن کو دشمن۔ اس کے راز اور عیوب کی پرده پوشی کرنا اس کی نیکی کا اظہار کرنا۔ اے سوال کرنے والے ایسے دوست بہت ہیں۔ ظاہری بھائی کی لذت معاشرت کو نہ چھوڑو۔ اس سے زیادہ کی ان سے توقع نہ کرو۔ جس طرح تمہارے ساتھ خوش روی اور خوش گوئی سے پیش آئیں تم بھی ان سے ایسے ہی پیش آو۔
- (۴۰) انسان دو طرح کرے ہوتے ہیں: جناب ابو جعفر امام محمد باقر علیہ السلام نے ارشاد فرمایا کہ لوگ دو طرح کے ہوتے ہیں۔ ایک مرد مومن ہوتا ہے دوسرا جاہل۔ مومن تو تکلیف نہ پہنچاؤ، جاہل سے جہالت نہ کرو ورنہ تم بھی ایسے ہو جاؤ گے۔
- (۴۱) دو اشخاص امیر نہیں: رسول اللہؐ نے ارشاد فرمایا کہ وہ شخص رسما امیر نہیں ہے جو جائزے کے ساتھ چلے اور مریت کے دن کرنے سے پہلے واپس ہو جائے۔ یا صاحب جنائزہ سے واپسی کی اجازت نہ لے۔ دوسرا شخص وہ جو کسی عورت کے ساتھ حجج کو جائے اور وہ عورت کا فیل ہو جب تک وہ عورت حجج نہ کرے وہ کوچ کرنے کا حق نہیں رکھتا۔
- (۴۲) دو باتوں کی وجہ سے لوگ اپنی نمازوں کو خراب کر لیتے ہیں: جناب ابو جعفر امام محمد باقر علیہ السلام کا ارشاد ہے کہ عموم الناس دو باتوں سے اپنی نماز خراب کر لیتے ہیں۔ ایک یہ کہتے ہیں کہ اے اللہ تیرا بخت بلند ہے، جنات نے جہالت کی وجہ سے اس کو اللہ تعالیٰ کے بارے میں استعمال کیا۔ دوسرے یہ کہ اگر کوئی شخص نماز کے دوران یہ کہے السلام علینا وعلیٰ عباد اللہ الصالحین تب بھی نماز بالطلس ہو جائے گی کیونکہ یہ جملہ نماز کے آخر میں کہنا چاہئے۔
- (۴۳) پروردگار کے نزدیک دو قدم، دو گھوٹ اور دو قطروں سے زیادہ کوئی چیز بیماری نہیں: ابو جزءہ شامی نے کہا کہ میں نے علی بن حسین المامزین العابدینؑ کو فرماتے ہوئے نادو فرمائے تھے کہ دو قدم سے زیادہ اللہ کے نزدیک کوئی قدم بیمار نہیں۔ ایک مومن کا دو

قدم جوراہ جہاد میں اٹھے۔ دوسرا مومن کا وہ قدم جو قطع حرم کرنے والے کے پاس جا کر اس سے دل جوئی کرے۔ ان دو گھونٹ سے زیادہ پروردگار کو کوئی گھونٹ پیار نہیں ایک وہ گھونٹ جس کو غصہ کے وقت مون پی جاتا ہے دوسرا وہ گھونٹ جو مومن مصیبت کے وقت صبر سے برداشت کر کے پی جاتا ہے۔ پروردگار عالم کو وہ قطرے سب سے زیادہ پیارے ہیں۔ ایک وہ خون کا قطرہ جوراہ خدا میں گرا ہوا اور دوسرا وہ آنسو کا قطرہ جورات کی تاریکی میں پروردگار کی خاطر آنکھوں سے نکا ہو۔

(۵۳) وہ دو عادتیں جن کا ذکر ابليس نے حضرت نوح سے کیا: جناب ابو عبد اللہ امام جعفر صادق علیہ السلام نے فرمایا کہ جب حضرت نوح زمین پر کشتنی سے اترے تو امیں آپ کے پاس آیا اور کہا کہ آپ نے مجھ پر بڑا احسان فرمایا ہے کہ فاسقین کو اپنی بد دعا سے بلاک کر دیا۔ اور مجھے راست دی۔ آپ دو باتوں سے بچیں۔ ایک حد سے جس کی وجہ سے مجھے یا کالے دن دیکھنا پڑے۔ دوسرے حرص سے جس کی وجہ سے حضرت آدم علیہ السلام جنت سے نکالے گئے۔

(۵۴) میں عوامِ الناس کی دو عادتوں سے ڈرتا ہوں: رسول اللہ نے ارشاد فرمایا کہ میں اپنی امت کے لوگوں کی دو عادتوں سے ڈرتا ہوں۔ پہلی عادت یہ کہ طویل خواہش نفس حق کے راستے سے روک دیتی ہے اور طویل خواہشات آخرت کو بھلا دیتی ہیں۔ دنیا پیچھے جا رہی ہے آخرت سامنے آ رہی ہے۔ دونوں پر عمل کرنے والے ہیں۔ بہتر یہ ہے کہ تم آخرت کے چاہنے والے ہند نیا والے مت بنو۔ آج کل عمل کے گھر میں ہو۔ حساب کے گھر میں نہیں جو کچھ کرنا ہے کرو۔ کل حساب کے گھر میں ہو گے جہاں عمل کرنے کی اجازت نہ ہوگی۔

جناب رسول اللہ نے فرمایا عالم دو قسم کے ہیں۔ ایک وہ جو اپنے علم پر عمل کرتا ہے نجات پانے والا ہے۔ دوسرا وہ ہے جس نے علم کو چھوڑ دیا ہلاک ہونے والا ہے۔ علم کو چھوڑنے والے عالم کو دوزخ والوں کی تکلیف اٹھانی ہوگی۔ سب سے ندامت اور حضرت اس دوزخی کو ہو گی جس نے بندے کو اللہ تعالیٰ کی طرف بلایا۔ جس نے اس کی بات قبول کر لی خدا کی اطاعت کی اللہ تعالیٰ اس کو جنت میں داخل کرے گا۔ خواہش کی پیروی اور علم کو چھوڑنے والوں کو دوزخ میں ڈالا جائے گا۔

امیر المؤمنین علی ابن ابی طالب نے فرمایا کہ مجھے تم لوگوں سے دو عادتوں کا خوف ہے ایک خواہش کی پیروی اور دوسری طویل آرزویں۔ خواہش کی پیروی تم کو سید ہے راستے سے روک دے گی اور طویل آرزویں آخرت کو بھلا دیں گی۔

رسول اللہ نے فرمایا کہ مجھے اپنی امت کی دو عادتوں سے ڈرتا ہے۔ پہلی خواہش نفس اور دوسری لمبی امیدیں۔ خواہش نفس سید ہے راستے سے روک دیتی ہے۔ لمبی آرزو کیں آخرت کو بھلا دیتی ہیں۔ دنیا جا رہی ہے اور آخرت آ رہی ہے۔ ہر ایک کے مانے والے ہیں جس قدر ہو سکے آخرت کے چاہنے والے ہو۔ دنیا والے نہ بنو۔ جو کچھ کرنا ہے کرو۔ اس وقت عمل کا وقت ہے حساب دینے کا نہیں۔ کل حساب دینے کا وقت ہو گا وہاں عمل کرنے کی ضرورت نہیں ہو گی۔

(۵۶) دو عادتوں سے منع کرنا: مفضل بن یزید نے کہا کہ جناب ابو عبد اللہ امام جعفر صادق نے فرمایا کہ میں تم کو دو عادتوں سے منع کرتا ہوں جس کی وجہ سے لوگ ہلاک ہو گئے۔ ایک یہ کہ تم اللہ کے علاوہ کسی اور دین پر عبادت کرو۔ دوسرے جس بات کا علم نہ ہواں پرانا قتوی مت دو۔ ابو جاج نے کہا کہ جناب ابو عبد اللہ امام جعفر صادق نے فرمایا کہ میں تمہیں دو باتوں سے منع کرتا ہوں جس کی وجہ سے لوگ ہلاک ہو گئے۔ اس بات کا قتوی مت دو جس کو تم نہیں جانتے اور جس بات کو نہیں جانتے اس پر اللہ کی عبادت کرو۔

- (۵۷) دو پانیوں نے حضرت نوحؐ کی بات نہ ہائی: ابو عبد اللہ امام جعفر صادقؑ کا ارشاد ہے کہ طوفان کے وقت نوحؐ نے دنیا کے تمام پانیوں کو کفار کی بلاکت کے لئے بایا۔ مگر زڑے پانی اور گندھک والے پانی کے علاوہ تمام پانیوں نے آپؐ کی مدد کی۔
- (۵۸) قول اور عمل ایمان کا نام ہے: محمد بن عبد اللہ بن طاہر نے کہا میں اپنے والد کے سامنے کھڑا تھا اور ان کے پاس ابوصلت بردنی، اسحاق بن راہب یہ اور احمد بن محمد بن خبل موجود تھے۔ میرے والد نے ان سے کہا کہ تم مجھ سے حدیث بیان کرو۔ ابوصلت ہروی نے کہا کہ مجھے علی بن موسیٰ رضا علیہ السلام نے کہا کہ آپؐ کا نام اللہ تعالیٰ کی رضا کا مورد ہے۔ انہوں نے اپنے والد موسیٰ بن علی المام حسین علیہ السلام سے انہوں نے اپنے والد علی بن ابی طالب علیہ السلام سے روایت کرتے ہوئے کہ رسول اللہؐ نے فرمایا کہ ایمان قول و فعل کا نام ہے۔ جب ہم باہر نکلے تو احمد بن محمد بن خبل نے کہا یہ کیا سائلہ سند ہے؟ میرے والد نے جواب فرمایا کہ یہ پاگل کا حل جان ہے۔ جب پاگل پر پڑھ دیا جائے تو وہ ہوش میں آ جاتا ہے (یعنی اگر کسی پاگل پر امامؐ کے طاہرؓ علیہ السلام پڑھ کر پھونک دیں تو وہ پاگل ٹھیک ہو جائے گا)۔
- (۵۹) دو اشخاص کبھی مطمئن نہیں ہوتے: جناب ابو عبد اللہ امام جعفر صادقؑ نے ارشاد فرمایا کہ دو شخص کبھی مطمئن نہیں ہو سکتے۔ ایک طالب علم (علم سے) اور دوسرا طالب مال (مال سے)۔
- (۶۰) وہ دو عادیں جو ایمان کی حقیقت ہیں: جناب ابو عبد اللہ امام جعفر صادقؑ نے ارشاد فرمایا کہ ایمان کی حقیقت یہ ہے کہ حق اختیار کرو اگرچہ تم کو نقصان ہو۔ باطل کے مقابل میں اگر تم وفا کر دو تو تم اپنی لفتوں میں اپنے علم سے آگے نہ بڑھو۔
- (۶۱) جوان مردی دو قسم کی ہے: امیر المؤمنین علیؑ ابی طالب علیہ السلام نے اپنے فرزند محمد بن حنفیہ کو وصیت فرمائی۔ مسلمان مرد کی جواں مردی و قسم کی ہے۔ ایک گھر میں دوسری سفر میں۔ گھر میں قران شریف کی تلاوت کرنا، علماء کی مجلس میں حاضر ہونا، دین و فتنہ کے مسائل میں غور و فکر کرنا، پابندی سے نماز باجماعت ادا کرنا۔ سفر میں اپنا تو شہ (کھانے پینے کا سامان) دوستوں پر خرچ کرنا۔ ہم سفر لوگوں کی مخالفت نہ کرنا۔ اللہ تعالیٰ کو کثرت سے یاد کرنا اور پرچھتے وقت اور نیچے اترتے وقت اور بیٹھتے وقت (یعنی ہر وقت)۔
- (۶۲) دو عادیں اخلاق کر کے خلاف ہیں: رسول اللہؐ نے ارشاد فرمایا کہ بغیر کسی وجہ کے کھڑے ہو کر پیش اب کرنا اور داہنے ہاتھ سے استخنا کرنا، انسانیت کے اخلاق کے خلاف ہے۔
- (۶۳) دو عادیں رزق لاتی ہیں: جناب ابو عبد اللہ امام جعفر صادقؑ نے ارشاد فرمایا کہ دو عادیں رزق لاتی ہیں۔ ایک برلن دھونا اور دوسرا صحن اور گھر میں جھاڑ دینا۔
- (۶۴) اپنے بیوی بچوں پر دو مکروہ کی درمیان خرچ کرنا واجب ہے: عیاشی کا بیان ہے میں نے امام رضا علیہ السلام سے سوال کیا کہ اپنے عیال پر کتنا خرچ کرنا چاہئے؟ آپؐ نے فرمایا: دو مکروہ کے درمیان۔ میں نے عرض کیا: مجھے دو مکروہ کا علم نہیں ہے۔ آپؐ نے فرمایا: ہاں اللہ تھجھ پر رحمت کرے۔ کیا تجھے علم نہیں کہ پروردگار عالم ضرول خرچی اور کنجوی کو پسند نہیں کرتا۔ جب کنجوی اور ضرول خرچی سے خرچ نہیں کرے گا تو دونوں کے درمیان اعتدال ہو گا۔
- (۶۵) دو عادتوں سے دو باتیں حاصل ہوتی ہیں: جناب ابو عبد اللہ امام جعفر صادقؑ نے فرمایا کہ اپنے آنا، واحد اسے یکل کر۔

تمہارے فرزندت سے نیکی کریں گے۔ دوسرے یہ کہ دوسروں کی عورتوں سے پارسار ہوتا کہ لوگ تمہاری عورتوں سے پارسار ہیں۔

(۶۶) حیاء دو قسم کی ہے: رسول اللہؐ فرمایا کہ حیاء دو قسم کی ہے۔ ایک سنتی اور نفس کی کمزوری۔ دوسری قسموت ہے جو اسلام اور ایمان ہے۔

(۶۷) بیٹھے کو عاق کرنے سے والدین پر کیا لازم آتا ہے: رسول اللہؐ نے ارشاد فرمایا کہ اولاد پنے والدین سے عاق اس صورت میں ہوتی ہے جب والدین کی نافرمان ہو۔ والدین اولاد کے عاق اس صورت میں ہوتے ہیں جب اولاد نیک ہو۔ (اور اس کا حق ادا ان کیا جائے۔)

(۶۸) نبیؐ نے فرمایا کہ میں دو ذبیحون کافرزند ہوں: راوی نے کہا کہ میں نے ابو الحسن علی بن موسیٰ رضا علیہ السلام سے پوچھا کہ نبیؐ کے اس کہنے کا کیا مطلب ہے کہ میں دو ذبیحوں کافرزند ہوں؟ آپؐ نے فرمایا کہ اس سے مراد حضرت اسماعیل بن ابراہیم علیہما السلام اور دوسرا عبد اللہ بن عبد المطلب ہیں۔ حضرت اسماعیل صابر لڑکے تھے۔ اللہ تعالیٰ نے حضرت ابراہیم کو اس کی بشارت دی کہ جب صحرائیں جانے کے قابل ہوئے تو حضرت ابراہیم نے کہا کہ اے میرے فرزند میں نے خواب میں دیکھا ہے کہ میں تجھے ذبح کر رہا ہوں۔ حضرت اسماعیل نے عرض کیا: اے میرے والد جس طرح آپؐ کو حکم ملا ہے آپؐ اسی طرح کریں۔ نہیں کہا کہ جیسا خواب دیکھا ہے ویسا ہی کرو۔ ان شاء اللہ مجھے صبر کرنے والوں میں پائیں گے۔

جب ذبح کرنے کا رادہ کیا تو اللہ تعالیٰ نے بڑی قربانی میں بدل دیا اور مینڈ ہے کہ آپؐ کافدیہ ہنالیا جو کبوتو (آسمانی) رنگ کا تھا۔ عیش و آرام کی زندگی بسر کر رہا تھا۔ چالیس سالوں تک بہشت کے باعوں میں چرچا کرتا۔ شکم مادر سے پیدا کیا تھا۔ اللہ تعالیٰ نے اپنی قدرت سے پیدا کیا تھا تاکہ حضرت اسماعیل کافدیہ بن سکے۔ حج کے موقع پر منی میں جو جانور قیامت تک ذبح ہوتے رہیں گے وہ اسماعیل کافدیہ ہیں۔ ذبحیں کا ایک مطلب یہ ہوا۔ دوسری یہ حضرت عبدالمطلب نے خانہ کعبہ کی زنجیر پکڑ کر اللہ سے دعا کی کہ اگر تو مجھے دس فرزند عطا کرے گا تو ان میں سے ایک لڑکے کو تیری راہ میں قربان کروں گا۔ دعا قبول ہوئی۔ دس فرزند عطا ہوئے۔ انہوں نے کہا میں اپنی نذر پوری کروں گا۔ تمام فرزندوں کو خانہ کعبہ میں لے گئے، ان پر قرعہ ڈالا۔ قرعہ میں عبد اللہ پدر رسول اللہؐ کا نام نکلا۔ وہ تمام فرزندوں میں سب سے زیادہ پیارے تھے۔ قرعہ بار بار ڈالا گیا اور ہر مرتبہ عبد اللہ کی کا نام نکلا۔ عبدالمطلب نے عبد اللہ کو پکڑ کر ذبح کرنا چاہا تو اہل قریش جمع ہو گئے اور آپؐ کو ذبح کرنے سے منع کر دیا۔ عبدالمطلبؐ کی عورتیں جمع ہو گئیں اور رونا اور فریدا کرنا شروع کر دیا۔ آپؐ کی دختر عائشہ جو آپؐ کو بہت پیاری تھیں انہوں نے عرض کیا کہ باباجان آپؐ اپنے اور اللہ کے درمیان اپنے فرزند کے بارے میں کوئی مذہبی پیش کیجئے۔ آپؐ نے (فرمایا) کیا بہانہ کروں؟ انہوں نے کہا کہ اونٹوں اور عبد اللہ کے درمیان قرعہ ڈالیے۔ عبدالمطلبؐ نے اونٹ ملنگا اور دس اونٹوں اور عبد اللہ کے درمیان قرعہ ڈالا۔ قرعہ عبد اللہ کے نام نکلا۔ عبدالمطلبؐ دس اونٹ بڑھاتے گئے۔ جب ایک سو اونٹ اور عبد اللہ کے درمیان قرعہ ڈالیا تو قرعہ اونٹوں کے نام نکلا۔ قرعہ نے اللہ کیم کراز بر دست نفرہ لگایا۔ جس کی وجہ سے مکے کے پھاٹر لڑاٹھے عبدالمطلبؐ نے کہا تین بار قرعہ ڈالوں گا اور تین بار قرعہ اونٹوں بار قرعہ اونٹوں کے نام نکلا۔ تیرسی بار آپؐ کے بھائی زبیر اور ابوطالب علیہ السلام نے عبدالمطلبؐ کے پیروں کے پاس سے عبد اللہ کو نکال لیا۔ گالوں کی جلد جوز میں پر پڑی تھی چہرے سے اتر گئی تھی۔ آپؐ کو اٹھا کر بلند کیا گیا اور بوسے دینے شروع کیے اور آپؐ کے چہرے سے مٹی صاف کرتے جاتے تھے۔ عبدالمطلبؐ نے حکم دیا کہ اونٹوں کو حزورہ میں نہ کیا جائے۔ اونٹوں کی تعداد ایک سو تھی۔

عبدالمطلبؐ نے پانچ باتوں کی بنیاد کی جس کو اسلام نے جاری رکھا۔ (۱) باپ کی عورتوں کو بیٹوں پر حرام قرار دیا۔ (۲) قتل کے دیت ایک سو اونٹ قرار دی۔ (۳) خانہ کعبہ کا طواف سات چکر لگانا مقرر کیا۔ (۴) خزانہ ملے تو اس کا خس (پانچواں حصہ) نکالا۔ (۵) زمزم کے کنویں کا نام تقابلیہ المائق رکھا۔ اگر عبدالمطلبؐ بحث خدا نہ ہوتے تو یہ باتیں نہ ہوتیں۔ عبد اللہ کے ذبح کا ختم ایسا تھا جیسا کہ حضرت ابراہیم نے اپنے بیٹے

اما عیل کے ذبح کا عزم کیا تھا۔ اگر یہ بات نہ ہوتی تو رسول اللہ دونوں کی نسبت سے ہونے کا خرخہ کرتے اور نہ کہتے کہ میں دو ذیحون کافر زندہ ہوں۔ جو وجہا عیل کے ذبح نہ ہونے کی تھی وہی وجہ عبداللہ کے ذبح نہ ہونے کی تھی کہ بنی اسرائیل طاہرین علیہما السلام کو دونوں کی صلب سے پیدا ہونا تھا۔ بنی اسرائیل کی برکت سے دونوں ذبح ہونے سے بچ گئے۔ اولاد کے قتل ہونے کا طریقہ جاری نہ ہوا۔ اگر یہ بات نہ ہوتی تو لوگ اپنی اولاد کو قتل کر کے اللہ کا قرب حاصل کرتے۔ لوگ جو قربانی اللہ کی بارگاہ میں پیش کرتے ہیں قیامت تک حضرت امام عیل کا فندی ہے۔

اس کتاب کے مؤلف فرماتے ہیں کہ اس بارے میں روایات مختلف ہیں کہ ذبح ہونے والے امام عیل تھے یا اسحاق۔ دونوں کے بارے میں روایات مستند ہیں جن کو رذیفہ کیا جا سکتا۔ البتہ ذبح ہونے والے امام عیل تھے۔ لیکن اسحاق جب پیدا ہوئے تو ان کی خواہش ہوئی کہ ان کو باپ ذبح ہونے کا حکم دیتے اور وہ اللہ کے حکم کو تسلیم کر لیتے۔ جس طرح ان کے بھائی نے صبر کیا اور تسلیم کیا۔ اس طرح بھائی کے درجہ کا ثواب حاصل کرتے۔ اللہ تعالیٰ نے اسحاق کے دل کی خواہش کو جان کر فرشتوں کی موجودگی میں ان کا نام ذبح رکھا۔

حضرت جعفر بن محمد علیہ السلام سے روایت ہے کہ رسول اللہ کا قول ہے کہ میں ذبح میں کافر زندہوں اس سے مراد پچاہے کیونکہ اللہ تعالیٰ نے قرآن میں پچاہ کو باپ کہا ہے۔ جب حضرت یعقوب کی موت کا وقت قریب آیا تو انہوں نے اپنے فرزندوں سے کہا: میرے بعد کس کی عبادت کرو گے تو انہوں نے جواب دیا کہ تمہارے باپ ابراہیم، امام عیل اور اسحاق کی۔ حضرت امام عیل حضرت یعقوب کے پیچا تھے۔ اس جگہ اللہ تعالیٰ نے ان کو باپ کہا۔ خود رسول اللہ نے فرمایا پچاہ کو باپ ہوتا ہے۔ رسول اللہ کافرمان ہے کہ میں دو ذیحون کافر زندہ ہوں۔ امام عیل اور اسحاق دونوں شامل ہیں۔ ایک ذبح حقیقی ہے اور دوسرا مجازی ہے۔ خواہش اور تمباکرنے کی وجہ سے بنی دو ذبح کے فرزند ہیں۔ ذبح عظیم کی وجہاً ایک اور بھی ہے۔

فضل بن شاذان بیان کرتے ہیں کہ میں نے امام علی رضا کو فرماتے ہوئے سن کہ حجب اللہ تعالیٰ نے حضرت ابراہیم علیہ السلام کو حکم دیا کہ وہ امام عیل کے بجائے بھیجا ہو انبہ ذبح کریں تو حضرت ابراہیم نے چاہا کہ امام عیل کو اپنے ہاتھ سے ذبح کریں۔ انبہ کو امام عیل کی جگہ ذبح نہیں کرنا چاہتے تھے۔ مقصد یہ تھا کہ آپ کے دل کو اس قدر تکلیف ہو جس قدر سب سے پیارے ہیں کو ذبح کرنے سے ہوتی ہے۔ تاکہ مصائب کی وجہ سے ثواب کے اعلیٰ درجات کے حقدار ہوں۔ اللہ تعالیٰ نے حضرت ابراہیم کی طرف وحی کی کہ تم اس سے پیارا بندہ کون ہے؟ حضرت ابراہیم نے عرض کیا تیرے جیب محدث ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے پھر فرمایا کہ محمدؐ بہت پیارے ہیں یا تجھے تیری ذات پیاری ہے؟ حضرت ابراہیم نے عرض کیا مجھے میری ذات سے زیادہ پیارے ہیں (اللہ نے فرمایا) محمدؐ کافر زند تھے زیادہ پیارا ہے یا تیرا پیارا ہے؟ حضرت ابراہیم نے فرمایا محمدؐ کافر زند۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ محمدؐ کافر زند اپنے دشمنوں کے ہاتھوں ظلم کے ساتھ ذبح کر دیا۔ یہ بات تجھے تکلیف دے گی یا یہ بات کہ تو میری فرمانبرداری میں اپنے فرزند کو ذبح کرے؟ حضرت ابراہیم نے عرض کیا کہ محمدؐ کے فرزند کا تیرے دشمنوں کے ہاتھوں ظلم کی وجہ سے ذبح ہونا مجھے زیادہ تکلیف دہ ہوگا۔ اللہ نے فرمایا: اے ابراہیمؐ لوگوں کے ایک گروہ کا خیال ہے کہ وہ محمدؐ کی امت میں داخل ہیں۔ عنقریب آپ کے فرزند حسینؐ کو ظلم اور دشمنی سے اس طرح قتل کر دیں گے جس طرح بھیڑکریوں کو ذبح کرتے ہیں۔ اس سے وہ لوگ میری ناراضگی کے حقدار ہوں گے۔ یہ سن کر حضرت ابراہیمؐ فریاد کرنے لگے۔ دل کو تکلیف ہوئی، روانا شروع کر دیا۔ اللہ تعالیٰ نے حضرت ابراہیمؐ کی طرف وحی کی کہ حسینؐ کی شہادت پر تیرا ونا میں نے تیرے فرزند کا فندیہ قرار دیا ہے۔ جو قم اس کو اپنے ہاتھ سے ذبح کر کے روئے۔ میں نے تیرے لئے اعلیٰ درجات مقرر کیے ہیں۔ جو مصائب کی وجہ سے اہل ثواب کو مصائب جھیلنے کی وجہ سے ملتے ہیں۔ اس آیت کا طلب یہی ہے ”فَدِيَاه بِذِبْحٍ عَظِيمٍ ۝“

(۲۹) دو چیزیں جو قائم ہیں دو چیزیں جو جاری ہیں دو چیزیں جو ایک دوسرے سے مختلف ہیں دو چیزیں جو آپس میں دشمن ہیں: جناب عبداللہ بن سلیمان کتاب پڑھنے والے بیان کرتے ہیں کہ میں نے بعض کتب میں پڑھا ہے کہ جب ذوالقرنین دیوار بنا پکتو و خود اور ان کا شکر جارب تھا سے ایک عالم ہوا۔ ذوالقرنین سے پوچھا کہ پیدا کروہ وہ قائم دوباری، و مختلف اور دو آپس میں بیش کوئی کوئی اشیاء ہیں؟ ذوالقرنین نے جواب دیا کہ وہ قائم آسمان اور زمین ہیں۔ دوباری سورج اور چاند ہیں، و مختلف دن اور رات ہیں اور آپس میں دشمن زندگی اور مرمت ہیں۔ اس عالم نے کہا جاؤ تم عالم بجو۔

حدیث بہت طویل ہے میں نے حسب ضرورت نقل کر دیا۔ میں نے اس کو مکمل کتاب انہوت میں بیان کر دیا ہے۔

(۳۰) دو حجع کا ثواب: جناب ابو عبد اللہ امام جعفر صادقؑ نے فرمایا کہ جس نے دو حجع کیے وہ مرتب وقت تک خوش رہے گا۔

(۳۱) دو مقامات پر سچ بات کہنا: رسول اللہؐ کا رشادگر رامی ہے کہ اللہ کی خوشنوگی اور ناراضی کی وجہ سے حق بات ہبھا پروردگار کے زندگی موسمن کے کسی چیز کے خرچ کرنے سے بہتر ہے۔

(۳۲) دو قسم کا قاتل اور دو قسم کی جنگ: جناب جعفر بن محمد عاصم جعفر صادقؑ اپنے والد امام محمد باقرؑ سے روایت کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ قتل و طرح کے ہیں۔ ایک قاتل کفارہ میں دوسرا قاتل جنگ میں۔ دو جنگیں ہیں۔ ایک کفار سے جنگ یہاں تک کہ وہ مسلمان ہو جائیں اور دوسری باغی گروہ سے جنگ اس وقت تک ہو جب تک کہ وہ حق پرواپیں نہ آ جائیں۔

(۳۳) دو عادتوں کی وجہ سے اللہ آسمان پر اور بندھے زمین پر اسے دوست رکھتے ہیں: ایک شخص نے رسول اللہؐ کی خدمت میں عرض کیا کہ مجھے کسی ایسی چیز سے آگاہ کیجئے کہ جس پر عمل کرنے سے میں آسمان پر اللہ اور زمین پر بندھوں کا محبوب ہو جاؤں۔ آپ نے فرمایا اللہ تعالیٰ کے پاس جو چیز ہے اسے مانگتا کہ وہ تجھے دوست رکھئے اور لوگوں کے پاس جو چیز ہے اس سے لئا رکھئے اور وہ تجھے دوست رکھیں۔

(۳۴) رسول اللہؐ کے پاس دو انگوٹھیاں تھیں: جناب ابو عبد اللہ امام جعفر صادقؑ نے فرمایا کہ رسول اللہؐ کے پاس دو انگوٹھیاں تھیں۔ ایک پر لا الہ الا اللہ محمد الرسول اللہ اور دوسری پر صدق اللہ لکھا ہوا تھا۔

(۳۵) دو چیزیں روزہ دار کا تحفہ ہیں: جناب امام حسن بن علی علیہ السلام نے فرمایا کہ روزہ دار کا تحفہ دو چیزیں ہیں۔ دارالحی پر عطر لگانا، کپڑوں پر خوبیوں کا نا، عورت روزہ دار کا تحفہ یہ ہے کہ سر پر کنگھی کر کے، کپڑوں پر خوبیوں کا۔ امام حسین علیہ السلام جب روزہ رکھتے تو عطر سے اپنے آپ کو خوبیوں کا تھا اور فرماتے کہ عطر لگانا روزہ دار کا تحفہ ہے۔

(۳۶) قیامت کے آئے کی دو نشایاں ہیں: رسول اللہؐ سے سوال کیا گیا کہ قیامت کب آئے گی؟ آپ نے فرمایا کہ جب لوگ ستاروں کے علم پر ایمان لے آئیں گے اور قضا و قدر کو جھلا کیں گے۔

(۳۷) دو باتوں کی وجہ سے بنو ہاشم پر صدقہ حلال ہے: حضرت امام جعفر صادقؑ نے اپنے والد امام محمد باقرؑ سے روایت کرتے ہوئے فرمایا کہ بنو ہاشم کے لئے دو مقامات پر صدقہ حلال ہے۔ ایک اس وقت جب وہ پیاسے ہوں اور پانی مل جائے اور پی لیں۔ دوسرے یہ کہ ایک دوسرے کا صدقہ ان پر حلال ہے۔

(۷۸) دو عادتوں کی وجہ سے انسان بست (گھٹیا) ہو جاتا ہے: جناب ابو عبد اللہ امام حضر صادقؑ سے پوچھا گیا کہ ذیل شخص کون ہے؟ تو آپؑ نے فرمایا: جو شراب پیتا ہے اور طبورہ بجاتا ہے۔

(۷۹) دو گناہ ایک دوسرے سے زیادہ سخت ہیں: نبی اکرمؐ نے فرمایا: غبہت زنا سے زیادہ سخت ہے۔ پوچھا گیا کہ یا رسول اللہ ایسا کیوں ہے؟ آپؑ نے فرمایا کہ زانی کی توبہ تو انہوں کر لیتا ہے لیکن غبہت کرنے والے کی توبہ پر وردگار اس وقت تک قبول نہیں کرتا جب تک وہ معاف نہ کر دے جس کی غبہت کی گئی ہو۔

(۸۰) سعد (ایک قسم کا عطر) سے دانتوں کو دھونے سے دو باتیں پیدا ہوتی ہیں: ابن عثمان نے کہا کہ میں نے ابو عبد اللہ امام حضر صادقؑ کو فرماتے ہوئے سن (آپؑ نے) فرمایا کہ اپنے دانتوں کو سعد سے دھویا کرو کیونکہ یہ منہ کو خوشبودار بناتا ہے اور وقت جام پیدا کرتا ہے۔

(۸۱) اشنان کھانے سے دو باتیں پیدا ہوتی ہیں: حکم بن مسکین نے کہا میں نے ابو عبد اللہ امام حضر صادقؑ کو فرماتے ہوئے سن آپؑ نے فرمایا کہ اشنان (ایک بدبودار اکڑوی بزیری) کھانے سے دو باتیں پیدا ہوتی ہیں ایک یہ کہ زانوکوست کرتی ہے دوسرے منی کو فاسد کرتی ہے۔

(۸۲) دو اشخاص نبیؐ کی سفارش نہیں پائیں گے: رسول اللہؐ نے ارشاد فرمایا کہ دو آدمی میری سفارش کے خدا نہیں ہوں گے۔ ایک ظالم، تم کرنے والے بے رحم بادشاہ کا دوست۔ دوسرا دین میں غلوکھنے والا جو دین سے نکل جائے گا۔

(شرح: جیسے کے نہروان کے خوارج تھے کہ کثرتِ حمدہ کی وجہ سے ان کی پیشانیوں پر گئے پڑے ہوئے تھے اور دوسری طرف بے جا احتیاط اس قدر بر تھے تھے کہ امیر المؤمنینؑ کو فرقہ ارادیے لگے۔ ایک طرف تو کھجور کے درخت کے نیچے اگر ایک بوسیدہ کھجور پڑی ہوئی ہو تو اس (کے استعمال) سے پرہیز کیا کرتے تھے (اور دوسری طرف) جب اب من اسے صحابی تینیبرا کا قلم کر دیتے تھے اور حاملہ عورت کا شکم چاک کر ڈالتے تھے۔)

(۸۳) دو قسم کے خلال جذام کسی مرض کی رگ کو حرکت دیتے ہیں: جناب ابو عبد اللہ امام حضر صادقؑ نے فرمایا کہ ریحان کی لکڑی اور انارکی شاخ سے خلال نہ کیا کرو۔ یہ دونوں جذام کے مرض کی رگ کو حرکت میں لاٹی ہیں۔

(۸۴) دنیا اور آخرت دونوں ترازو کے پلڑوں کی طرح ہیں: زہری نے کہا کہ علی بن حسین امام زین العابدینؑ کو فرماتے ہوئے سن کہ جس شخص کا دل اللہ تعالیٰ کے وعدوں سے مطمئن نہیں ہوتا وہ دنیا کی حسرتیں لے کر جاتا ہے۔ اللہ کی تمدنیات از و کے پلڑے کی مانند ہے۔ اگر ایک بخاری ہوتا ہے تو دوسرے کو لے جاتا ہے۔ جب قیامت آئے گی، جس کا آناغلط نہیں ہے، اللہ کے شہنوں کو دوزخ میں لے جائے گی، اللہ کے دوستوں کو جنت میں لے جائے گی۔

ایک شخص کی طرف رخ کر کے فرمایا: اللہ سے ڈر و دنیا کی طلب میں میانہ روی اختیار کرو۔ وہ چیز مدت طلب کرو جو دنیا میں پیدا نہیں ہوئی۔ جو شخص ایسی چیز طلب کرے گا جو دنیا میں پیدا نہیں ہوئی وہ حسرتیں لے کر جائے گا۔ جو تلاش کرے گا اسے نہ پائے گا۔ جو چیز پیدا نہیں ہوئی وہ کیسے پائے گا۔ اس شخص نے عرض کیا کہ جو چیز پیدا نہیں ہوئی اسے کیسے طلب کرے گا؟ آپؑ نے فرمایا: جس شخص نے دنیا میں تو گنگری، مال و دوست طلب کی ان چیزوں سے مقصر راحت طلب کرنا ہے۔ راحت دنیا والوں کے لئے پیدا نہیں ہوئی۔ راحت جنت میں اہل جنت کے لئے پیدا ہوئی۔ رخ اور حنثی دنیا والوں کے لئے دنیا میں پیدا کی گئی ہیں۔ اگر کچھ ملا بھی تو ایسیجی دنیی میں۔ اگر زیادہ مال ملا تو برا فقیر ہوا، کیونکہ مال کی حفاظت کے لئے لوگوں کا تباہ جہوا دنیا

کے تمام اسباب کا محتاج ہوا۔ شرودت دنیا میں آرام نہیں۔ اولاد آدم کے ول میں شیطان و سوے ذاتا ہے کہ مال جمع کرنے میں راحت ہے۔ اس کوختن میں ذاتا ہے۔ آخرت میں (اس مال کا) حساب دے گا۔ اللہ کے دوست دنیا میں غم نہیں اٹھاتے۔ آخرت کی طلب میں رنج اٹھاتے ہیں۔ آپ نے فرمایا کہ روزی کی فکر کرنا گناہ کا رہوتا ہے۔ حضرت عیسیٰ علیہ السلام نے اپنے حواریوں سے فرمایا کہ دنیا ایک پل ہے اس کو پار کرو اس پر مکان کی تعمیر نہ کرو۔

(۸۵) مَرْجَ الْبَحْرَيْنِ يَلْقَيْنَ هَبَّيْهُمَا بَرْزَخٌ لَا يَعْغِلُ ه (سورہ الرحمن آیات نمبر ۱۹، ۲۰) (اس نے دو دریاؤں کو ملا کر چلا یا۔ ان دونوں کے درمیان ایک جگہ ہے۔ وہ ایک دوسرے سے زیادتی نہیں کرتے)؛ قطان نے کہا کہ میں نے ابو عبد اللہ (امام جعفر صادقؑ) کو فرماتے ہوئے سن۔ (آپ نے) فرمایا کہ مَرْجَ الْبَحْرَيْنِ يَلْقَيْنَ هَبَّيْهُمَا بَرْزَخٌ لَا يَعْغِلُ ه حضرت علی ابن ابی طالبؑ اور جناب فاطمہ زہرا علیہما السلام علم کے گھرے سمندر ہیں۔ ایک دوسرے پر تجادہ نہیں کرتے ان سے مولیٰ اور مرجان نکلتے ہیں یعنی امام حسن علیہ السلام اور امام حسین علیہ السلام۔

(۸۶) نبی نے اپنی امت میں دو امر چھوڑے ہیں: رسول اللہ نے فرمایا کہ میں تم میں وچیزیں چھوڑ کر جاری ہوں۔ دونوں ایک دوسرے سے مفید تر ہیں۔ ایک اللہ کی کتاب (قرآن) جس کی رسی آسمان سے لے کر زمین تک ہے۔ دوسری میری عترت (اولاد)۔ یہ دونوں ساتھ رہیں گی اور میرے پاس حوض (کوثر) پر پہنچیں گی۔ میں نے ابو عصید سے دریافت کیا۔ آپ کی عترت کون ہے؟ (اس نے) جواب دیا کہ آپ کے اہل بیت۔

(۸۷) ثقلین کے بارے میں قیامت میں سوال کیا جائے گا: خدیفہ ابن اسید غفاری نے بیان کیا کہ رسول اللہ خری حج سے واپس ہوئے۔ ہم لوگ آپ کے ساتھ تھے۔ حجہ (مکہ اور مدینہ کے درمیان منزل ہے) پر تشریف لائے۔ سواریوں سے اتنے کا حکم دیا گیا۔ لوگ اترے۔ نماز کا اعلان ہوا۔ اصحاب کے ساتھ دور کعت نماز پڑھی۔ لوگوں کی طرف رخ کر کے فرمایا کہ مجھے اطیف و خیر (اللہ تعالیٰ) نے بتایا ہے کہ میں مرنے والا ہوں اور تم مرنے والے ہو۔ گویا کہ میں نے خدا کی دعوت کو قبول کر لیا ہے۔ امر رسالت، کتاب خدا اور حجت خدا کے بارے میں مجھے سے پوچھا جائے گا اور تم سے بھی پوچھا جائے گا۔ لوگوں نے کہا کہ ہم کہیں گے کہ آپ نے رسالت کی تحقیق کی، لوگوں کو بدایت دی، اللہ کے راستے میں کوشش کی، پروردگار عالم ہماری طرف سے آپ کو بہترین بدل دے گا۔ پھر (آپ نے) فرمایا کیا تم اس بات پر عقیدہ نہیں رکھتے کہ اللہ ایک ہے اور میں تھہاری طرف اللہ کا بھیجا ہوا ہوں، جنت حق ہے، دوزخ حق ہے، مرنے کے بعد زندہ ہونا حق ہے۔ تمام لوگوں نے ان باتوں کی گواہی دی۔ (آپ نے) فرمایا: اے پروردگار تو ان باتوں پر گواہ رہنا۔ خبردار ہو جاؤ۔ میں تم کو گواہ کر کے کہتا ہوں کہ میر اللہ میر اسرار ہے۔ میں ہر مسلمان کا سردار ہوں۔ میں مومنین کی جان کا مالک ہوں۔ کیا تم میرے لئے اس بات کا اقرار کرتے ہو اور گواہی دیتے ہو؟۔ پھر (آپ نے) فرمایا کہ میں جس کا سردار ہوں علی این طالب (علیہ السلام) اس کے سردار ہیں۔ جو یہ ہیں۔ علی این طالب علیہ السلام کے ہاتھ کو اپنے ہاتھ میں پکڑ کر اس قدر اوپر اٹھایا کہ بغلوں کی سفیدی دکھائی دینے لگی۔ (آپ نے) فرمایا اے میرے پروردگار تو اس کو دوست رکھ جو اس کو دوست رکھ۔ اس کو دشمن رکھ جو اس سے دشمنی کرے۔ اس کی مدد کر جو اس کی مدد کرے۔ اس کو چھوڑ دے جو اس کو چھوڑ دے میں تم سے پہلے جنت میں جاؤں گا۔ کل مجھے تم حوض کوثر پر ملوگے۔ جس کی چوڑائی بصری اور صنعا کے درمیان کافا صد ہے۔ ستاروں کے برابر اس پر چاندنی کے بیالے رکھے ہوں گے۔ جس بات پر آج تم پر اللہ کو گواہ کیا گیا ہے اس کے بارے میں کل تم سے دریافت کروں گا کہ تم نے ان کے ساتھ کیا سلوک کیا جب تم میرے پاس حوض کوثر پر پہنچ گے۔ کہ تم نے اللہ کی کتاب پر اور میری عترت سے کیا سلوک کیا ہے۔ خبردار ہو جاؤ۔ میری ملاقات کے وقت تم نے اس کے ساتھ کیا سلوک کیا ہو گا۔ سب نے عرض کیا۔ یا رسول اللہؐ ثقلین کیا چجز ہیں ہیں۔

(آپ نے) فرمایا قل اکبر اللہ تعالیٰ کی کتاب ہے۔ جس کا واسطہ اللہ تعالیٰ اور میری طرف سے تمہارے ہاتھوں کھینچا ہے جو ایک طرف اللہ تعالیٰ کے ہاتھ میں اور دوسرا طرف تمہارے ہاتھوں میں ہے۔ اس میں گذشتہ اور آنے والی تمام باتوں کا علم موجود ہو گا۔ جو قیامت تک واقع ہوگی۔ قل اصغر وہ قرآن کا ساتھی ہے۔ وہ علی ابن الی طالب (علیہما السلام) اور ان کی اولاد ہے۔ جو آپس میں کبھی جدا نہیں ہوں گی۔ میرے پاس جو شکر پر پہنچیں گے۔ معروف بن خربوز نے کہا کہ میں نے یہ بات ابو جعفر (امام محمد باقر) کی خدمت میں عرض کی۔ (آپ نے) فرمایا کہ ابو طفیل (رحمۃ اللہ) نے مجھ فرمایا یہ بات حضرت علی ابن الی طالب (علیہما السلام) کی کتاب میں موجود ہے۔ ہم اس کو جانتے ہیں۔

اس کتاب کے مؤلف فرماتے ہیں کہ اس بارے میں احادیث بہت زیادہ ہیں۔ میں نے ان کو اپنی کتاب "المعرفۃ فی الفضائل" میں لکھ دیا ہے۔

(۸۸) امام حسن اور امام حسین کے تعویذ: ابن عمر نے کہا کہ امام حسن اور امام حسین علیہما السلام کے پاس دو تعویذ تھے جن کے اندر حضرت جرجیل علیہ السلام کے پروں کے بال تھے۔

(۸۹) دن اور رات دو سواریاں ہیں: رسول اللہ نے فرمایا کہ دن اور رات دو سواریاں ہیں۔

(شرح: یعنی ان کے ذریعے انسانی عمر کا خاتمہ ہوتا ہے کہ ہر روز انسان موت سے ایک منزل قریب ہو جاتا ہے)

(۹۰) دو اشخاص کو پروردگار عالم نے پر عطا کیے ہیں جو جنت میں فرشتوں کے ساتھ اڑتے رہتے ہیں: علی بن حسین (امام زین العابدین) نے فرمایا کہ پروردگار حضرت عباس پر حرم کرے۔ جنہوں نے اپنے بھائی کو مقدم رکھا۔ اپنی جان ان پر قربان کر دی۔ آپ کے دو فوں بازو کٹ گئے۔ پروردگار عالم نے اس کے بد لے آپ کو دو پر عطا کیے جن کے ذریعے بہشت میں وہ فرشتوں کے ساتھ اڑتے رہتے ہیں جس طرح پروردگار نے حضرت جعفر بن ابو طالب کے لئے پر بنائے ہیں جو جنت میں فرشتوں کے ساتھ اڑتے رہتے ہیں۔ حضرت عباس (علمدار) کی منزلت اللہ کی نظر میں بہت بڑی ہے۔ قیامت کے روز تمام شہداء آپ کی منزلت کی طرف دوڑیں گے۔

حدیث بہت بُحی ہے۔ یہاں حسب ضرورت لکھ دی ہے۔ مکمل حدیث فضائل عباس ابن علی (ابن ابو طالب) علیہم السلام میں مقتل حسین ابن علی علیہما السلام میں بیان کی ہے۔

(۹۱) دو چیزوں نے لوگوں کو ہلاک کیا: جناب امیر المؤمنین (حضرت علی ابن الی طالب) نے فرمایا کہ دو چیزوں نے لوگوں کو ہلاک کیا ایک فقر و فاقہ کا ذرا اور دوسرا طلب فخر۔

(۹۲) امیر المؤمنین علیہ السلام نے فرمایا کہ دو قسم کے لوگوں نے میری کمر توڑ دی ہے: امیر المؤمنین (حضرت علی ابن الی طالب) نے فرمایا کہ دنیا دار لوگوں نے میری کمر توڑ دی۔ ایک تیز زبان فاسق اور دوسرا نادان عابد۔ تیز زبان فاسق اپنے گناہوں پر پردہ ڈالتا ہے۔ دوسرا ظاہری باتوں سے اپنی جہالت پر پردہ ڈالتا ہے۔ فاسق عقندوں اور جاہل عابدوں سے بچوں کو دو دین سے دور کر دیں گے۔ میں نے رسول اللہ کو فرماتے ہوئے سنا کہ علیؑ میری امت منافق اور تیز زبان عقندوں کے ہاتھوں بر باد ہو گی۔

(۹۳) لالجی شخص دو عادتوں سے محروم اور دو عادتوں سے قریب ہو جاتا ہے: جناب ابو عبد اللہ (امام جعفر صادق) نے فرمایا کہ لاچی ٹھنڈے دو عادتوں سے محروم اور دو باتوں کا پابند ہو جاتا ہے۔ وہ قناعت سے محروم اور راحت سے دور ہو جاتا ہے۔ اللہ کی رضا سے محروم اور یقین سے دور ہو جاتا ہے۔

(۹۳) رسول اللہ نے دو نمازوں ترک نہیں کیں: حضرت عائشہؓ نے دونمازوں کو ظاہر اور باطنی نہیں چھوڑا نماز عصر کے بعد درکعت اور نماز فجر سے پہلے درکعت عبد الواحد بن ایمکن نے کہا کہ بیان کیا مجھ سے میرے والد نے انہوں نے کہا کہ میں نے حضرت عائشہؓ سے نماز عصر کے بعد درکعت کے بارے میں سوال کیا انہوں نے کہا کہ رسول اللہ نے اس کو مرتبہ وقت تک نہیں چھوڑا۔ جب مرض الموت بڑھ گیا اور نماز پڑھنا مشکل ہوئی تو وہ اپنی نمازوں اکثر پیدھ کر پڑھتے تھے۔ میں نے کہا کہ جب حضرت عمر خیفہ ہوئے تو انہوں نے ان دونوں نمازوں کو پڑھنے سے منع کیا۔ (انہوں نے) کہا کہ تم نے قیام کیا۔ رسول اللہ ان نمازوں کو مسجد میں نہیں پڑھتے تھے۔ تاکہ امت پر گراں نہ گزرے۔ آپ وہ کام کرتے تھے جس سے لوگوں میں آسمانی ہو۔ حضرت عائشہؓ نے کہا کہ رسول اللہ میرے گھر تشریف فرماتھے نماز عصر کے بعد درکعت نماز پڑھی۔ رسول اللہ نے فرمایا کہ جو شخص دو خندے و تقویں میں نماز پڑھتے گا وہ جنت میں جائے گا لیکن فجر اور عصر کے وقت نماز کے بعد متوالیں کہنا ہے کہ میں نے مخالفین کی رو میں لکھا ہے کہ وہ لوگ فریضہ فجر اور عصر کے بعد نماز نافذ کے قائل نہیں ہیں۔ یہ لوگ رسول اللہ کے قول اور فتاویٰ کے مخالف ہیں۔

(۹۴) اسلام میں دو چیزوں کا کوئی حصہ نہیں ہے: (حضرت ابو عبد اللہ (امام عفر صادقؑ) نے فرمایا کہ وہ تجویزی کی چیز ہے جس سے انسان ایمان سے نکل جاتا ہے۔ وہ یہ ہے کہ وہ غالی کی محبت میں بیٹھے اور اس کی بات سن کے قدمیں کرے۔ میرے والد (امام محمد باقرؑ) نے فرمایا کہ بیان کیا مجھ سے میرے والد (امام زین العابدینؑ) نے، آنحضرت نے فرمایا کہ بیان کیا مجھ سے میرے جداً مجدد علیہ السلام نے کہ رسول اللہ نے فرمایا کہ میری امت کے دو حصے ہیں جن کا اسلام سے کوئی رابطہ نہیں ہے وہ غالی اور قدر یہ ہیں۔ رسول اللہ نے فرمایا کہ میری امت کے دو صنف ایسے ہیں جن کا اسلام میں کوئی نہیں ہے وہ مرجحیہ اور قدر یہ ہیں۔

(شرح: غالی وہ ہوتے ہیں جو پیغمبرؐ یا امام میں صفاتِ خدا کے قائل ہیں۔ اور ان میں سے کچھ خدا اور امام کو ایک ہی سمجھتے ہیں۔ اور قدر یہ وہ لوگ ہیں جو جبرا یا تفویض کے قائل ہوتے ہیں۔ مرجحہ مفتراء کا ایک گروپ ہے جو مومن و کافر کے درمیان ایک اور قسم کے گروہ کو سمجھی جانتے ہیں جن کی نجات مشیتِ خدا پر موقوف سمجھتے ہیں اور ان کے حالات کی کیفیت کا انحصار آخرت کے دن پر ہے۔)

(۹۵) لوگوں سے بغض و کینہ رکھنے سے انسان میں دو عادتیں بیدا ہوتی ہیں: حضرت امیر المؤمنین (علیہ السلام) نے اپنے فرزندوں سے فرمایا کہ تم لوگوں سے بغض و عناد نہ رکھنا۔ لوگ دو قسم کے ہیں۔ عقائد و تہوارے ساتھ مکاری کرے گا۔ دوسرا جاہل تھے فوراً جواب دے گا۔ کلام مذکور ہے اس کا جواب موثق ہے۔ جب موثق اور مذکور ملتے ہیں تو کوئی نتیجہ نکالتا ہے۔ پھر مندرجہ ذیل اشعار پڑھئے۔

|                               |                                                  |
|-------------------------------|--------------------------------------------------|
| سلیم العرض من حذرنا الجوابا   | ومن داری الرجال فقد اصبابا                       |
| آبرو مند وہ ہے جو جواب سے ڈرے | اچھا سلوک درست بات ہے                            |
| ومن هاب الرجال تهییوه         | جس نے لوگوں کی عزت کی انہوں نے اس کی عزت نہ ہوئی |

(۹۶) جب آدمی بوڑھا ہو جاتا ہے تو اس میں دو چیزیں جوان ہو جاتی ہیں: رسول اللہ نے فرمایا جب آدم کی اولاد (آدمی) بڑھا ہو جاتا ہے۔ تو اس میں دو چیزیں جوان ہو جاتی ہیں۔ مال کی ایجاد اور عمر کی جرم۔ انس بن ماکہ نے کہا کہ رسول اللہ نے فرمایا کہ آدمی بڑھا

- بوجاتا ہے یا فرمایا کہ ہلاک ہو جاتا ہے مگر اس میں وجہیں باقی رہ جاتی ہیں وہ لائق اور خواہشات ہیں۔
- (۹۸) دو عادتیں دو باتیں پیدا کرتی ہیں: رسول اللہ نے فرمایا کہ دنیا کی محبت رنج غم پیدا کرتی ہے۔ دنیا کی خواہش نہ کرنا دل اور جسم دنوں کو آرام پہنچاتا ہے۔
- (۹۹) آدمی دو باتوں کو پسند نہیں کرتا: رسول اللہ نے فرمایا کہ آدمی دو باتوں کو پسند نہیں کرتا۔ ایک موت کو حلال نکلہ موت مومن کے لئے آزمائش سے بجا تھا کا باعث ہے دوسرا مال کی کمی کو ناپسند کرتا ہے اگر مال کم ہے تو آخرت میں حساب بھی کم ہے یا ہو گا۔
- (۱۰۰) رسول اللہ دو مرتبہ سکوت فرماتے تھے: سکرہ بن جندب اور عمران بن حصین نے آپس میں بات چیت کی۔ سکرہ بن جندب نے کہا کہ (نمزاں میں) رسول اللہ دو مرتبہ کارکرتے تھے۔ ایک مرتبہ نماز کی تکمیر کے بعد اور دوسری قرات کے بعد رکوع سے پہلے۔ قادہ نے کہا کہ دوسرا سکوت سکرہ کی روایت سورۃ الحمد پڑھنے کے بعد ہے۔ غیر المغضوب عليهم ولا الضالین کے بعد۔ عمران بن حصین سورۃ حمد کے بعد سکوت کا منکر تھا۔ دنوں نے اس بارے میں ابی بن کعب کے پاس خط لکھا۔ اس نے (اس خط کے) جواب میں لکھا کہ سرہ ہمیک کہتا ہے۔
- اس کتاب کے مؤلف فرماتے ہیں کہ رسول اللہ قرات کے بعد سکوت فرماتے تھے (تاکہ تکمیر سے الگ ہو جائے، سورۃ حمد کی قرات اور تکمیر کے درمیان فاصلہ ہو جائے۔ یہ بات اس کی ولالت کرتی ہے کہ رسول اللہ سورۃ حمد کے بعد آمین نہیں کہتے تھے۔ نہ آہستہ نہ زور سے۔ کہنے والا آہستہ کہیے یا زور سے وہ ساکت نہیں ہوتا۔ شیعوں کے پاس اپنے مخالفوں کے لئے یہ دلیل قوی ہے کہ آنحضرت سورۃ حمد پڑھنے کے بعد آمین نہیں کہتے تھے۔ ولا قوۃ الا بالله العلی العظیم۔
- (شرح: ماقیش شیعہ کے نزدیک حکم آمین سورۃ حمد کے آخر میں کہنا مستحب ہے۔ خواہ نماز جماعت ہو یا فرادی اور خصوصاً نماز جماعت میں امام کے سورۃ حمد کی قرات سے فراغت کے بعد مل کر یہیک زبان آمین کہتے ہیں۔ لیکن یہ کام فرقہ شیعہ میں حرام و بدعت ہے۔)
- (۱۰۱) ایک مسلمان میں دو عادتیں ایک ساتھ نہیں ہوتیں: رسول اللہ نے فرمایا کہ ایک مسلمان میں دو عادتیں ایک ساتھ نہیں ہوتیں۔ ایک سمجھوئی اور دوسرا بد اخلاقی۔
- (۱۰۲) اللہ کے بنندے میں یہ دو عادتیں ایک ساتھ نہیں ہوتیں: رسول اللہ نے فرمایا کہ اللہ کے بندے میں یہ دو عادتیں ایک ساتھ جمع نہیں ہوتیں ایک بہت سمجھوئی اور دوسرا بے ایمان۔
- (۱۰۳) دو باتوں میں رشک کرنا مناسب ہے: رسول اللہ نے فرمایا کہ دو باتوں میں رشک کیا جاسکتا ہے ایک اس شخص سے جسے اللہ تعالیٰ نے مال سے نوازا ہے اور وہ اس کو دن رات خرچ کرتا ہے۔ دوسرا وہ ہے قرآن دیا جائے اور وہ اسے دن رات تلاوت کرے اور اس پر عمل کرے۔
- (۱۰۴) دو وجہات کی بناء پر رسول اللہ حضرت عقیل بن ابو طالب سے محبت کرتے تھے: رسول اللہ حضرت عقیل بن ابو طالب سے فرمایا کرتے تھے کہ میں تمہیں دو وجہات کی بناء پر دوست رکھتا ہوں ایک ذاتی پسند کی وجہ سے دوسرا (اس وجہ سے کہ) تمہیں ابو طالب دوست رکھتے تھے۔
- (۱۰۵) دو باتوں کی وجہ سے رسول اللہ خوش ہوتے تھے: حسن بن زید نے کہا کہ میں نے اپنے خاندان کی ایک جماعت کو یہ کہتے ہوئے سنائی جعفر بن ابی طالب جذب کی بحث سے بہب و اہس آئے تو اسی وجہ پر فتحی دوستی۔ رسول اللہ نے جعفر بن ابی طالب کی آنکھوں سے

در میان پیار کیا اور فرمایا کہ مجھے علم نہیں کہ میں کسی بات سے زیادہ خوش ہوں جعفر بن ابی طالب کی آمد سے یا خیر کی فتح کی وجہ سے۔

(۱۰۶) جناب رسول اللہ نے امام حسن اور امام حسین دونوں کو دو باتوں سے نوازا: جناب سیدہ فاطمہ زہرا علیہا السلام امام حسن اور امام حسین علیہما السلام کو تکریر رسول اللہ کے پاس تشریف لائیں اس وقت آپ مرض الموت میں بیٹا تھے۔ (جناب سیدہ زہرا نے) کہا: یا رسول اللہ یہ دونوں آپ کے فرزند ہیں ان کو کوئی چیز میراث میں عطا فرمائیے۔ (آپ نے) فرمایا: میں نے اپنی بیت (رعوب، دہشت، خوف) اور سیادت (سرداری، بزرگی، امامت) حسن کو عطا کی ہے اور حسین کو اپنی جرات اور سخاوت دی ہے۔ زنب بنت ابو رافع اپنی والدہ سے روایت کرتی ہیں کہ جناب فاطمہ زہرا علیہما السلام نے اپنے والد سے کہا کہ یا رسول اللہ یہ دونوں آپ کے فرزند ہیں ان کو کوئی چیز بخش دیجئے۔ (آپ نے) فرمایا کہ حسن کو اپنی بیت (رعوب، خوف، دہشت) اور سیادت (سرداری، امامت، بزرگی) عطا کی اور حسین کو اپنی سخاوت اور شجاعت بخش دی ہے۔

رسول اللہ نے فرمایا کہ میں نے حسن کو اپنی بیت اور علم عطا کیا۔ اور حسین کو اپنی سخاوت اور رحمت عطا کی۔

(۱۰۷) نماز عشاء کے بعد جا گنا صرف دو اشخاص کرے لئے جائز ہے: جناب رسول اللہ نے فرمایا کہ نماز عشاء کے بعد جا گنا صرف دو اشخاص کے لئے جائز ہے۔ ایک وہ جو نماز شب پڑھے اور دوسرا شخص جو سفر کر رہا ہو (مسافر)۔

(۱۰۸) اکثر لوگ دو باتوں کی وجہ سے دوزخ میں جائیں گے اور دو باتوں کی وجہ سے جنت میں جائیں گے: رسول اللہ نے ارشاد فرمایا کہ سب سے پہلے میری امت جو دوزخ میں جائے گی وہ اجوفان ہوں گے۔ (لوگوں نے) پوچھا: یا رسول اللہ اجوفان کیا ہیں؟۔ (آپ نے) فرمایا کہ شر مرگاہ اور منہ۔ جنت میں بہت سے لوگ وہ جائیں گے جو اللہ تعالیٰ سے خوف کھاتے ہوں گے اور اچھے اخلاق و ایمان سے ہوں گے۔

(۱۰۹) پروردگار عالم اپنے بندے پر دو خوف اور دو امن ایک ساتھ نہیں رکھے گا: رسول اللہ نے ارشاد فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے مجھ سے اپنی عزت و جلال کی قسم کا کہا کہ میں اپنے بندوں پر دو خوف اور دو امن ایک ساتھ اکٹھا نہیں کروں گا۔ جو شخص دنیا میں چین اور سکون سے ہو گا تو آخرت میں اسے خوف دوں گا اگر دنیا میں خوف زدہ رہے گا تو قیامت میں اسے آرام دوں گا۔

(۱۱۰) امت کی اصلاح پہلے دو عادتوں سے اور بعد میں هلاکت دو عادتوں کی وجہ سے ہو گی: رسول اللہ نے فرمایا کہ پہلے امت کی اصلاح زہرا اور یقین کی وجہ سے ہو گی اور بعد میں ہلاکت کنبوی اور خواہشات کی وجہ سے ہو گی۔

### ﴿تیسرا باب﴾

- (۱) اللہ تعالیٰ تین باتوں کی وجہ سے لوگوں کو بغیر حساب کبیر جنت اور دوزخ میں داخل کرے گا: جناب ابو عبد اللہ (امام جعفر صادقؑ) نے ارشاد فرمایا کہ اللہ تعالیٰ تین اشخاص کو بغیر حساب کتاب کیے جنت میں داخل کرے گا۔ ایک امام عادل دوسرا اسچا تاجر اور تیسرا وہ بوڑھا شخص جس نے اپنی ساری عمر پر وردگار عالم کی فرمانبرداری میں گزاری ہوا اور تین اشخاص کو اللہ تعالیٰ بغیر حساب کے دوزخ میں داخل کرے گا۔ ایک ظالم امام، دوسرا جھوٹا تاجر اور تیسرا بوڑھا زانی۔
- (۲) تین باتوں کے بارے میں پروردگار عالم مومن کی پوچھ گئی ہے نہیں کرم گا: جناب ابو عبد اللہ (امام جعفر صادقؑ) نے فرمایا کہ تین چیزوں کا پروردگار عالم مومن سے حساب کتاب نہیں لے گا ایک کھانے پینے کی اشیاء کا، دوسرے لباس کا تیسرا نیک بیوی سے تعاون کرنے اور اس کی عزت کی حفاظت کرنے کا۔
- (۳) وہ پروردگار عالم کے عرش کرے سایہ میں ہو گا جس میں ان تین باتوں میں سے ایک ہو گی: رسول اللہ نے ارشاد فرمایا کہ جس شخص میں یہ تین باتیں ہوں گی یا ان میں سے (کم از کم) ایک بات ہوگی وہ قیامت کے دن عرش خدا کے سایہ میں ہو گا کہ اس دن کوئی اور سایہ نہ ہو گا۔ لوگوں کو ان کی امید کے مطابق دے کریں بھی کام کے کرنے سے پہلے یہ دیکھ لے کہ اس میں اللہ تعالیٰ کی مرضی ہے یا نہیں۔ ایک مومن بھائی کو اس کی برائی سے اس وقت آگاہ کرے جب وہ خود اپنے سے اس عیب کو دور کر لے۔ اپنے آپ سے اس وقت برائی دور کرے جب اس پر دوسرے کا عیب ظاہر ہو۔ آدمی کے لئے کافی ہے کہ وہ اپنے آپ سے سروکار رکھے۔
- حضر بن مسلم صیرنی نے کہا کہ میں نے ابو عبد اللہ (امام جعفر صادقؑ) کو فرماتے ہوئے سننا کہ تین اشخاص اللہ تعالیٰ کے عرش کے سایہ میں ہوں گے جب کوئی اور سایہ نہیں ہو گا۔ ایک وہ شخص جس نے لوگوں اور اپنی ذات سے محل کیا۔ دوسراؤہ شخص جس نے اپنا قدام اٹھانے سے پہلے خدا کی مرضی اور اس کی ناراضگی دیکھی ہو۔ تیسرا وہ شخص جو اپنے مومن بھائی پر عیب نہ لگائے جب تک وہ خود اس سے پاک نہ ہو جب ایک بدی دور کرے گا تو دوسری ظاہر ہوگی۔ آدمی کو اپنی اصلاح کرنی چاہئے اور لوگوں کے پیچھے نہ پڑنا چاہئے۔
- (۴) قیامت میں تین اشخاص اللہ تعالیٰ کے زیادہ قریب ہوں گے: جناب ابو عبد اللہ (امام جعفر صادقؑ) نے فرمایا کہ تین اشخاص قیامت کے دن اللہ تعالیٰ کے بہت زدیک ہوں گے۔ ایک وہ جو غصہ کی حالت میں اپنے ماتحت پر ظلم نہ کرے، دوسراؤہ شخص جو لوگوں کے پاس آنے جانے والا ہو مگر ذرا بھی کسی کی طرف نہ بھکھے۔ تیسرا وہ شخص جو اپنے نفع نقصان میں بھی حق (حکیم) بات کہے۔
- (۵) تین باتوں کی وجہ سے دعا قبول ہوتی ہے: جناب ابو عبد اللہ (امام جعفر صادقؑ) نے فرمایا کہ جب تیرا جسم کا پنچے لگے، آنسو نکلنے اور تیرا دل ڈرانے لگے تو اس وقت پروردگار عالم سے رجوع کریم ایتنے پر لگدگا (تیری دعا قبول ہو جائے گی)۔
- (۶) کوئی اس وقت تک مومن نہیں ہو سکتا جب تک اس میں یہ تین عادتیں نہیں ہوتیں: امام علی رضا علیہ السلام کے آزاد کردہ غلام نے کہا کہ میں نے ابو حسن (امام علی رضا) کو فرماتے ہوئے سننا کہ کوئی مومن اس وقت تک مومن نہیں ہو سکتا جب تک اس میں تین عادتیں نہ ہوں۔ اللہ تعالیٰ کی سنت، رسول اللہ کی سنت اور امامت کی سنت۔ اللہ کی سنت پر دہ پوشی ہے۔ اللہ تعالیٰ غیب کی باتوں کو جانتا ہے اور سوائے رسول

اللہ کے کسی اور کو آگاہ نہیں کرتا۔ اللہ تعالیٰ کے رسول گی سنت لوگوں سے نیکی کرنا ہے۔ فرماتا ہے کہ لوگوں سے چشم پوشی کرو۔ نیکی کا حکم دو اور جاہلوں سے پر ہیز کرو۔ امامؐ کی سنت ہے تیگی اور سختی میں صبر کرنا۔ اللہ تعالیٰ نے کہا کہ صابر وہ ہے جو حق اور تیگی میں صبر کرے۔

(۷) مومن میں یہ تین عادتیں نہیں ہوتیں: جناب ابو عبد اللہ (امام جعفر صادقؑ) نے اپنے والد (امام محمد باقرؑ) سے روایت کرتے ہوئے بیان کیا کہ کنجوی، حسد اور بزدی کسی مومن میں نہیں ہوتیں۔ مومن بزدل، لاچی اور کنجوں نہیں ہوتا۔

(۸) نبیؐ نے پروردگار سے تین چیزوں کے سوال کیے جن میں سے دو چیزوں عطا ہوئیں اور ایک کھے لئے معن کیا گیا: نبیؐ نے فرمایا کہ میں نے اللہ تعالیٰ سے تین چیزوں کے لئے سوال کیا۔ (اس نے) دو چیزوں دے دیں اور ایک چیز کے لئے منع کیا۔ میں نے کہا: اے میرے پروردگار میری امت کو بھوک سے ہلاک کرنا۔ (اللہ نے) فرمایا: مجھے مظہور ہے۔ (میں نے) عرض کیا کہ دشمن یعنی مشرکین کو ان پر مسلط نہ کرنا جوان کی جزیں اکھاڑ دیں۔ (اللہ تعالیٰ نے) فرمایا: منظور ہے۔ (میں نے) عرض کیا ان کے درمیان جنگ و جدل قرار نہ دینا۔ اس بات کو اللہ تعالیٰ نے منظور نہ کیا۔

سلیمان ابن احمد نے کہا کہ ان راویوں سے یہ حدیث علی علیہ السلام میں منتقل ہے۔ مخاب ابن حارث اس میں اکیلا ہے۔

(۹) تین درجے تین گناہوں کا کفارہ، تین چیزوں ہلاک کرتی ہیں اور تین چیزوں نجات دیتی ہیں: ابو یعفربن علی باقر (امام چشم) نے فرمایا کہ تین چیزوں درجات بلند کرتی ہیں۔ ایک سلام کرنا، دوسرا کھانا کھلانا، تیسرا جب لوگ سوئے ہوئے ہوں نماز شب پڑھنا۔ گناہوں کا کفارہ موسم سرماں میں مکمل وضو اور نماز کے لئے دن رات جانانا۔ نماز بجماعت پابندی سے پڑھنا۔ ہلاک کرنے والی چیزوں۔ کنجوی کرنا، خواہش نفس کی پیروی کرنا اور اپنے آپ کو برواقصور کرنا۔

نجات دینے والی چیزوں اللہ تعالیٰ کا خوف کرنا، ظاہری اور باطنی طریقہ سے قناعت کرنا، فقر و فاقہ میں اور خوشنودی اور ناراضگی میں انصاف کی بات کہنا۔

رسول اللہ نے فرمایا کہ تین چیزوں ہلاک کرنے والی ہیں۔ ظاہر اور باطن میں اللہ تعالیٰ سے خوف کرنا، غربت اور دولت مندی میں قناعت کرنا، خوشنودی اور ناراضگی میں انصاف کرنا۔ تین چیزوں ہلاک کرنے والی ہیں۔ کنجوی کرنا، خواہش نفس کی پیروی کرنا اور اپنے آپ کو برواجھنا۔ امام جعفر صادقؑ سے ایک اور روایت ہے کہ کنجوی کرنا اللہ تعالیٰ کے ساتھ بدگمانی ہے۔ میں نے اس روایت کو اسی سند کے ساتھ معانی الاخبار میں بیان کیا ہے۔ حضرت علیؓ سے روایت ہے کہ نبیؐ نے اپنی وصیت میں فرمایا: اے علیؓ تین چیزوں درجہ بلند کرتی ہیں، تین چیزوں گناہوں کا کفارہ ہیں اور تین چیزوں ہلاک کرتی ہیں اور تین چیزوں نجات دیتی ہیں۔ درجات بلند کرنے والی چیزوں موسم سرماں میں وضو کی تکمیل، ایک نماز کے بعد دوسرا نماز کا انتظام کرنا، دن اور رات بجماعت نماز ادا کرنا۔

(جو چیزوں) گناہوں کا کفارہ ہیں: سلام کرنا، لوگوں کو کھانا کھلانا، نماز شب اس وقت ادا کرنا جب لوگ سوئے ہوئے ہوں۔

ہلاک کرنے والی چیزوں کنجوی کرنا، اپنے نفس کی پیروی کرنا اور اپنے آپ کو برواجھنا۔

نجات دینے والی چیزوں ظاہر اور باطن میں اللہ کا خوف، تو گنگری اور غربت میں قناعت کرنا، خوشنودی اور ناراضگی میں بحث بات کہنا۔ ایک اور حدیث میں ہے کہ جب رسول اللہؐ سے معراج کے متعلق سوال کیا گیا کہ اشرف فرشتے کس بات میں بحث کرتے ہیں (آپؓ نے) فرمایا: درجات کی

بلندی اور کفارات کے بارے میں۔ مجھے آواز آئی کہ درجات کس کو کہتے ہیں؟ میں نے جواب دیا کہ سردی کے موسم میں خسرونا، جماعت کے ساتھ نماز پڑھنے جانا، ایک نماز کے بعد دوسرا نماز کا انتظار کرنا۔ میرے اور میرے اہل بیت سے مرتبے دم تک محبت کرنا۔ یہ حدیث بہت طویل ہے۔ میں نے پوری حدیث سننے کے ساتھ اپنی تاب اثبات مسراج میں نقل کی ہے۔

حضرت جعفر بن محمد (امام ششم) اپنے والدِ اگر ایامِ محمد باقر علیہ السلام سے روایت کرتے ہیں کہ تین چیزوں بلاک کرنے والی ہیں۔ ایک وعدہ خلافی کرنا، دوسری ترک سنت رسول، تیسری مسلمانوں کی جمیعت سے الگ ہونا۔ نجات دینے والی تین چیزوں یہ ہیں۔ پہلے اپنی زبان پر قابو کھانا، دوسرے اپنے گناہوں پر رونا، تیسرا اپنے گھر میں گوشہ نشیں ہونا۔

(۱۰) جس شخص میں یہ تین باتیں ہوں گی اللہ تعالیٰ اس کی شادی حود العین سے کرے گا: جناب ابو عبد اللہ (امام جعفر صادق) نے فرمایا کہ جس شخص میں یہ تین چیزوں ہوں گی اللہ تعالیٰ اس کی شادی حود العین سے کرے گا۔ پہلی چیز اپنے خصوصی لینا۔ دوسری اللہ کی راہ میں شمشیر کے نیچے بھی صبر کرنا۔ تیسرا حرام مال (ناجاہزادہ دولت) ملنے پر چھوڑ دینا۔

(۱۱) اگر ان تین افراد پر ظلم نہیں کیا گیا تو یہ لوگ تم پر ظلم کریں گے: رسول اللہ نے ارشاد فرمایا اگر ان تین لوگوں پر تم و بااؤ نہیں ڈالو گے تو یہ لوگ تم پر دباؤ ڈالیں گے ایک ذلیل شخص، دوسری تیری بیوی، تیسرا تیرا خلام۔ مطلب یہ ہے کہ یہ لوگ اپنے حق پر مقاعد نہیں کریں گے۔ انصاف پر صبر نہیں کریں گے۔ زی کرو مگر جائز حد تک۔ اتنا پیار کرو کہ یہ لوگ تم پر سوارہ ہو جائیں۔

(۱۲) تین افراد تین افراد سے اپنا حق دریافت نہیں کرتے: حضرت علیؑ نے فرمایا کہ تین افراد تین سے اپنا حق دریافت نہیں کرتے۔ ایک شریف انسان کی کمیں سے، دوسرے ایک بدبار شخص کی بے وقوف سے، تیسرا ایک یہ شخص کسی بدکارے۔

(۱۳) انسان ہمیشہ تین عادتوں کے درمیان ہوتا ہے: ابو جہرہ ثانی نے کہا: میں نے ابو جعفر (امام محمد باقر) کو فرماتے ہوئے تاکہ انسان تین چیزوں کے درمیان رہتا ہے ایک بلا، دوسری قضاء، تیسرا نعمت (اللہ کی طرف سے)۔ بلا نازل ہونے پر صبر کرنا چاہئے، اللہ تعالیٰ کے فیضے کو تسلیم کرنا چاہئے، اللہ تعالیٰ کی نعمت کا شکر کرنا چاہئے (معیوب پر صبر، قضاء پر تسلیم اور نعمت پر شکر کرنا چاہئے)۔

(۱۴) تین لوگ رحم کے حق دار ہیں: جناب ابو عبد اللہ بن منان نے کہا کہ میں نے جناب ابو عبد اللہ (امام جعفر صادق) کو فرماتے ہوئے تاکہ میں ان تین آدمیوں پر رحم کرتا ہوں وہ رحم کے حق دار ہیں ایک وہ جو عزت دار ہونے کے بعد دلیل ہو جائے، دوسرے وہ دو لئنڈ جو محتاج ہو جائے، تیسرا وہ عالم جس کے اہل دعیا اور نادان لوگ اس کو دلیل کریں۔

(۱۵) پروردگار عالم تین افراد کو دشمن رکھتا ہے: جناب ابو عبد اللہ (امام جعفر صادق) نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ تین آدمیوں کو دشمن رکھتا ہے۔ ایک ظلم کرنے والا مالدار، دوسرے فتن و فجور کرنے والا امرد، تیسرا غور کرنے والا درویش۔ (آپؑ نے) پوچھا: غور کرنے والا درویش کو انہیں (لوگوں نے) عرض کیا: تھوڑے مال والا۔ (آپؑ نے) فرمایا: نہیں بلکہ وہ شخص ہے جو اللہ تعالیٰ کا قرب حاصل کرنے کے لئے اپنا مال خرچ نہ کرے۔

(۱۶) تین مقامات پر جہوٹ بولنا جائز ہے۔ تین مقامات پر سچ بولنا براہمی اور تین افراد کی دوستی دلوں کو مردہ کر دیتی ہے: نبیؐ نے فرمایا کہ تین مقامات پر جہوٹ بولنا اچھا ہے ایک جگ میں (دشمن سے) بہانہ کرنا، دوسرے اپنی بیوی سے وعدہ میں، تیسرا سے

لوگوں کی اصلاح میں۔ تین مقامات پر جو بولنا براہے۔ ایک چھلی میں، دوسرے عورت کی بدکاری میں اس کے شوہر کو جردینا، تیسرا کسی آدمی کی بات جھٹانا۔ ان تین مقامات پر خاموش رہنا بہتر ہے۔ تین آدمیوں کی دوستی دل کو مردہ کر دیتی ہے۔ ایک پست لوگوں کی دوستی، دوسرے عورت کی بہم شنی، تیسرا دوست مند کی دوستی۔

(۱۷) تین باتوں سے تین چیزیں ہوتی ہیں: جناب ابو عبد اللہ (امام حعفر صادق) نے فرمایا کہ جس کی زبان بچی، اس کا عمل پاک اور جس کی نیت اچھی ہو اندیس کو روزی زیادہ کرے گا۔ جو شخص اپنے اہل عیال کے ساتھ خوش اخلاق ہے اللہ اس کی عمر بی برتا ہے۔

(۱۸) ایک چیز سے تین چیزیں پیدا ہوتی ہیں: اہن ابی یعقوب نے کہا کہ میں نے ابو عبد اللہ (امام حعفر صادق) کو فرماتے ہوئے سن کہ جس کا دل دنیا میں لگ گیا وہ بے پایا اندودہ، بے کار آرزو (خواہش) اور نا امیدی میں گرفتار ہو گا۔

(۱۹) بڑھائیے کی علامتیں تین ہیں: امام حعفر صادق کے آزاد کردہ غلام ابوصباح نے کہا کہ میں امام حعفر صادق کے ساتھ تھا جب ہم احمد کے پہاڑ سے گزر رہے تھے تو آپ نے فرمایا کہ اس پہاڑ کے سوراخ کو دیکھتے ہو؟ میں نے عرض کیا ہاں۔ آپ نے فرمایا میں اس کو نہیں دیکھتا۔ (آپ نے) فرمایا کہ بڑھاپ کی نشانیاں تین ہیں۔ ایک نگاہ کی کی، پہنچ کا جھلکنا، قدم کا باریک (چھوٹا) ہونا۔

(۲۰) تین عادتیں انبیاء، اولاد انبیاء اور ان کے مانسے والوں کے لئے مخصوص ہیں: جناب ابو الحسن موسی بن حعفر (امام موسی کاظم) نے فرمایا کہ انبیاء، اولاد انبیاء اور ان کے مانسے والوں کے ساتھ تین چیزیں مخصوص ہیں ایک جسمانی بیماری، دوسرے حاکموں کا خوف اور تیسرا غربت۔

(۲۱) اللہ تعالیٰ تین باتوں سے ناراض ہوتا ہے: ابو عبد اللہ (امام حعفر صادق) نے فرمایا کہ پروردگار عالم ان تین باتوں سے ناراض ہوتا ہے۔ یہی وہ نیند جس میں شب بیداری نہ ہو، دوسری بلا جگہ ہنسنا، تیسرا پورا کھانے کے بعد پھر کھانا۔

(۲۲) ہدیہ کی تین وجوهات ہیں: ابو عبد اللہ (امام حعفر صادق) نے فرمایا کہ ہدیہ تین قسم کا ہے۔ پہلا ہدیہ عوض (کسی کام کے بد لئے)، دوسرا ہدیہ سازش (کسی سازش کے لئے)، تیسرا ہدیہ برائے خدا (اللہ کی خوبی کے لئے)۔

(۲۳) تین عادتوں سے نبی اور عام آدمی خالی نہیں: ابو عبد اللہ (امام حعفر صادق) نے فرمایا کہ تین باتوں سے نبی اور عام آدمی خالی نہیں ہوتا۔ پہلی خوست، دوسری حسد اور تیسرا اندیشہ۔

اس کتاب کے مؤلف فرماتے ہیں کہ اس جگہ خوست سے مراد یہ ہے کہ ہر نبی کی امت خوست کی قائل تھی، نبی اس بات کے قائل نہیں تھے۔ پروردگار عالم قوم صاحب کی طرف سے بیان کرتا ہے ”هم تجھے اور تیرے ساتھیوں کو مخوس سمجھتے ہیں فرمایا تمہاری خوست اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہے۔“ دوسرے لوگوں نے انبیاء سے کہا ہم تم کو مخوس سمجھتے ہیں اگر تم باز نہ آئے تو ہم تمہیں سنگسار کر دیں گے۔

حد سے مراد یہ ہے کہ نبی سے حد کیا جاتا ہے نہ کہ نبی حاصل ہوتا ہے جیسا کہ پروردگار عالم فرماتا ہے کہ ”خانے اپنے فضل سے ان کو جو کچھ دیا ہے۔ لوگ ان سے حد کرتے ہیں۔ ہم نے آل ابراہیم کو کتاب اور حکمت عطا کی ہے۔ ان کو بڑا ملک دیا۔“ اندیشہ خلقت سے مراد یہ ہے کہ وہ اہل اندیشہ کے ساتھ گرفتار ہو جاتے ہیں۔ پروردگار عالم ولید بن مغیرہ خزروی کی حکایت بیان کرتا ہے کہ اس نے اندیشہ کیا، اندرازہ لگایا۔ جائے اس نے کیا اندرازہ لگایا کہ قرآن حضر جادو ہے اور انسان کا کلام ہے!

- (۲۴) کفر کر کے تین اصول: ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) نے فرمایا کہ کفر کے تین اصول ہیں۔ حرث، غرور اور حسد۔ حرث کے بارے میں یہ ہے کہ حضرت آدم کو رخت سے کھانے سے منع کیا گیا مگر حرث نے انہیں کھانے پر مجبور کیا۔ غرور کی بات یہ ہے کہ انہیں کو جدہ کرنے کا حکم بوا لیکن اس نے غرور کی وجہ سے حضرت آدم کو جدہ نہ کیا۔ حسد یہ ہے کہ حضرت آدم کے ایک بیٹے نے دوسرا بیٹے کو قتل کیا۔
- (۲۵) قرض کی تین وجوہات ہیں: رسول اللہ نے فرمایا کہ قرض لینے والے کو مہلت دینی چاہئے جب دینے والا ہو گا اور بغیر حیل و جہت کے وہ ادا کر دے تو اس پر نہ کوئی نفع ہو گا اور نہ کوئی نقصان۔ جو شخص اپنے قرض کو طلب کرنا چاہے اپنا قرض طلب کرے۔ نہ اس پر کوئی نفع ہو گا نہ کوئی نقصان۔ جو شخص اپنے قرض کو مانگے اور مقدر ضم ادا یا گی میں دیر کرے وہ نقصان میں ہو گا نفع میں نہیں ہو گا۔
- (۲۶) حصول اجازت تین مرتبہ ہے: ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) نے فرمایا کہ حصول اجازت تین مرتبہ ہے۔ ایک مرتبہ شیش گے دوسری مرتبہ یاد کریں گے۔ تیسرا مرتبہ اجازت دیں گے یا انکار کریں گے۔
- (۲۷) تین لوگوں کو سلام نہیں کرونا چاہئے: ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) نے فرمایا کہ تین اشخاص کو سلام نہیں کرنا چاہئے ایک وہ شخص جو جنمازے کے ساتھ چارہ ہو، دوسرا وہ شخص جو نماز جمعہ کے لئے جانے والا ہو، تیسرا وہ شخص جو حمام میں ہو۔
- (۲۸) بھترین اشخاص تین ہیں: رسول اللہ نے ارشاد فرمایا کہ بھترین اشخاص تین ہیں۔ پہلا وہ شخص جو لوگوں کو کھانا کھلائے۔ دوسرا وہ شخص جو سلام با آواز بلند کرے۔ اور تیسرا وہ شخص جب لوگ سوئے ہوئے ہوں اس وقت نماز پڑھے (نماز شب پڑھنے والا)۔
- (۲۹) تین عادتیں۔ ایک سے دونوں مددی کاظہار، دوسری سے خوبصورتی اور تیسرا سے دشمن کی سر کوبی ہوتی ہے: حضرت علی علیہ السلام نے فرمایا کہ عطر استعمال کرنے سے دوہمنی کاظہار ہوتا ہے۔ اچھے لباس پہننے سے خوبصورتی کاظہار ہوتا ہے اور اچھے اخلاق سے دشمن کی سر کوبی ہوتی ہے۔
- (۳۰) تین باتیں انبیاء کی عادت ہیں: ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) نے فرمایا کہ تین چیزیں انبیاء کی عادتیں ہیں۔ ایک عطر لگانا، دوسرے بالوں میں گنگھی کرنا، تیسرا کثرت سے جماع کرنا۔
- (۳۱) تین چیزیں آنکھوں کو جلا دیتی ہیں: ابی الحسن اول (علیہ السلام) نے فرمایا کہ تین چیزیں آنکھوں کو تیز کر دیتی ہیں۔ ایک بزرہ دیکھنا، دوسرا جاری پانی دیکھنا، تیسرا خوبصورت چہرہ دیکھنا۔
- (۳۲) تین عادتیں اچھی ہیں: حلی نے کہا کہ میں نے ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) سے دریافت کیا کہ ایک اچھے انسان میں کون سی تین عادتیں بہت اچھی ہیں؟ (آپ نے) فرمایا کہ ایک وقار بغیر خوف، دوسرے بخشش (کرنا) بغیر مانگ، تیسرا مصروفیت بغیر لائق دنیا۔
- (۳۳) تین باتوں میں اسوفا ہے: ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) نے فرمایا کہ اسراف ان تین چیزوں میں ہے۔ ایک اپنے لباس میں زیادہ خرچ کرنا۔ دوسرے کھجور کی گلٹی ادا ہر ادھر پھیننا۔ تیسرا سچے ہوئے پانی کو پھینکنا۔ (آپ نے) فرمایا کہ کھانے میں اسراف نہیں ہوتا۔
- (۳۴) رسول اللہ نے تین افراد پر لعنت کی ہے: ابوالحسن (امام موسیٰ کاظم) نے فرمایا کہ رسول اللہ نے تین افراد پر لعنت کی ہے۔ ایک وہ شخص جو زادراہ اکیلے کھائے اور اپنے ہم سفر ساتھیوں کو نہ دے۔ دوسرا وہ شخص جو بیابانوں میں اکیلا سفر کرے۔ تیسرا وہ شخص جو گھر میں تنہا سوئے۔
- (۳۵) جنت کا ایک درجہ ہے جس کو صرف تین افراد پانیں مگر: ابوعبداللہ (امام جعفر صادق) نے فرمایا کہ رسول اللہ نے

فرمایا کہ جنت میں ایک درجہ ہے جس میں سوائے ان تین کے کوئی نہیں جائے گا۔ ایک امام عادل، دوسرا صدر حنفی کرنے والا، تیسرا صبر کرنے والا عیال دار۔

(۳۶) تین اشخاص سے سزا موقوف ہے: ابن طبيان نے کہا کہ حضرت عمرؓ کے پاس ایک بدکار پاگل عورت لا لائی گئی۔ انہوں نے رجم کرنے کا حکم دیا۔ حضرت علیؓ کے پاس سے گزر بوا (آپؐ نے) فرمایا: کیا بات ہے؟ (لوگوں نے کہا) کہ پاگل عورت بدکار ہے۔ حضرت عمرؓ نے رجم کا حکم دیا ہے۔ (آپؐ نے) فرمایا جلدی نہ کرو۔ آپؐ حضرت عمرؓ کے پاس تشریف لائے اور کہا۔ کیا تجھے نہیں معلوم کہ تین آدمیوں پر سزا موقوف ہے۔ ایک بچ پر جب تک وہ بالغ نہ ہو دوسرا پاگل پر جب تک وہ اچھا نہ ہو۔ تیرے سونے والے پر جب تک وہ بیدار نہ ہو۔

(۳۷) ان تین افراد کی بات جہنوں نے لات و عزی کی قسم کہانی تھی کہ وہ رسول اللہؐ کو قتل کر دیں گے: علی بن حسین (امام چہارم) نے فرمایا کہ رسول اللہؐ ایک مرتبہ باہر تشریف لائے فخر کی نماز پڑھی پھر فرمایا: اے لوگوں میں سے کوئی ہے جو ان تین اشخاص کے پاس جائے گا جہنوں نے لات و عزی کی قسم کھائی ہے کہ وہ مجھے قتل کریں گے؟ رب کعبہ کی قسم وہ جھوٹے ہیں۔ (یہ کہ) لوگوں نے اپنے سریخ کر لیے۔ کسی نے جواب نہ دیا۔ (آپؐ نے) فرمایا کہ میرا خیال ہے کہ علیؓ میں موجود نہیں ہیں۔ عامر بن قادہ نے عرض کیا کہ وہ آج رات بخار میں بتلا تھے اور نماز پڑھنے نہیں آئے۔ اگر اجازت دیں تو ان کو اس بات سے آگاہ کروں۔ (آپؐ نے) فرمایا: آگاہ کرو۔ عامر بن قادہ نے آپؐ کو آگاہ کیا۔ آپؐ اس طرح جلدی روانہ ہوئے جس طرح رہا شدہ آدمی جلدی روانہ ہوتا ہے۔ گردن پر کپڑا اڑالا جس کے کناروں پر گردہ دی ہوئی تھی۔ آپؐ نے عرض کیا: یا رسول اللہؐ کی حکم ہے؟ (آپؐ نے) فرمایا: تجھے اللہ تعالیٰ کے اپنی نے خردی ہے کہ تین اشخاص نے میرے قتل کا ارادہ کیا ہے۔ رب کی قسم یہ لوگ جھوٹے ہیں۔ (آپؐ نے) عرض کیا کہ میں اپنے کپڑے پہن کر تمہاراں کی خبر لیتا ہوں۔ آپؐ نے فرمایا: میرے کپڑے اور زرہ موجود ہے۔ (آپؐ نے) اپنے کپڑے پہنانے۔ عمائد سرپر کھا اور اپنے گھوڑے پر سوار کیا۔ حضرت علی علیہ السلام روانہ ہوئے تین روز گزر گئے۔ حضرت جرجیل علیہ السلام نہ آئے اور نہ حضرت علیؓ کا کہیں سے پتہ لگا۔ جناب سیدہ فاطمۃ الزہر علیہا السلام حسنؓ اور حسینؓ کو گدوں لیکر آنحضرت کی خدمت میں آئیں اور عرض کیا کہ کیا آپؐ نے ان دونوں کو بتیم کر دیا ہے۔ آنحضرتؓ کی آنکھوں سے آنسو جاری ہو گئے۔ (آپؐ نے) فرمایا جو علیؓ کی خبر لائے گا میں اس کو جنت کی بشارت دوں گا۔ لوگ آنحضرتؓ کی شدید فکر دیکھ کر تلاش میں لگ گئے۔ عامر بن قادہ نے واپس آ کر آنحضرتؓ کی خدمت میں حضرت علیؓ کی واپسی کی خوب خبری سنائی۔ حضرت علی علیہ السلام دو قیدی، ایک سرتمیں اونٹ اور تین گھوڑے لیکر آنحضرتؓ کی خدمت میں حاضر ہوئے حضرت جرجیل نے نازل ہو کر آنحضرتؓ کو حضرت علی علیہ السلام کی کارگزاری سے مطلع فرمایا۔ (آپؐ نے) فرمایا کہ اے علیؓ کیا میں تمہاری کارگزاری بیان کروں؟ مہافیقین نے کہا کہ ماہی تک تو حیران تھے اب کہتے ہیں کہ میں تجھے تیری سرگزشت بیان کروں۔ (آپؐ نے) فرمایا: اے ابو الحسنؓ اپنی سرگزشت کو بیان کروتا کہ یہ لوگ اس بات پر گواہ رہیں۔ (آپؐ نے) عرض کیا: بہت اچھا۔ (آپؐ نے) کہا: جب میں وادی میں داخل ہو تو یہ لوگ اونٹوں پر سوار تھے۔ مجھے آزادی کہ تم کون ہو؟ میں نے جواب میں کہا: میں علیؓ ابن ابی طالبؓ ابن عمر رسول اللہؓ ہوں۔ انہوں نے کہا کہ ہم رسول اللہؓ کو نہیں جانتے تیری اور محمدؓ کا قتل کرنا ہم ایک جیسا تصور کرتے ہیں۔ اس مقتول نے مجھ پر حملہ کر دیا۔ میرے اور اس کے درمیان چند وار کا تبادلہ ہوا۔ سرخ آندھی چلی۔ میں نے اس وقت آپؐ کی آواز سنی کہ تیری خاطر اس کی زرہ کوشانہ سے کاٹ دیا ہے۔ اس کے شانہ پر وار کر میرا اور خطا ہو گیا۔ پھر سیاہ آندھی چلی جس میں آپؐ کی آواز سنی کہ تیری خاطر اس کی زرہ کوشانہ سے کاٹ دیا ہے اس کے شانہ پر وار کر میرا اور خطا ہو گیا۔ پھر سیاہ آندھی چلی اس میں آپؐ کی آواز سنی کہ میں

نے اس کی زرہ ران سے کاٹ دی ہے وہاں ضرب لگاؤ۔ میں نے وہاں ضرب لگا کر اسے کاٹ دیا۔ اس کو زین پر گرا کر سر قم کر کے زمین پر ڈال دیا۔ سر کو پکڑا۔ ان دونوں نے کہا کہ تم نے ساہے کو محمد بہت رفیق اور مہربان ہیں۔ ان کے پاس لے جیئے جلدی نہ کریں۔ ہمارا ساتھی ہزار پہلوانوں کے برابر تھا۔ نبی نے فرمایا ہیں آواز جو تم نے سنی وہ جریلن کی آواز تھی، دوسری آواز میکائیل کی تھی۔ (پھر آپ نے) فرمایا کہ ان دونوں سے ایک آدمی کو یہ سامنے لاو جب سامنے آیا تو (آپ نے) فرمایا: لا الله الا الله و اشهد ان رسول الله کہو (اس نے) کہا کہ پھر اب قیس کا کندھے پر اٹھنا میرے لئے اس گلے کے کہنے سے زیادہ آسان ہے۔ (آپ نے) فرمایا: لے جاؤ اور اس کی گردان اڑا دو۔ پھر فرمایا: دوسرے شخص کو لاو۔ (جب وہ لایا گیا تو) کہلا اللہ الا اللہ و اشهد ان رسول الله کہو۔ اس نے جواب دیا کہ مجھے میرے ساتھی سے ملا دو۔ فرمایا اے ابو الحسن اس کو لے جاؤ اور اس کی گردان اڑا دو۔ جناب امیر المؤمنین علیہ السلام اس کی گردان مارنے والے تھے کہ حضرت جرجیل علیہ السلام نے آ کر کہا کہ اے محمد اللہ تعالیٰ (آپ گو) سلام کہتا ہے اور کہتا ہے کہ اس کو قتل نہ کرو (کیونکہ) یہاں پی قوم میں اتحادِ اخلاق والا اور تنی تھا۔ توارکے نیچے پڑے ہوئے شخص نے کہا کہ کیا یہ تیرے اللہ کا بھیجا ہوا ہے؟ (آپ نے) فرمایا ہاں ایسا ہی ہے۔ (اس نے) کہا خدا کی قسم میں اپنے بھائی کے ایک درہم کا بھی مالک نہیں تھا۔ میں نے جنگ سے پیٹھی نہیں دکھائی۔ میں گواہی دیتا ہوں کہ اللہ تعالیٰ ایک ہے تو اللہ کا رسول ہے۔ آنحضرت نے فرمایا یہ شخص ہے جس کو اتحادِ اخلاق اور سخاوت جنت نعیم میں لے گئے۔

(۳۸) بھائیوں کے ساتھی نیکی کرنا ان کی ضرورت میں کوشش کونا ہے: ابو عبد اللہ (امام جعفر صادق) نے فرمایا کہ تم میں سے بہترین اشخاص بخشش کرنے والے ہیں اور بدترین اشخاص بخوبی ہیں۔ نیک کام بھائیوں سے نیکی اور ان کی ضرورت میں ان کی مدد کرنا ہے۔ یہ کام شیطان کو ذمیل اور مرد کو دوزخ سے آزاد کرتا ہے اور جنت میں داخل کرتا ہے۔ (آپ نے) فرمایا: اے جیل اس حدیث کو اپنے روشن خیال اصحاب سے بیان کرنا (جیل نے) عرض کیا: میں قربان جاؤں۔ یہ روشن خیال دوست اصحاب کون ہیں؟ (آپ نے) فرمایا: جو اپنے بھائیوں سے خوش اور نیکی میں نیکی کرتے ہیں۔ پھر آپ نے فرمایا: اے جیل صاحبِ ثروت (دولت مندوگ) کے لئے یہ کام آسان ہے۔ غریب نیکی کرنے والے کی اللہ تعالیٰ مدد کرتا ہے۔ کثیر حاجتوں کے باوجود اپنی ضرورت کو دوسروں کی ضرورت پر مقدم کر کتے ہیں۔ جو اپنے آپ کو بخوبی سے بچاتے ہیں وہ کامیاب لوگ ہیں۔

(۳۹) تین مقامات پر قضائی حاجت نہیں کرنا چاہئی: حضرت علی اہل طالب علیہ السلام نے فرمایا کہ رسول اللہ نے تین مقامات پر قضائی حاجت (پاغانہ) کرنے سے منع کیا ہے۔ پہلا مقام خوشنگوار پانی کے کنارے، دوسرا مقام خوشنگوار ندی کے کنارے، تیسرا مقام میوہ دار درخت کے نیچے۔

(۴۰) سورج کا سامنا کرنے سے تین خرابیاں پیدا ہوتی ہیں: حضرت امیر المؤمنین (حضرت علی) نے فرمایا کہ سورج کے سامنے نہیں جانا چاہئے کیونکہ سورج سے بخارات اٹھتے ہیں جو پھرے کو سیاہ کر دیتے ہیں۔ کپڑے کو بسیدہ اور اندر ہونی درد کو ظاہر کرتے ہیں۔

(۴۱) اسراوف کرنے والے کی تین علامتیں ہیں: امیر المؤمنین (حضرت علی) نے فرمایا کہ اسراوف کرنے والے کی تین علامات ہیں۔ ایک ضرورت سے زیادہ کھائے، دوسری ضرورت سے زیادہ لباس پہنے، تیسرا ضرورت سے زیادہ سامان خرید لے۔

(۴۲) ساری آنکھیں قیامت میں روئیں گی سوانح تین آنکھوں کے: رسول اللہ کا ارشاد ہے کہ تین آنکھوں کے علاوہ قیامت میں ساری آنکھیں روئیں گی ہیں وہ آنکھ جو اللہ تعالیٰ کے خوف سے روئے والی ہے۔ دوسری وہ آنکھ جو نماحر سے یوں ہے۔ یعنی۔ تیسرا وہ آنکھ جو امام کر رہا ہے۔

میں جہاد کے وقت نہ سونے والی ہو۔

(۳۳) تمام خوبیاں تین عادتوں میں ہیں: جناب امیر المؤمنین (حضرت علیؑ) نے فرمایا کہ تین خوبیاں تین عادتوں میں ہیں۔ ایک نگاہ، دوسری خاموشی تیسرا کلام۔ وہ نگاہ جس میں عبرت نہیں وہ بھول ہے۔ وہ سکوت جس میں اندر یقینہ ہو وہ غفلت ہے۔ ہر دو کلام جس میں یاد آوری نہ ہو بے ہودہ ہے۔ خوشخبری ہے اس کے لئے جس کی نگاہ میں عبرت ہے، جس کی خاموشی میں غور و فکر ہے، جس کے کلام میں ذکر ہے، اپنی نفلطی پرروتا ہے، لوگ اس کے شرے محفوظ ہیں۔

(۳۴) ایک سواری پر تین اشخاص کا سوار ہونا منع ہے: رسول اللہؐ نے ایک طویل حدیث میں فرمایا کہ تین آدمی ایک جانور پر سوار نہ ہوں۔ ان میں ایک ملعون ہے جو آگے سوار ہے۔

(۳۵) مسافر کا حق یہ ہے کہ جب وہ بیمار ہو جائے تو اس کرے ساتھی اس کے پاس تین دن تک ٹھہریں: مسافر کا حق یہ ہے کہ اگر وہ بیمار ہو تو اس کے ساتھی تین دن اس کے ساتھ ٹھہریں۔

(۳۶) سیاہ جو تیر میں تین باتیں بری ہیں اور زرد رنگ کرے جو تیر میں تین باتیں اچھی ہیں: حنان بن سدری نے کہا کہ میں ایک مرتبہ سیاہ جو تیرے پہنچے ہوئے جناب ابو عبد اللہ (امام جعفر صادقؑ) کے پاس گیا۔ (آپ نے) فرمایا کہا جو تیر کیا ہے پہنچے ہوئے ہو؟ اس کی تین خرابیاں ہیں۔ (میں نے) عرض کیا: میں قربان جاؤں وہ کون سی ہیں؟ (آپ نے) فرمایا کہ آنکھوں کو کمزور کرتا ہے، دوسرے مردانگی کی طاقت کو کرتا ہے، غم کو زیادہ کرتا ہے یہ ظالموں کا پہنچا کرو اس میں تین خوبیاں ہیں (میں نے) عرض کیا: وہ کون سی؟ (آپ نے) فرمایا: آنکھوں کو طاقت دیتا ہے۔ مردانگی کو بڑھاتا ہے۔ فکر و پریشانی کو دور کرتا ہے۔ یہ انہیਆ کا پہنچا ہے۔

(۳۷) کوئی سے تین باتیں سیکھو: رسول اللہؐ نے فرمایا کہ کوئے سے تین باتیں سیکھو۔ ایک اپنی ماہ کے ساتھ پا شیدہ طور پر جماع کرنا۔ دوسرے صحیح سوریے روزی کی تلاش میں نکلتا۔ تیسرا بہت زیادہ چوکس رہنا۔

(۳۸) تین چیزیں تین چیزوں کرے ساتھی ہیں: ابیان بن تغلب نے کہا کہ ابو عبد اللہ (امام جعفر صادقؑ) نے فرمایا کہ سلامتی ثابت قدیمی میں ہے، جلدی میں ندامت ہے، بے وقت کام کرنے کا نتیجہ بے موقع ہوتا ہے۔

(۳۹) تین چیزیں منحوس ہیں: خالد بن شیخؓ سے روایت ہے کہ ایک مرتبہ امام جعفر صادقؑ کے سامنے منحوس چیزوں کا تذکرہ ہوا۔ (آپ نے) فرمایا کہ جس عورت کا حق مہر زیادہ ہو اور وہ اپنے شوہر کی نافرمان ہو منحوس ہوتی ہے۔ دوسرے جو جانور عادات کا خراب ہو اور اپنے اوپر کسی کو سوار نہ ہونے والے منحوس ہوتا ہے۔ تیسرا وہ گھر جس کا صحن تنگ ہو اور اس کے پڑوی خراب ہوں منحوس ہوتا ہے۔

(۴۰) یاد کی ہونی باتیں اگر بھول جائیں ان کی تین قسمیں ہیں: جناب ابو جعفر (امام جعفر صادقؑ) نے اس آیت فلمان نسوا ماذکرو ابہ (سورہ النعام آیت ۳۳ اور سورہ اعراف آیت نمبر ۱۶۵) کے بارے میں فرمایا کہ یہ لوگ تین قسم کے ہیں۔ ایک وہ جنہوں نے یاد کیا اور دوسروں کو اس کا حکم دیا وہ نجات پا گئے۔ دوسرے وہ لوگ جنہوں نے یاد تو کیا لیکن دوسروں کو حکم نہ دیا وہ لوگ بیٹھن گئے۔ تیسرا وہ لوگ جنہوں نے یاد کیا نہ حکم دیا وہ لوگ بلاک ہو گئے۔

(۴۱) تین اشخاص اللہ تعالیٰ کی بناہ میں ہوں گے یہاں تک کہ اللہ تعالیٰ لوگوں کرے حساب کتاب سے فارغ

ہو جائے گا: جناب ابو عبد اللہ (امام عصر صادقؑ) نے فرمایا کہ تمین فراہم پروردگار عالم کی پناہ میں ہوں گے یہاں تک کہ اللہ تعالیٰ تمام لوگوں کے حساب کتاب سے فارغ ہو جائے گا۔ ایک وہ شخص جس نے کبھی زنانہیں کیا ہو، دوسرا وہ شخص جس نے اپنے ماں میں سوڈ شامل نہ کیا ہو، تیسرا وہ شخص جس نے کبھی ان دونوں (زناء درود) میں دھپی ہٹلی ہو۔

(۵۲) جو شخص یہ تین کام کرتا ہے وہ ان تین چیزوں سے محروم نہیں ہوتا: جناب ابو عبد اللہ (امام عصر صادقؑ) نے فرمایا کہ اے معاویہ تمین کام کرنے والا تمین چیزوں سے محروم نہیں: بتا ایک وہ شخص جس کو دعاماً لگنے کی توفیق بونی ہوا س کی دعا قبول ہوئی، دوسرا وہ شخص جو اللہ تعالیٰ کا شکر بجا لاتا ہے اس کی روزی زیادہ ہوتی ہے، تیسرا وہ شخص جو پروردگار عالم پر محروم کرتا ہے اللہ تعالیٰ اس کے لئے کافی ہوتا ہے۔ پروردگار عالم اپنی کتاب میں ارشاد فرماتا ہے کہ جس نے اللہ پر بخوبی۔ یا اللہ تعالیٰ اس کا مد مقابلہ کرتا ہے (اللہ تعالیٰ) کہتا ہے۔ انہیم میر اشکر ادا کرو گے تو میں تمہیں زیادہ فتح عطا کروں گا۔ (اللہ تعالیٰ) کہتا ہے مجھ سے دعاماً لگنے میں قبول کروں گا۔

(۵۳) تمین اشخاص سے مشورہ کرنے سے منع کیا گیا ہے: رسول اللہ نے ارشاد فرمایا کہ اے علی! بزرل شخص سے مشورہ نہ کرنا وہ تمہارا باہر جانے کا راستہ بند کر دے گا، کنجوں شخص سے مشورہ نہ کرنا وہ تمہاری ہمت کو پست کر دے گا اور لا لجی شخص سے مشورہ نہ کرنا وہ مال جمع کرنے کی خوبیاں بیان کرے گا۔ اے علی! تمہیں معلوم ہونا چاہئے کہ بزرل شخص کو ایک منع ہے اور وہ ہے اللہ تعالیٰ سے بدگمانی پیدا کرنا۔

(۵۴) عقل کر کر تین حصے ہیں: رسول اللہ نے ارشاد فرمایا کہ عقل کے تین حصے ہیں جس میں یہ تمیں حصے ہیں اس کی عقل پوری ہے۔ اور جس میں یہ حصے نہ ہوں اس میں عقل نہیں ہے۔ ایک اللہ تعالیٰ کی معرفت، دوسرا اللہ تعالیٰ کے ادکامات پر ختنی سے عمل ہی اہون اور اس کے حکم پر صبر کرنا۔

(۵۵) حضرت آدمؑ کو تین چیزوں میں سے ایک کو اختیار کرنے کی اجازت دی گئی: (امیر المؤمنین) علی اہل طالب علیہما السلام نے فرمایا کہ حضرت جبریل علیہ السلام نے نازل ہو کر حضرت آدمؑ سے کہا کہ مجھے یہ حکم ہوا ہے کہ آپ ان تین چیزوں میں سے کسی ایک و اختیار کریں اور وہ کو چھوڑ دیں۔ (حضرت آدمؑ نے) پوچھا کہ وہ تمین چیزیں کوئی تیں ہیں؟ حضرت جبریل علیہ السلام نے کہا کہ عقل، حیا، اور دین (حضرت آدمؑ نے) کہا: میں نے عقل کو اختیار کیا۔ حضرت جبریل علیہ السلام نے حیا، اور دین سے کہا: جاؤ۔ انہوں نے کہا کہ تمیں عقل کے ساتھ رہنے کا حکم ہوا ہے جہاں کہیں بھی ہو۔ حضرت جبریل نے کہا جسی کہ تمہاری مرخصی اور چلے گئے۔

(۵۶) انسان کی عقل کا اندازہ ان تین چیزوں سے ہوتا ہے: جناب ابو عبد اللہ (امام عصر صادقؑ) نے فرمایا کہ انسان کی عقل کا اندازہ اس کی ڈاڑھی کے طول، انگوٹھی کے نقش اور اس کی کنیت سے ہوتا ہے۔

(۵۷) شیعہ تین قسم کے ہیں: ابو عبد اللہ (امام عصر صادقؑ) نے فرمایا کہ شیعہ تمین قسم کے ہیں۔ ایک وہ جو خالصتہ نہیں دوست رکھتے ہیں وہ لوگ ہم میں سے ہیں، دوسرا لوگ جو ہم سے رابطہ رکھنا باعث عزت سمجھتے ہیں ہم ان کی عزت کا ذریعہ ہیں، تیسرا وہ لوگ جو ہم سے رابطہ رکھنا اپنی روزی کا ذریعہ قرار دیتے ہیں ایسے لوگ فقیر ہیں۔ جو لوگ خالص محبت کرتے ہیں وہ انہ کے دوست ہیں۔ جو لوگ اپنی عزت کی خاطر ائمہ سے رابطہ رکھتے ہیں انہیں عزل جاتی ہے اور جو لوگ روپے پیسے کی وجہ سے انہ کے دوست رکھتے ہیں وہ لوگ فقیر ہیں۔

(۵۸) شیعوں کا امتحان تین چیزوں سے ہوتا ہے: جناب جعفر بن محمد (امام عصر صادقؑ) نے فرمایا کہ ہمارے شیعوں کا امتحان تین وقت ہوتا ہے۔ ایک نماز کے وقت کہ اس کی ہاتھی کیسے کرتے ہیں، دوسرا تھا۔ اس جماں سے اشہاد سے کیسے چھپتے، رکھتے ہیں، تیسرا پا

مال کو اپنے بھائیوں پر کس طرح خرچ کرتے ہیں۔

(۵۹) تین عادتیں جس شخص میں پائی جائیں وہ کامل مومن ہو گا: جناب ابو عبد اللہ (امام عفر صادقؑ) نے ارشاد فرمایا کہ جس شخص میں یہ تین عادتیں موجود ہوں اس کا ایمان کامل ہے۔ جس پر علم ہوا وہ صبر کرے، جو اپنے غصہ پر قابو رکھے، اس کو برداشت کرے اور صبر کرے، جو غواہ در گزر کرے۔ ایسے شخص کو پروردگارِ عالم بغیر حساب کے جنت میں داخل کرے گا۔ پروردگارِ عالم اس سے قبلہ رہیمہ اور مضر کے افراد کی تعداد کے برابر لوگوں کی سفارش قبول کرے گا۔

(۶۰) جس شخص میں یہ تین باتیں ہوں گی اس کا ایمان مکمل ہے ایک خوشحالی میں گناہ نہ کرنا، دوسرے ناراضگی میں حد سے تجاوز نہ کرنا، تیسرا اقتدار میں آنے کے بعد کسی دوسرے کے مال پر ہاتھ نہ ڈالنا: ہشام بن معاذ نے کہا کہ جب عمر بن عبد العزیز مدینہ آیا تو میں اس کے ساتھ تھا اس نے اعلان کرنے والے کو حکم دیا کہ وہ اس بات کا اعلان کرے کہ جو شخص تم رسیدہ ہو یا کسی بات کا دعوے دار ہو وہ میرے پاس آ کر دعویٰ کرے۔ محمد بن علی (امام محمد باقرؑ) تشریف لائے تو عمر بن عبد العزیز کے غلام مژاہم نے جا کر اس سے کہا کہ محمد بن علی (امام محمد باقرؑ) آئے ہیں۔ اس نے مژاہم سے کہا: انہیں اندر لے آؤ۔ آپ اندر تشریف لائے تو عمر بن عبد العزیز اپنی آنکھوں سے آنسو پوچھ رہے تھے۔ آپ نے پوچھا کیوں رورہے ہو؟ ہشام بن معاذ نے کہا کہ فلاں فلاں وجہ سے رورہے ہیں آپ نے فرمایا: اے عمر بن عبد العزیز دنیا ایک بازار ہے کچھ لوگ اس سے چیزیں لے جاتے ہیں جو ان کو فائدہ دیں گی، بعض لوگ ایسی چیزیں لے جاتے ہیں جو ان کو فیضان دیں گی۔ جس دنیا میں ہم رہتے ہیں اس میں بہت سے لوگوں نے اپنا نقصان کیا۔ آخ کار موت نے ختم کر دیا۔ ڈر گے دنیا سے غمگین ہو کر گئے کیونکہ مقصد کی چیز کو نہ پائے جو آخرت میں کام آتی۔ مال جمع کیا وارثان تاحق شناس نے اس کو بانت لیا۔ جب اس ذات کے پاس جائیں گے تو ان کا کوئی عذر نہیں نہ گا۔ ہمیں وہ کام کرنا چاہئے جس میں ہم قابلِ رشک ہوں اور اس کو سفرِ حرست قرار دیں۔ خطرناک کاموں سے پر ہیز کریں ان پر کڑی نگاہ رکھیں اور انہیں چھوڑ دیں۔ خدا سے ڈر و دل میں دو باتیں رکھو۔ ایسے کام پسند کرو جو کل تہارے کام آئیں، ایسے کام پسند نہ کرو جو تہارے کام نہ آئیں اس کے بد لے کوئی اور کام کرو جو آخرت میں تہارے کام آئے۔ تم سے پہلے جو سامان بے کار ہو چکا ہے اس پر توجہ نہ دو یہی سمجھو کہ تمہارا اس سے کوئی تعلق نہیں ہے۔ اے عمر بن عبد العزیز خدا سے ڈرو۔ اپنے دروازے کھول دو۔ پردے ہٹا دو۔ مظلوم کی مدد کرو، ظالم کے ہاتھ کو چھوٹا کرو۔ (آپ نے) فرمایا: جس شخص میں تین صفات ہیں اس نے اپنا ایمان کامل کر لیا۔ عمر بن عبد العزیز نے اپنا سر دنوں زانو پر رکھ لیا۔ اور عرض کیا اے خانوادہ تیغہ بران کو بیان فرمائیے۔ (آپ نے) فرمایا: اپنی رضا مندی غلط کام میں استعمال نہ کرنا۔ اپنی ناراضگی میں حد سے تجاوز نہ کرنا۔ اقتدار پانے پر جو چیز تہاری نہ ہو اس کو نہ لینا۔ عمر بن عبد العزیز نے قلم دوات مٹکا کر لکھا۔ بسم اللہ الرحمن الرحيم محمد بن علی (امام محمد باقرؑ) کا حق ذکر ہے جس کو عمر بن عبد العزیز نے واپس کر دیا۔

ابو عفر (امام محمد باقرؑ) نے فرمایا کہ مومن وہ شخص ہے جو خوشی کے وقت گناہ اور غلط کام نہ کرے۔ ناراضگی میں حق بات سے تجاوز نہ کرے۔ اقتدار میں اس چیز سے دور رہے جو اس کی نہیں ہے۔ رسول اللہ نے ارشاد فرمایا کہ جس میں تین باتیں ہو گی اس نے اپنے ایمان کو کمل کر لیا۔ ایک خوشحالی میں گناہ اور غلط کام نہ کرنا۔ دوسرے ناراضگی میں حق سے تجاوز نہ کرنا۔ تیسرا اقتدار میں آنے کے بعد کسی دوسرے کے مال پر باتھنے ڈالنا۔ ابو عبد اللہ (امام عفر) نے فرمایا: مہم ہے شخص کے جو ہر اصل میں حق (جی) کو با تھوتے نہ جانے۔ اپنی خوشحالی میں نماذج کام نہ کرے۔ ساقہ ارٹیں

آنے کے بعد کسی غیر کامال نہ کھائے۔

(۱۱) تین قسم کرے لوگوں سے اللہ تعالیٰ قیامت میں بات نہیں کرے گا، نہ ان کی طرف دیکھئے گا اور نہ ان کو پاک کرے گا: ابو بصیر نے کہا کہ میں نے ابو عبد اللہ (امام جعفر صادقؑ) کو فرماتے ہوئے سنا کہ تین لوگوں سے پروردگار عالم قیامت کے روز بات نہیں کرے گا، زان کی طرف دیکھئے گا اور نہ ان کو پاک کرے گا۔ ان کے لئے در دن اک عذاب ہو گا۔ ایک وہ شخص جو اپنی سفید داہمی منڈوانے والا ہو، دوسرا شخص مشت زنی کرنے والا، تیسرا وہ شخص جو بدی کرائے۔

ابو مالک جہنمی نے کہا کہ میں نے ابو عبد اللہ (امام جعفر صادقؑ) کو فرماتے ہوئے سنا کہ تین آدمیوں سے اللہ تعالیٰ قیامت کے دن بات نہیں کرے گا، نہ ان کی طرف دیکھئے گا اور نہ ان کو پاک کرے گا۔ ایک وہ شخص جو امامت کا دعویٰ کرے اور اللہ نے اس کو امام نہ بنایا ہو، دوسرا وہ شخص جو امام حق (چچ امام) کا منکر ہو، تیسرا وہ شخص جو ان دونوں کو مسلم سمجھے۔

رسول اللہ نے فرمایا کہ تین آدمیوں سے اللہ تعالیٰ بات نہیں کرے گا، نہ ان کو دیکھئے گا، زان کو پاک کرے گا۔ وہ لوگ در دن اک عذاب میں ہوں گے۔ ایک وہ شخص جس نے دنیا کی خاطر امام کی بیعت کی ہو۔ (یعنی) اگر اس کی طلب کردہ چیز (امام نے) دیجی تو اس سے وفا کی ورنہ چھوڑ دیا، دوسرا وہ شخص جس نے عصر کے بعد کوئی چیز فروخت کی اور اللہ کی قسم کھا کر کہا کہ فلاں فلاں چیز میں نے تجھے دے دی ہے۔ خریدار نے تصدیق کی۔ اس نے وہ چیز خریدی اور جو چیز کبھی تھی وہ نہ دی۔ تیسرا وہ شخص جو بیان میں کافی بیانی کامال کہ ہوا وہ مسافروں کو پہنچ کر لئے نہ دے۔

(۱۲) انسانوں کے لئے تین مقامات بہت وحشت ناک ہیں: یا سر جو ابو الحسن الرضا (امام علی رضا) کا غلام تھا نے کہا کہ میں نے ابو الحسن امام علی رضا کو فرماتے ہوئے سنا کہ مخلوق کے لئے وحشت ناک تین مقامات تین ہیں۔ ایک پیدائش کا دن کہ ماں کے پیٹ سے نکل کر دنیا دیکھتا ہے، دوسرے موت کا دن کہ آخرت اور اس کے رہنے والوں کو دیکھتا ہے، تیسرا اٹھنے کا دن کہ حکام کو دیکھے گا جن کو دنیا میں نہ دیکھا ہو گا۔ حضرت مسیح ان تینوں مقامات پر ٹھیک ٹھاک رہے۔ اور اللہ تعالیٰ نے ان کو سلامتی بخشی۔ پروردگار نے کہا تھا: سلامتی ہو جس روز دی پیدا ہوئے، جس روز انقاصل کیا گیا اور جس روز اٹھائے جائیں گے۔ حضرت مسیح نے ان تینوں مقامات پر اپنی سلامتی کے بارے میں کہا۔ مجھ پر سلامتی ہو۔ جس روز میں پیدا ہوا اور جس روز میں مریں گا اور جس روز میں زندہ اٹھایا جاؤں گا۔

(۱۳) ظلم میں تین افراد شامل ہوتے ہیں: حضرت علی ابن ابی طالب علیہما السلام نے فرمایا کہ ظلم کرنے والا، اس کا مددگار، اس ظلم پر راضی رہنے والا یہ تینوں ظلم میں شریک ہیں۔

(۱۴) چغل خور تین آدمیوں کا قاتل ہے: ابو عبد اللہ (امام جعفر صادقؑ) نے فرمایا کہ چغل خور تین آدمیوں کا قاتل ہے۔ ایک اپنی ذات کا، دوسرے جس شخص کی چغلی کی، تیسرا جس شخص کو اس نے بتایا۔

(شرح: اس کا مطلب یہ ہے کہ چغل خوری جو کسی بادشاہ اور بر سر اقتدار طبقے کے افراد سے کی جائے کسی بے گناہ کے قتل کا باعث ہوتی ہے اور نتیجتاً تین افراد قاتل ہوتے ہیں اور چغل خور ان تینوں گناہوں میں ملوث ہوتا ہے۔)

(۱۵) مومن کرے تین ثہکانے ہیں اور کافر کرے تین ثہکانے ہیں: ابو عبد اللہ (امام جعفر صادقؑ) نے فرمایا کہ دنیا مومن کے لئے قید خانہ سے، قبر اس کا قلعہ ہے اور جنت اس کا ٹھکانہ سے۔ دنیا کافر کے لئے جنت ہے، قبر قید خانہ ہے اور دنیا خاص کا ٹھکانہ ہے۔

(۶۶) اللہ تعالیٰ کرے تین دن ہیں: راوی نے کہا کہ میں نے ابو عفر (امام محمد باقرؑ) کو فرماتے ہوئے سن کہ اللہ تعالیٰ کے تین دن ہیں۔ ایک دو جس دن جناب جنت خدا (امام عصرؑ) ظہور فرمائیں گے، دوسرا وہ دن جس دن رجعت ہوگی اور تیسرا دن قیامت کا دن۔

(۶۷) قیامت کرے دن تین اشخاص عذاب کریے جائیں گے: محمد بن مروان سے روایت ہے کہ ابی عبداللہ (امام جعفر صادقؑ) کو میں نے کہتے ہوئے سن کہ جس نے کسی جیوان کی صورت (مجسمہ) بنائی وہ اس وقت تک عذاب میں رہے گا جب تک وہ اس میں روح نہیں ڈالے گا اور وہ روح نہیں ڈال سکے گا، دوسرا نیند میں جھوٹ بولنے والا (جھوٹے خواب بیان کرنے والا) اس وقت تک عذاب میں رہے گا جب تک وہ ایک تہائی انچ لمبے دھاگے میں گردہ نہیں لگائے گا اور وہ گروہ نہیں لگا سکے گا۔ تیسرا وہ شخص لوگوں کی بات سننے والا جس کا سننا وہ پسند نہیں کرتے ہیں اس کے کافیوں میں پکھلا ہوا سیسڑا لاجائے گا۔

رسول اللہؐ نے فرمایا کہ جس نے صورت بنائی اس سے کہا جائے گا اس میں جان ڈالا اور وہ جان نہیں ڈال سکے گا، جس نے جھوٹا خواب سنایا اس سے کہا جائے گا کہ وہ ایک تہائی انچ لمبے دھاگے میں گردہ لگا ڈالا اور وہ ایسا نہیں کر سکے گا اور دوسروں کی باتیں سننے والا جس کو وہ ناپسند کرتے ہیں اس کے کافیوں میں پکھلا ہوا سیسڑا لاجائے گا۔ ابوسفیان نے کہا کہ لا انک سکد کو کہتے ہیں۔

(۶۸) تین عادتیں غرور نہیں آئیں دیتیں: ابی عبداللہ (امام جعفر صادقؑ) نے فرمایا کہ اپنے گریبان میں صاف طور پر ان کا لگانا، اپنی جوتی کی مرمت کرنا اور خریدے ہوئے سامان کو اپنے کاٹنے ہے یا اٹھانا۔ یہ تینوں عادتیں غرور اور تکبر سے دور رکھتی ہیں۔

(۶۹) نیکی کا حکم اور برائی سے منع کریے گا وہ شخص جس میں بیان کرے گا۔ جس نیکی کا حکم دے وہ اس کا علم رکھتا ہو اور جس برائی سے منع کرے وہ خود سے چھوڑ چکا ہو۔ حکم دینے اور منع کرنے میں خود عادل اور نرمی برثنا والا ہو۔  
(شرح: مطلب یہ ہے کہ جو بھی امر بالمعروف و نبی عنِ المنکر کا فریضہ ناجام دیا جاتا ہے تو اول تواریخے خود معروف و منکر کا علم ہونا چاہئے اور خود اس پر عمل پیار ہونا چاہئے اور اسے چاہئے کہ معروف و منکر کے بارے میں میانہ روی اور اعتدال کی راہ اختیار کرے۔ اور وہ سو کا شکار نہ ہونے افراط پسند لوگوں میں سے ہو جو بے جاست گیری اختیار کرتے ہیں جیسے نہرداران کے خارجی تھے۔ اور وہ اپنے امر و نبی میں طف و مدارات سے کام لے اور شد اور جتنی ہرگز نہ کرے کہ کہیں لوگ اس سے تنفس نہ ہو جائیں۔)

(۷۰) تین اشخاص نجیب (نسلاشریف) نہیں ہوں گے: جناب ابو عفر (امام محمد باقرؑ) یا ابو عبداللہ (امام جعفر صادقؑ) نے فرمایا کہ تین قسم کے لوگ نجیب (نسلاشریف) نہیں ہوں گے۔ ایک وہ جو دو ایک آنکھ سے کانا ہو۔ دوسرا کبوچشم (نیلی آنکھوں والا) جس کی آنکھیں گلیبی کی طرح ہوں۔ تیسرا وہ جو سندی تزاد ہو۔

(شرح: یہ خبر (حدیث) اور اسی طرح کی دوسری احادیث اس بات پر دلالت کرتی ہیں کہ کسی مخصوص مقام سے تعلق یا طبعی خصوصیات نیکی یا بدی کا سبب ہوتی ہیں۔ اور اس کی دو طرح توجیہ کی جاسکتی ہے۔

اول تو یہ کہ ان تین اقسام کے اشخاص جو اس زمانے میں ہوتے تھے وہ حق کے خلاف ہوا کرتے تھے۔ اور ان کی اولاد اپنے والدین کے اتباع کی وہ سے ابتداء سے ہی خلاف حق ہو جاتی تھی۔ دوسری یہ کہ ان تین لوگوں میں دوسرے تمام لوگوں کے مقابلہ میں مغل افتخار نجاہت کی بے یا نا صلاحیت

بھوتی تھی۔ جو نسل اور آب و ہوا کی تاثیر کی وجہ سے پیدا ہوتی ہے۔ اور اس معاملے میں اس امر سے کوئی منافعات (اختلاف) نہیں ہے کہ تربیت اور جدوجہد کے نتیجے میں ایسے لوگ بھی نجیب اور سلیم الفطرت ہو سکتے ہیں۔)

(۱۷) انسان کرنے کے لئے یہ عیب کیا کہ ہے کہ اس میں یہ تین باتیں ہوں: رسول اللہ نے فرمایا کہ نیک کا ثواب بہت جلد ملتا ہے۔ ٹلم کا انعام بہت جلد ملتا ہے۔ انسان کے لئے یہ عیب کیا کہ ہے کہ وہ لوگوں کے عیب دیکھتا ہو اور اپنے عیب سے انداھا ہو، جو باقی میں اس میں ہوں اس سے لوگوں کو بر احلاک کے اور ساتھی کو بلا وجہ تکلیف دے۔

(۱۸) جو شخص نبی کی عترت سے محبت نہیں رکھتا وہ ان تین میں سے ایک ہو گا: رسول اللہ نے فرمایا کہ جو میری عترت (ابدیت ائمہ طاہرین علیہم السلام) کو دوست نہ رکھے وہ ان میں سے ایک ہو گا۔ وہ منافق ہو گا، یا ولد المرام ہو گا یا اس کا نظفہ ایام حیض میں نہ ہرا ہو گا۔

(۱۹) اللہ تعالیٰ کرنے والے محبوب ترین امور تین ہیں: جناب علی بن حسین (امام زین العابدینؑ) نے فرمایا کہ موسیٰ بن عمران کو خضرؑ نے آخری وصیت یہ کی کہ گناہ کی وجہ سے کسی کی سرزنش نہ کرو۔ اللہ تعالیٰ کو تین باتیں بہت پسند ہیں۔ تو تکری میں قناعت، اختیار میں درگزر، بندوں سے زمی۔ جس نے دنیا میں بندے پر زمی کی جوگی اللہ تعالیٰ اس پر قیامت میں زمی کرے گا۔ علّمندی کی بنیاد اللہ کا خوف ہے۔

(۲۰) دوزخ قیامت کرنے کے روز تین افراد سے بات کرے گی: نبی اکرمؐ نے فرمایا کہ دوزخ قیامت میں تین افراد سے بات کرے گی۔ ایک بادشاہ سے، دوسرے عالم سے، تیسرا دلمند سے۔ بادشاہ سے کہے گی کہ خدا نے تجھے بادشاہی دی تھی تو تو نے عدل و انصاف سے کام کیوں نہ لیا۔ اس کو اس طرح نگل جائے گی جس طرح پرندہ سرسوں کا دانہ نگل جاتا ہے۔ عالم سے کہے گی کہ تم لوگوں سے خونمانی کرتے تھے اور اللہ تعالیٰ کی نافرمانی کرنے سے باز نہیں آتے تھے۔ اس کو نگل جائے گی۔ دولت مند سے کہے گی کہ اللہ تعالیٰ نے تجھے بہت دولت دی تھی سائل نے تھوڑا سا قرض مانگا تھا اور تو نے کنجوں سے کام لیا اس کو نگل جائے گی۔

(۲۱) تین چیزوں کمتر توڑ دیتی ہیں: ابو عفر (امام محمد باقرؑ) نے فرمایا کہ تین چیزوں کمتر توڑتی ہیں ایک وہ شخص جس نے بہت زیادہ عمل کیا اور اپنے گناہ بھول گیا اور اپنی رائے کو بڑا جانا۔ ابو عبد اللہ (امام جعفر صادقؑ) نے فرمایا کہ ایسا ملعون نے اپنے لشکر سے کہا: انسان تین چیزوں میں بنتا ہو جاتا ہے تو مجھے اس بات کی پرانیں کہ وہ کیا عمل کرتا ہے کیونکہ جو بھی عمل کرے گا اس کی بخشش نہیں ہوگی۔ زیادہ عمل کرے، اپنے گناہوں کو بھول جائے، غرور میں بنتا ہو جائے۔

(۲۲) پروردگار عالم نے اپنے بندوں پر تین چیزوں کا احسان کیا: ابو عبد اللہ (امام جعفر صادقؑ) نے فرمایا کہ پروردگار عالم کہتا ہے کہ میں نے اپنے بندوں پر تین چیزوں کا احسان کیا۔ ایک روح نکلنے کے بعد ان میں بد بکوڑا اگر ایسا نہ ہوتا تو لوگ اپنے دوستوں کو فتنہ کرتے، دوسرے مصیبت کے بعد تسلی دی اگر ایسا نہ ہوتا تو کسی کو زندگی گزارنا پسند نہ ہوتی، میں نے ایسے جانور پیدا کیے اور ان کو گنم اور جو (انماج) پر مسلط کیا اگر ایسا نہ ہوتا تو بادشاہ گندم اور جو (انماج) کو سونے چاندی کی طرح ذخیرہ کر لیتے۔

(۲۳) تین عادتوں کرنے کے لئے رات کو جا گنا جائز ہے: رسول اللہ نے فرمایا کہ تین باتوں کے لئے شب بیداری جائز ہے۔ ایک قرآن کے ساتھ عبادت کرنا، دوسرے طالب علم، تیسرا دہن جو شوہر کے گھر جا رہی ہو۔

(۷۸) اگر انسان میں یہ تین چیزیں نہ ہوتیں تو وہ کسی کے سامنے نہیں جھکتا: رسول اللہؐ کا ارشادِ گرامی ہے کہ اگر انسان میں تین چیزیں نہ ہوتیں تو اس کا سرکسی کے آگے نہ جھکتا وہ یہ ہیں۔ ایک مرض، دوسرا فقر، تیسرا موت۔ یہ تمام باتیں انسان میں موجود ہیں (پھر بھی) ان کے ساتھ اتراتا پھرتا ہے۔

(۷۹) سارے دین کے آداب تین چیزوں میں ہیں: الٰی مالک نے کہا کہ میں نے علی بن حسین (امام زین العابدینؑ) سے کہا کہ سارے دین کے آداب سے آگاہ فرمائیے۔ (آپؐ نے) فرمایا کہ حق بات کہنا، عادلانہ فیصلہ کرنا اور اپنے عہد ( وعدے ) کو پورا کرنا۔

(۸۰) فتنے تین ہیں: جناب امیر المؤمنین (حضرت علی ابن ابی طالبؑ) نے فرمایا کہ فتنے تین ہیں ایک عورت کی دوستی یہ شیطان کی تواری ہے، دوسرا شراب پینا یہ شیطان کی پھونک ہے، تیسرا درہم و دینار کی دوستی یہ شیطان کے تیر ہیں۔ جو عورت کو دوست رکھے گا اس کی زندگی آرام سے نہیں گزرے گی۔ شراب کو دوست رکھنے والا جنت میں نہیں جائے گا۔ جو درہم و دینار کو دوست رکھے گا وہ دنیا کا بندہ ہو گا۔ حضرت عیسیٰ ابن مریمؓ نے فرمایا کہ درہم و دینار دین کے لئے یہاں رہی ہے۔ عالم دین کے طبیب ہیں۔ جو یہاں رہی کو اپنے اندر جمع کر لے اسے چھوڑ دو۔ دوسروں کے لئے اچھا نہیں ہے۔

(۸۱) مسلمانوں کے دوست تین ہیں: حضرت علی ابن ابی طالب علیہ السلام نے فرمایا کہ مسلمانوں کے تین دوست ہیں۔ ایک دوست کہتا ہے کہ میں تیرے ساتھ زندگی اور موت میں رہوں گا وہ اس شخص کا عمل ہے، دوسرا دوست کہتا ہے کہ میں تیرا قبر کے دروازے تک ساتھ دوں گا پھر تجھے چھوڑ دوں گا وہ اس شخص کا بیٹا ہے، تیسرا دوست کہتا ہے کہ میں تیرا ساتھ موت تک دوں گا اور وہ اس کا مال ہے۔ جب وہ مر جاتا ہے تو اس کا مال میراث بن جاتا ہے۔

قیس بن عاصم نے کہا کہ میں ہنچیم کے ایک وفد کے ساتھ رسول اللہؐ کی خدمت میں حاضر ہوں۔ آپؐ کے پاس صلصال ابن دمس بیہما بہا تھا۔ میں نے عرض کیا کہ میں فتحت فرمائی ہے ہم یہاں کے رہنے والے ہیں۔ رسول اللہؐ نے فرمایا کہ عزت کے ساتھ ذلت، زندگی کے ساتھ موت، اور دنیا کے ساتھ آخرت ہے۔ ہر چیز کا حساب ہو گا۔ ہر چیز پر نگران ہے۔ ہر نکلی پر ثواب اور ہر برائی پر عذاب ہے۔ ہر دست ختم ہو جاتی ہے۔ اے قیس ایک ساتھی کا تیرے ساتھ ہونا بہت ضروری ہے جو تیرے ساتھ دفن ہو اور تو اس کے ساتھ دفن ہو۔ اگر کریم ہو گا تو تیرے ساتھ نکلی کرے گا اور اگر ذلیل ہو گا تو تیرا ساتھ چھوڑ دے گا۔ وہ تیرے ساتھ محسوس ہو گا تو اس کے ساتھ اٹھے گا اس کے بارے میں تجھے سے سوال ہو گا اگر وہ نیک اور اچھا ہے تو اس سے ماں وہ ہو گا۔ اگر وہ خراب ہے تو تجھے اس سے وحشت ہو گی وہ تیرا عمل ہے۔ (اس نے) عنیش کیا اے اللہ کے نبیؐ میں چاہتا ہوں کہ یہ بات اشعار کے چند مصروعیں میں ہو۔ تاکہ میں اپنے ہمسایعے عرب پر فخر کر سکوں اور ان کو یاد اور اکٹھا کر لوں۔ آنحضرتؐ نے حسان، بن ثابت کو بلوایا۔ حسان کے آنے سے پہلے میں نے اس فتحت کو نظم کر کے رسول اللہؐ کی خدمت میں بیش کیا کہ یہ اشعار آپؐ کی فرمائش کے مطابق ہو گئے میں نے یہ اشعار پڑھئے۔

قرین الفتی فی القبر ما کان يفعل  
قبر میں اس کا ساتھی اکیلا عمل ہے  
لیوم ینادی المرفیه فيقل  
جس دن آدمی کو نادی جائے وہ آجائے

(۱) تحریر خلیطا من فعالک انما  
اپنے کام سے اپنا ساتھی چن  
(۲) ولا بعد الموت من ان تعدد  
موت کے بعد کے لئے جس بیچ کو سیا کیا ہے

بغير الذى يرضى به الله تشغلى  
تو وہ کام کر جس سے اللہ راضی ہو  
ومن قبليه الا الذى كان يفعل  
ساتھی اس کا عمل ہوتا ہے  
يقيم قليلا بينهم ثم يرحل  
تحوزی دیر رہتا ہے اور پھر چلا جاتا ہے

- (۳) فان كنت مشغولا بشيء فلا تكن  
أَكْرَبَ كُسْتِي كَامَ مِنْ مَصْرُوفٍ بِهِ  
فلن يصحب الانسان من بعد موته  
مَوْتٌ سَعِيْلٌ اُور اس کے بعد انسان کا  
الانسان ضيف لاهله  
انسان اپنے اہل کا مہمان ہوتا ہے

(۸۲) بسوردگار عالم نے اپنے نبی پر حضرت علی ابن ابی طالبؑ کے بارے میں تین باتوں کی وحی کی: رسول اللہؐ نے فرمایا کہ جب میں معراج پر گیا تو خدا نے مجھے علی ابن ابی طالبؑ کے بارے میں تین باتوں کی وحی کی کہ وہ متقویوں کے لامام ہیں، مونین کے سردار ہیں اور روشن پیشانی اور ہاتھ والوں کے قائد ہیں۔

(شرح: عربی لغت میں غیر مخلقین ان گھوڑوں کو کہتے ہیں جن کی پیشانی اور ہاتھ پاؤں سفید ہوتے ہیں اور یہاں مراد مسلمانوں سے ہے جو ہمیشہ باوضو رہتے ہیں اور نماز کے باقاعدہ پابند ہوتے ہیں اس وجہ سے ان کے جسم کے مواقع (ضواضع) مقامات (ضواضع) ظاہر و باطن میں پاک و درخشاں ہوتے ہیں۔)

(۸۳) انسان تین قسم کرے ہیں: ابو عبد اللہ (امام جعفر صادقؑ) نے فرمایا کہ انسان تین قسم کے ہیں۔ ایک دولت مند، دوسرے عزت والے اور تیسرے علم والے۔ یہ سب سے افضل ہیں۔ جناب امیر المؤمنین حضرت علی ابن ابی طالب علیہ السلام نے فرمایا کہ انسان تین طرح کے ہیں۔ ایک عقائد، دوسرا حمق (بیوقوف) اور تیسرا بد کار۔ عقائد کا دین قانون ہے، برداری اس کی طبیعت اور رائے اس کی فطرت ہے۔ جب اس سے سوال کیا جائے تو جواب دے اگر بات کرے تو جب بات کہے اگر نہ تو یاد رکھے۔ بات کرے تو حق کہے اس پر بھروسہ کیا جائے تو وفا کرے۔ حمق اور بے وقوف کو اچھی طرح سمجھایا جائے تو وہ غفلت سے کام لے اگر اچھی چیز سے ہٹایا جائے تو ہٹ جائے جبکہ کسی تر غیب دی جائے تو اسے اپنالے بات کرے تو جھوٹ بولے اگر سمجھایا جائے تو نہ سمجھے۔ بد کار پر بھروسہ کیا جائے تو خیانت کرے۔ اس سے دوستی کی جائے تو دشمنی کرے اس پر بھروسہ کیا جائے تو دھوکہ دے۔

(۸۴) جس میں یہ تین باتیں ہوں وہ امامت کا حقدار ہے: ابو عبد اللہ (امام جعفر صادقؑ) نے اپنے والد ماجد (امام محمد باقرؑ) سے روایت کرتے ہوئے فرمایا کہ جس شخص میں یہ تین باتیں ہوں وہ امامت کا حقدار ہے۔ پہیزگار ہو جو حرام سے بچے، صابر ہو جو غصہ پر قابو پائے، مریدوں کا اچھا پیر ہو کہ باب کی طرح مہربان ہو۔

برٹھی نے کہا کہ امام ابوالحسن علیہ السلام سے پوچھا گیا کہ ایک امام کے بعد دوسرا امام کس طرح پہچانا جاتا ہے؟۔ (آپؑ نے) فرمایا کہ امام میں کچھ علامات ہوتی ہیں۔ اپنے باب کا بڑا بینا ہو۔ اس میں فضل موجود ہو۔ جب تفاسیر بدینہ میں آئے اور پوچھا جائے فلاں نے کس کے بارے میں وصیت کی تھی؟ تو کہہ دیں فلاں کے بارے میں۔ فرمایا کہ رسول اللہؐ کے تھیار ہم میں موجود ہیں۔ یا ایسے ہیں جیسے بنی اسرائیل کا تابوت ان میں ہوتا تھا۔ تھیار وہاں ہوں گے جہاں امام ہوگا۔

عبدالا علی این ایمین نے کہا کہ میں نے ابو عبد اللہ (امام جعفر صادقؑ) کی خدمت میں عرض کیا کہ جھوٹ امامت کے مدئی کی رد میں کیا دلیل ہے؟ (آپؑ نے) فرمایا کہ تین باتیں جس شخص میں ہوں گی وہ امامت کا حقدار ہوگا۔ پہلے اپنے وقت سے تمام لوگوں سے افضل ہوگا، رسول اللہؐ

کے تھیا اس کے پاس موجود ہوں گے، ظاہری وصیت اس کے حق میں ہوگی۔ جب مدینہ میں آئے اور آدمی اور بچے پوچھیں کہ امام سابق نے کس کے بارے میں وصیت کی تھی تو لوگ کہیں گے فلاں کے بارے میں۔

(۸۵) جس نے تین بار حج کیا ہو: حریز نے کہا کہ جس شخص نے متواتر تین مرتبہ حج کیا ہو یہ حج کیا ہو وہ ہمیشہ حج کرنے والوں کی طرح ہے۔ اس نے فرمایا کہ اس حدیث کے اسناد مشکوک ہیں لیکن میں نے اس میں تبدیلی نہیں کی کیونکہ جو کتاب میرے پاس ہے اس میں اسی طرح تحریر ہے۔ حدیث صحیح ہے۔

ابو عبد اللہ (امام جعفر صادق) نے فرمایا کہ جس شخص نے تین حج کیے وہ کبھی فقر و فاقہ میں بٹلا نہیں ہو گا ابو عبد اللہ (امام جعفر صادق) نے فرمایا کہ جس شخص نے اونٹ پر سوار ہو کر تین حج کیے ہوں وہ اونٹ جنت کا اونٹ ہو گا ایک روایت میں سات حج لکھے ہوئے ہیں۔ (شرح: یہ حدیث ان واناوں کے قول کی تائید کرتی ہے جو یہ کہتے ہیں کہ بعض حیوانات روح مجرد اور نفس ناطق کے حال ہوتے ہیں کیونکہ جو انسانی نفوس مرنے کے بعد عالم آخرت میں چلے جاتے ہیں اور وہاں باقی رہتے ہیں وہ تحقیقت کے مطابق اپنے جسم کے ساتھ پائے جاتے ہیں اور ترقی پاتے رہتے ہیں حتیٰ کہ ان کی روح مجرد باقی وابدی بن جاتی ہے اور اگر حیوانات میں عمومی طور پر یہ صلاحیت موجود ہو چنا چکہ یہ کہا جا سکتا ہے کہ انسانوں میں سے بھی کچھ مثیل حیوانات کے نفس ناطق کے حال نہیں ہوتے اور ان کی روحانی صلاحیت میں کوئی نشوونما نہیں ہوتی جیسے کافروں کے وہ بچے جو سن بلوغ سے پہلے مرجاتے ہیں یادہ پاگل و مجنون افراد جو زندگی بھر عاقل نہ بن سکے۔)

(۸۶) اس شخص کا ثواب جس نے تین مومنوں کو حج کرایا ہو: امام رضا علیہ السلام کے آزاد کردہ غلام نے کہا کہ میں نے امام رضا علیہ السلام کو فرماتے ہوئے سنا کہ جس شخص نے تین مومنین کو حج کرایا ہواں نے اپنی جان پر درگار عالم سے قیمت دے کر خریدی۔ اس کے مال کے بارے میں نہیں پوچھا جائے گا کہ اس نے کیسے مال کیا حرام یا حلال (یعنی تین مرتبہ حج کرنا اس بات کی دلیل ہے کہ اس کا مال حلال ہے اور مال حلال کا حساب نہیں ہو گا۔ شیخ الصدوق)۔

(۸۷) حضرت یوسف علیہ السلام کی قمیض میں تین آیات تحریر تھیں: ابو عبد اللہ (امام جعفر صادق) نے فرمایا کہ حضرت یوسف علیہ السلام کی قمیض پر تین آیات تحریر تھیں۔ (۱) وجاؤْ قَمِيصَهُ بَدْ كَذَبْ (حضرت یوسف علیہ السلام کے بھائی غلط خون لگا کر قمیص لائے) (۲) ان کانْ قَمِيصَهُ قَدْ مِنْ قَبْلِ (اگر قمیص سامنے سے پہنی ہے) (۳) اذْهَبُوا بِقَمِيصِهِ هَذَا (میری یہ قمیض لے جاؤ)۔

(۸۸) ظلم تین ہیں: الْعَظْرُ (امام محمد باقر) نے فرمایا کہ ظلم تین ہیں۔ ایک ظلم کو پر درگار عالم بخش دے گا، دوسرا ظلم (وہ ہے) جس کو اللہ نہیں بخشے گا۔ تیسرا ظلم (وہ ہے) جس کو پر درگار عالم نظر انداز نہیں کرے گا۔ پر درگار عالم جس ظلم کو نہیں بخشے گا وہ اللہ کے ساتھ شرک کرنا ہے۔ جس ظلم کو اللہ تعالیٰ بخش دے گا وہ بندے کا خود کیا ہو گناہ ہے (جیسے شراب نوشی وغیرہ وغیرہ، ممکن ہے اللہ تعالیٰ بخش دے)۔ جس ظلم کو اللہ تعالیٰ نظر انداز نہیں کرے گا وہ لوگوں کو آپس میں حقوق کا معاملہ ہے۔

(۸۹) عورت تین طرح حلال ہوتی ہے: حضرت امیر المؤمنین (حضرت علیؑ ابن ابی طالب) نے فرمایا کہ عورت (مرد کے لئے) تین طرح سے جائز ہوتی ہے۔ ایک عقد ائمہ سے جو برات کی موجب ہوتی ہے، دوسرا عقد متعہ جس میں میراث نہیں ہوتی، تیسرا آقا کی اپنی کنیز۔

(۹۰) تین افراد کے سوامت کے تمام لوگوں کی بخشش کی امید ہے: جعفر بن محمد (امام صادق) نے فرمایا کہ مجھے تین افراد

کے علاوہ امت کے تمام افراد کی نجات کی امید ہے جو ہمارے حق کی معرفت رکھتے ہوں۔ ایک ظالم پادشاہ، دوسرا خواہشات کا غلام، تیرے وہ جو کھلے عام بدکاریاں کرتا ہے۔

(۹۱) سخت وقت انسان پر تین ہیں: علی بن حسین (امام زین العابدین) نے فرمایا کہ تم اوقات انسان پر بہت سخت ہیں۔ ایک وہ وقت جب موت کے فرشتے کو دیکھی گا، دوسرا وہ وقت جب وہ قبر سے اٹھے گا، تیسرا وہ وقت جب پروردگارِ عالم کے سامنے جائے گا۔ پھر فرمایا: اے آدم کی اولاد اگر موت کے وقت نجات پا گیا تو تیرا کیا کہنا ورنہ ہلاک ہو گیا۔ اگر قبر میں اتارتے وقت نجات پا گیا تو تیرے نصیب اچھے ہوں گے ورنہ ہلاک ہو گیا۔ جب اللہ تعالیٰ کے سامنے کھڑے ہونے کے وقت نجات پا گیا تو خوش قسمتی ہے پھر یہ آیت تلاوت فرمائی ومن و رآئہم بربز الخ بوم یعنی (سورۃ مومونون۔ آیت نمبر ۱۰۰)۔ (اور ان کے آگے اس دن تک کے لئے جب وہ مبعث کیے جائیں گے بزرخ ہے)۔

(آپ نے) فرمایا کہ منزل بزرخ قبر ہے۔ وہاں نہایت تنگ زندگی برکریں گے۔ اللہ کی قبر جنت کا باعث ہو گیا آگ کا گڑھا۔ ایک اہل مجلس سے فرمایا: اللہ تعالیٰ جنت والوں کو جانتا ہے کہ وہ کون ہیں دوزخ والوں کو پہچانتا ہے کہ وہ کون ہیں۔ تم کون سے لوگوں میں سے ہو اور کس گھرانے سے تھبہار اتعلق ہے۔

(۹۲) انسان کسے تین کام پروردگار کرے نزدیک بہت بڑے ہیں: رسول اللہ نے فرمایا کہ انسان کے تمیں کام پروردگار کے نزدیک بہت بڑے ہیں۔ (۱) اُس نے نبی یا امام کو قتل کیا ہو۔ (۲) خانہ کے عبک کو ڈھالیا ہو جس کو اللہ نے اپنے بندوں کے لئے قبلہ قرار دیا ہے۔ (۳) غیر عورت میں اپنا حرام نطفہ گرا یا ہو۔

(۹۳) انسان تین باتوں کی وجہ سے ایک جگہ سے دوسری جگہ سفر کرتا ہے: ابو عبد اللہ (امام جعفر صادق) نے فرمایا کہ کتاب حکمت آل داؤد میں لکھا ہے کہ انسان تین باتوں کی وجہ سے کوچ کرتا ہے ایک آخرت کے حصول کی خاطر، دوسرے اپنی زندگی کے معاملات کی بہتری کے لئے، تیسرا لذت حاصل کرنے کے لئے۔ جس نے زندگی کو دوست رکھا وہ ذلیل خوار ہوا۔

(شرح: اس کا مطلب یہ ہے کہ بخوبی یا ہمی دنیا داری اور مادی امور میں لگ رہے گا وہ خدا پرستی و روحانیت کے بلند افکار سے بے بہرہ رہے گا وہ دنیا داری کے پست ناموں میں مشغول رہ کر اپنی عزت نفس کو پامال کر دیتا ہے اور آخراً دنیا اس کو ذلیل خوار کر دیتی ہے۔

(۹۴) بجهو نے (بستر) تین ہیں: ابو عبد اللہ (امام جعفر صادق) نے فرمایا کہ ایک شخص کے گھر میں پچھنوں (بستروں) کی طرف دیکھ کر فرمایا کہ ایک پچھونا (بستر) خود اپنا۔ دوسرا یہو کا۔ تیسرا مہمان کا ہوگا۔ چوتھا شیطان کا ہوگا۔ جابر ابن عبد اللہ النصاریؓ نے کہا کہ رسول اللہ نے ارشاد فرمایا کہ بستر تین ہیں ایک آدمی کا اپنا بستر۔ دوسرا یہو کا۔ تیسرا مہمان کا۔ اور چوتھا شیطان کا۔

(شرح: اس کا مطلب یہ ہے کہ فضول طور پر شب باشی کے زیادہ ملبوسات نہیں بنانے چاہیں جو بے مصرف پڑے رہیں۔)

(۹۵) نشانیاں تین ہیں: ابو عبد اللہ (امام جعفر صادق) نے فرمایا کہ لقمان نے اپنے بیٹے سے کہا کہ ہر چیز کی تین نشانیاں ہوتی ہیں جس سے وہ پہچانی جاتی ہے اور وہ اس پر گواہ ہوتی ہے۔ دین کی نشانیاں تین ہیں۔ ایک علم، دوسرا ایمان، تیسرا اس پر عمل کرنا۔

ایمان کی نشانیاں تین ہیں۔ ایک اللہ تعالیٰ پر ایمان لانا، دوسرے اللہ کے رسولوں پر ایمان لانا، تیسرا اللہ تعالیٰ کی کتابوں پر ایمان لانا۔ عالم کی تین نشانیاں ہیں۔ ایک اللہ تعالیٰ کی معرفت، دوسرے اس بات کا علم کروہ کیا پسند کرتا ہے، تیسرا اس بات کا علم کروہ کیا ناپسند کرتا

ہے۔

عامل کی تین نشانیاں ہیں۔ ایک نماز پڑھنا، دوسرا وہ کھانا، تیسرا کوہہ دینا۔

متکلف (تکلیف دینے والا، تکلیف کرنے والا، کوشش کرنے والا) کی تین نشانیاں ہیں۔ ایک اپنے سے اوپر والے سے جھوٹا کرے، دوسرا سے نادانستہ بات کرے، تیسرے جس چیز تک رسائی نہ ہو اس کی تلاش کرے۔

ظالم کی نشانیاں تین ہیں۔ ایک بالادست کی نافرمانی کرے، دوسرا سے زیر دست پر ظلم کرے، تیسرے ظالموں کی مدد کرے۔

منافق کی تین نشانیاں ہیں۔ ایک اس کی زبان اس کے دل کی مخالفت کرے، دوسرا سے اس کا دل اس کے عمل کی مخالفت کرے، تیسرے اس کا ظاہر اس کے باطن کی مخالفت کرے۔

گناہ گار کی تین نشانیاں ہیں۔ ایک (امانت) میں خیانت کرے، دوسرا جھوٹ بولے تیسرے جو کچھ کہنے اس کے خلاف عمل کرے۔

ریا کار (مکار) کی تین نشانیاں ہیں۔ ایک علحدگی میں سوت ہو، دوسرا لوگوں میں رہنے تو خوش رہے، تیسرے ہر اچھہ کام پر اعتراض کرے۔

حاسد کی تین نشانیاں ہیں۔ ایک پیشہ پیچھے برائی کرے، دوسرا سے اس کے سامنے خوشنامہ کرے، تیسرے مصیبت زدہ کی سرزنش کرے۔

فضول خرچ کی نشانیاں تین ہیں۔ ایک جو چیز اس کے کام کی نہ ہو اس کو خرید لے، دوسرا سے جو چیز اس کی نہ ہو اس کو استعمال کرے، تیسرے جو چیز اس کی نہ ہو سے کھائے۔

کامل کی تین نشانیاں ہیں۔ ایک جو کام کرتا ہے اس میں کوتا ہی کرتا ہے، دوسرا سے اس قدر کوتا ہی کرتا ہے کہ اس کو ضائع کر دیتا ہے، تیسرے ضائع کرنے سے گناہ گار ہوتا ہے۔

غفلت کرنے والے کی تین علامات ہیں۔ ایک سہو، دوسرا لہو، تیسرا نیسان۔ حماد بن عیسیٰ نے کہا کہ ابو عبد اللہ (امام جعفر صادقؑ) نے فرمایا کہ ان علامات میں ہر ایک کے ہزار باب۔ ہزار باب اور ہزار سے زیادہ شاخ میں ہیں۔ اے حمادون اور ررات علم کا طالب بن اگر پتی آنکھ کو خندار کھانا چاہتا ہے اور دنیا کی بھلائی اور آخرت کا طالب ہے۔ لوگوں کے پاس جو کچھ ہے اس کا لائچ نہ کر۔ اپنے آپ کو مرے ہوئے لوگوں میں شمار کر۔ اپنے آپ کو لوگوں سے اوپنچانہ کجھ۔ اپنی زبان کو چھپا کر کہ جس طرح اپنا مال پوشیدہ رکھتا ہے۔

(۹۶) پروردگار عالم تین باتوں میں بندھے کا کام خود کرتا ہے: جناب امیر المؤمنین (حضرت علی ابن ابی طالبؑ) نے فرمایا کہ حضرت لقمان نے اپنے فرزند کو جو وصیت فرمائی اس میں یہ باتیں تھیں کہ جس کا طلب رزق میں یقین کم اور ایمان کمزور ہے اسے عبرت حاصل کرنا چاہئے کہ اللہ تین حالتوں میں بندے کا کام خود کرتا ہے۔ اس کو روزی دیتا ہے جبکہ اس کو تین حالتوں میں روزی حاصل کرنے کی طاقت نہیں ہو۔ چوتھی حالت میں بھی ضرور پروردگار عالم اس کو روزی عطا کرے گا۔ ایک اس وقت جب وہ ماں کے رحم (پیٹ) میں ہوتا ہے۔ اس کو گری اور سردی سے محفوظ رکھ کر روزی فراہم کرتا ہے جب باہر لاتا ہے تو ماں کا دودھ اس کی روزی قرار دیتا ہے جو اس کے لئے کافی ہوتا ہے۔ اس کی پرورش کرتا ہے جبکہ اس میں طاقت اور قدرت نہیں ہوتی۔ جب دو دھنچے رکھ رہا جاتا ہے تو والدین کما کر نہیا بیت لطف اور مہربانی سے اس کو خوارک مہیا کرتے ہیں۔ خود بھوکے رہ کر بچے کو خوراک کھلاتے ہیں۔ جب وہ بڑا اور بحمد اللہ رہ جاتا ہے تو اس کا کام مشکل میں پڑ جاتا ہے۔ پروردگار کے بارے میں طرح طرح کے خیالات میں پڑ جاتا

ہے۔ اس کے حقوق کا اپنے مال میں انکار کرتا ہے۔ روزی کی کمی کے خوف سے اپنے اور اپنے عیال پر ٹھنگی کرتا ہے۔ ایسا بندہ اللہ تعالیٰ سے بدگمانی اور ایمان کی کمزوری کی وجہ سے ایسا کرتا ہے۔ ایسا بندہ برا ہے۔

(۷۸) انسان تین طرح کرے ہیں: ابو عبد اللہ (امام جعفر صادق) نے فرمایا کہ انسانوں کے تین گروہ ہیں ایک عالم، دوسرے طالب علم اور تیسرا نیل (گھاس کوڑا کرکٹ) کی طرح ہیں۔

ابو حسن موسی بن جعفر (امام موسی کاظم) نے فرمایا کہ لوگوں کے تین گروہ ہیں۔ ایک عربی، دوسرا موالی، تیسرا گدھا۔ عرب ہم ہیں، موالی ہمیں دوست رکھنے والے۔ جو ہم سے دشمنی اور یزاری رکھتے ہیں وہ گدھ ہے ہیں۔ رسول اللہ نے فرمایا: عالم ہو جایا طالب علم یا علماً کا دوست ہو جا۔ چوتھی چیز نہ بن۔ ان حضرات سے دشمنی رکھنے سے بلاک ہو جائے گا۔

(۷۹) تین باتوں میں سے کسی کو انکار نہیں: حسین بن مصعب ہمدانی نے کہا کہ میں نے ابو عبد اللہ (امام جعفر صادق) کو فرماتے ہوئے سنا کہ تین باتیں ایسی ہیں جس کے کرنے میں کسی کو انکار نہیں۔ ایک اچھے برے کی امانت ادا کرنے میں، دوسرے اچھے برے سے وعدہ دو فر کرنے میں، تیسرا والدین سے یقینی کرنے میں خواہ وہ برے ہوں یا بھلے۔

(۸۰) جس میں یہ تین عادتیں ہوں گی وہ منی سے پہلے ان کا انجام دیکھ لی گا: جناب ابو جعفر (امام محمد باقر) نے فرمایا کہ حضرت علی علیہ السلام کی کتاب میں یہ لکھا ہوا ہے کہ تین باتوں پر عمل کرنے والا اپنی موت سے پہلے ان کا انجام دیکھ لیتا ہے۔ ایک ظلم کرنے والا، دوسرا قطعہ رحم کرنے والا، تیسرا جھوٹ قسم کھانے والا شخص اللہ تعالیٰ سے لڑتا ہے۔ جس کا ثواب جلدی ملتا ہے وہ صدر حجی ہے۔ ایک قوم آپس میں صدر حجی کرتی تھی ان کا مال زیادہ ہوتا تھا۔ نیکیاں کرتے تھے ان کی عمریں طول ہوتی تھیں۔ جھوٹی قسم اور صدر حجی نہ کرنے والوں کے گھر بر باد ہو جاتے ہیں۔ عورتوں کے رحم خخت ہو جاتے ہیں جس کی وجہ سے نسل ختم ہو جاتی ہے۔

(۸۱) مسلمان تین باتوں کی وجہ سے مکمل ہو جاتا ہے: جناب امیر المؤمنین (حضرت علی ابن ابی طالب) نے فرمایا کہ مسلمان تین باتوں کی وجہ سے کامل ہو جاتا ہے۔ ایک دین میں بصیرت، دوسرے زندگی میں قیامت، تیسرا مصائب پر سبر۔

(۸۲) جناب امیر المؤمنین (حضرت علی ابن ابی طالب) کرے لئے رسول اللہ کی وصیت تین باتوں میں ہے: ابو عبد اللہ (امام جعفر صادق) نے فرمایا کہ رسول اللہ نے حضرت علی ابن ابی طالب کو وصیت فرمائی کہ اے علی! میں تھجھے میں برقی باتوں سے منع کرتا ہوں۔ ایک حد سے، دوسرے حرص سے، تیسرا جھوٹ بولنے سے۔ اے علی! اعمال کے سردار تین ہیں۔ ایک لوگوں اور اپنی ذات سے انصاف کرنا، دوسرے اللہ کی راہ میں اپنے بھائی سے ہمدردی کرنا، تیسرا ہر حالت میں اللہ کو یاد رکھنا۔ اے علی! مومن کے لئے دنیا میں تین باتیں خوشی کی ہیں۔ ایک اپنے دینی بھائی سے اللہ کی خوشنودی کے لئے ملاقات کرنا، دوسرے روزہ افطار کرنا، تیسرا رات کے آخری حصہ میں نماز (شب) پڑھنا۔ اے علی! تین باتیں ایسی ہیں اگر وہ نہ ہوں تو کام پورا نہیں ہوتا۔ ایک پرہیز جو گناہ سے روکے، خوش خلق جو لوگوں سے مدارات کرے، علم جس سے جاہل کی جہالت کو برداشت کرے۔ اے علی! تین باتیں ایمان کی حقیقت میں داخل ہیں۔ ایک اس کو نکش دینا جس نے تھے محروم کیا ہو، دوسرے اس شخص سے صدر حجی کرنا جس نے تیسرا ساتھ قطع حجی کی ہو، تیسرا جس نے تیرے ساتھ ظلم کیا ہوا سے معاف کرنا۔ حضرت علیؓ نبی اکرمؐ سے روایت کرتے ہیں۔ آنحضرتؐ نے مجھ سے وصیت میں کہا: اے علی! تین باتیں ایسی ہیں کتوں کے ساتھ اللہ تعالیٰ سے ملے تو وہ تمام لوگوں سےفضل ہو گا۔ ایک جو اللہ تعالیٰ کے فرائض کو بجا لایا

(۱۲۳) عطا کرنے والے تین ہاتھ ہیں: جناب ابو عبد اللہ (امام جعفر صادقؑ) نے فرمایا کہ عطا کرنے والے تین ہاتھ ہیں۔ ایک اللہ تعالیٰ، دوسرے صاحب مال، تیسرا جس کے ذریعے سے مال ملا ہو۔ ابو جعفر (امام محمد باقرؑ) نے فرمایا کہ عطا کرنے والے تین ہیں۔ ایک اللہ تعالیٰ، دوسرے مال دینے والا اور تیسرا مال دلانے میں کوشش کرنے والا۔

(۱۲۴) تین مقامات پر سوال کرنا جائز ہے: جناب ابو عبد اللہ (امام جعفر صادقؑ) نے فرمایا کہ تین مقامات پر سوال کرنا جائز ہے۔ ایک اس وقت جب خوب بہادر یا ہوا رگروں جھکا چکا ہو، دوسرے اس وقت جب بھاری قرض ادا کرنا ہو، تیسرا اس وقت جب سخت حاجت نے انسان کو خاک نشین کر دیا ہو۔

جناب ابو عبد اللہ (امام جعفر صادقؑ) نے فرمایا کہ عثمان بن عفان بن عفان مسجد کے دروازے پر بیٹھے ہوئے تھے۔ وہاں سے ایک شخص کا گزر ہوا۔ اس نے سوال کیا، آپ نے پانچ درہم دینے کا حکم دیا۔ اس شخص نے کہا کہ مجھے اور لوگوں کی طرف رہنمائی فرمائیے۔ عثمان نے مسجد کے کونے کی طرف اشارہ کرتے ہوئے کہا کہ ان نوجوانوں کے پاس جاؤ۔ وہاں امام حسن، امام حسین اور عبد اللہ بن جعفرؑ تشریف فرماتھے۔ اس شخص نے حاضر ہو کر سلام کیا۔ امام حسن علیہ السلام نے فرمایا کہ تین مقامات پر سوال کرنا جائز ہے۔ اگر خون بہادر یا ہوا، دوسرے تین قرض دینا ہو، تیسرا پر بیٹھنی میں بنتا ہو جو غاک نشین کر دے۔ تم کون سی چیز میں ان میں سے ایک چیز میں بنتا ہوں۔ امام حسنؑ اسے نے بچاں دینا دینے کا حکم دیا، امام حسینؑ نے انچاں دینا کا اور عبد اللہ بن جعفرؑ نے اڑتا لیس دینا کا حکم دیا۔ وہ شخص واپس عثمان کے پاس سے گزارتا ہوں گے اس سے حقیقت دیا گئی۔ اس نے کہا: آپ کے پاس سے گزرا، آپ سے سوال کیا۔ آپ نے جو کچھ دیا اور یہ نہیں پوچھا کہ کیوں سوال کرتے ہو۔ جب میں نے صاحب مال سے سوال کیا تو انہوں نے فرمایا کیوں سوال کرتے ہو۔ سوال تو تین مقامات پر جائز ہیں۔ میں نے سوال کرنے کی حقیقت بیان کی۔ تو ایک نے بچاں دوسرے نے انچاں دینا اور تیسرا نے اڑتا لیس دینا عطا کیے۔ عثمان نے کہا ان نوجوانوں کی مانند کوں ہو سکتا ہے؟ انہوں نے داش کو اپنے لئے ذخیرہ کر لیا ہے اور ذخیرہ اور حکمت کو دوسروں سے کاٹ کر اپنے میں جمع کر لیا ہے۔

(۱۲۵) تین باتوں میں اللہ تعالیٰ نے انسانوں پر احسان کیا ہے: ابی جعفر (امام محمد باقرؑ) نے ارشاد فرمایا کہ پروردگار عالم نے فرمایا کہ اے ابن آدم میں نے تجھ پر تین باتوں میں احسان کیا ہے اور ان کو پوچھیدہ رکھا ہے اگر اس کو تیرے گھر والے جانتے تو تجھہ فتنہ کرتے۔ تجھے بہت مال دیا، تجھ سے قرض مانگا تو تو نے کچھ نہ دیا اور موت کے وقت مال کا تیرا حصہ دینے کا تجھے اختیار دیا لیکن تو نے اپنی بھلائی کے لئے آگے کچھ نہ بھیجا۔

(۱۲۶) انسان اس وقت تک مشرک نہیں ہوتا جب تک تین باتوں میں سے کسی ایک کا ارتکاب نہ کرے: عباس بن یزید جناب ابو عبد اللہ (امام جعفر صادقؑ) سے روایت کرتے ہیں کہ میں نے حضرت کی خدمت میں عرض کیا کہ عوام کہتے ہیں کہ شرک تاریک رات میں چیزوں کی چال سے زیادہ پوچھیدہ ہے جو کمالی چنانی پر چل رہی ہو۔ (آپ نے) فرمایا آدمی اس وقت مشرک ہوتا ہے جب اللہ تعالیٰ کا نام لیے بغیر نماز پڑھے، یا اللہ تعالیٰ کے نام کے بغیر ذبح کرے، یا غیر خدا کے آگے دعاء لے۔

(۱۲۷) کم از کم تین چیزیں ملیں گی: رسول اللہؐ کا ارشاد پاک ہے کہ میری امت کے افراد کو میں کم تین چیزیں ملیں گی۔ ایک خوبصورتی، دوسری اچھی آواز، تیسرا قوت حافظ۔

(۱۲۸) تین باتیں بہت سخت ہیں: رسول اکرمؐ کا ارشاد پاک ہے کہ تین باتیں بہت سخت ہیں۔ ایک ہاتھ پاؤں باندھ کر آدمی کی گردان اڑا

دنی جائے، دوسرے دشمن کی زنجیر میں قید ہو، تیسرا اپنی بیوی پر کسی غیر مرد کو موارد لکھے۔

(۱۲۹) میری امت میں تین باتیں نہیں ہونگی: رسول اکرمؐ کا ارشاد ہے کہ میری امت میں تین باتیں نہیں ہوں گی۔ ایک رہبانیت، دوسرے جہاں گردی، تیسرا خاموشی۔

(شرح رہبانیت یہ ہے کہ شادی نہ کی جائے، عورتوں سے کنارہ کشی کی جائے اور گرجاؤں میں سب سے الگ ہو کر عبادتِ الہی کی جائے اور اس کا روانہ سیسا بیویوں میں تھا۔ اور صحراء نوری کا مطلب ہے کہ کسی ایک مقام پر مستقل قیام نہ ہو جیسے خانہ بدوش بدوؤں کا دستور ہے۔ اور سکوت سارے دن خاموش رہنے کا روزہ ہے جس پر بیوی عمل پیرا ہوتے تھے۔ لیکن شریعتِ اسلام نے ان تمام اعمال کو جو معاشرتی زندگی کے خلاف ہیں منوع فرار دیا ہے۔)

(۱۳۰) اس گھر میں فرشتے داخل نہیں ہوتے جس میں تین چیزوں ہوں: رسول اکرمؐ نے فرمایا کہ حضرت جبریل علیہ السلام نے فرمایا کہ ہم فرشتے اس مکان میں داخل نہیں ہوتے جس میں تین باتوں میں سے ایک بھی ہو۔ ایک جس جگہ کہتا ہو، دوسرے کسی جاندار کا مجسمہ (بت) ہو، تیسرا کوئی ایسا برتن جس میں پیٹشاپ کیا جاتا ہو۔

(۱۳۱) تین اشخاص نیکی اور بدی میں شریک ہیں: رسول اکرمؐ نے ارشاد فرمایا کہ جس نے نیکی انجام دی یا نیکی کا حکم دیا یا اس کی طرف رہنمائی کی وہ سب اس فعل میں شریک ہیں اور جس نے برائی کا حکم دیا برائی کی طرف رہنمائی کی یا اس کی طرف اشارہ کیا وہ سب گناہ میں شریک ہیں۔

(۱۳۲) اللہ تعالیٰ نے مومن کو تین چیزوں دی ہیں: جناب ابو جعفر (امام محمد باقرؑ) نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے مومن کو تین چیزوں عطا کی ہیں۔ ایک دنیا میں عزت، دوسرے آخرت میں نجات، تیسرا لوگوں کے دل میں رعب و درد بر۔

(۱۳۳) دین میں تین آدمیوں سے ڈرنا چاہئے: سلیمان بن قبسہ بہلی سے کہا کہ میں نے امیر المؤمنین (حضرت علیؑ ابن ابی طالب علیہ السلام) کو فرماتے ہوئے سنا کہ تین آدمیوں سے دین کے بارے میں ڈرو۔ (۱) ایک قرآن پڑھنے والا جب اس کے چہرے سے قرآن کا نور پچکے تو دو اپنے ہمسائے پر شرک کی تہمت لگا کر اس پر تکوڑا کھینچنے۔ عرض کیا یا امیر المؤمنین ان میں مشرک کون ہے؟ (آپ نے) فرمایا تہمت لگانے والا۔ (۲) ایک شخص نے تین پیش کیں، ذرا ان کو سونوار۔ جب جھوٹی بدعت چل پڑی تو اس کو بدعت نے کافی فائدہ پہنچایا۔ (۳) اللہ تعالیٰ ایک شخص کو سلطنت دیتا ہے۔ وہ خیال کرتا ہے کہ اس کی اطاعت خدا کی اطاعت اور اس کی نافرمانی خدا کی نافرمانی ہے۔ یہ شخص جھوٹ بولتا ہے۔ خدا کی نافرمانی میں مخلوق کی اطاعت ناجائز ہے۔ کسی کو اللہ تعالیٰ کی نافرمانی میں اطاعت کا حق نہیں۔ معصیت میں اطاعت خدا نہیں ہے۔ گناہ گارحت اطاعت نہیں رکھتا۔ اطاعت اللہ کی اور اس کے رسول کی اور اولادِ امر کی ہے کیونکہ یہ لوگ معصوم اور پاک ہیں۔ خدا کی نافرمانی کا حکم نہیں دیتے۔

(۱۳۴) گھر جانشین (پادری) کا امام سے تین باتیں پوچھنا: سلمہ نبی فرشش کا بیان ہے کہ میرے ایک ساتھی نے کہا کہ میں اس کے کھیت کی نگرانی کروں۔ کھیت کے پاس ایک گرجا گھر تھا۔ جب زوال کا وقت ہوتا تو میں دشمن کرتا اور نماز پڑھتا تھا۔ ایک دن پادری نے مجھے بلا یا اور کہا: یہ نماز کسی ہے اس کو پڑھتے نہیں دیکھا۔ میں نے کہا: فرزند رسول نے اس کی تعلیم دی ہے۔ (اس نے) کہا: کیا وہ عالم ہیں؟ (میں نے) جواب دیا ہاں وہ عالم ہیں۔ (اس نے) کہا کہ ان سے تین باتیں پوچھو۔ ایک اندھا دوسرے چھپلی اور تیسرا پرندے کی کیا کیا چیزیں حرام ہیں؟

میں نے اس سال حج کیا۔ میں ابو عبد اللہ (امام جعفر صادقؑ) کی خدمت میں حاضر ہوا اور عرض کی کہ ایک آدمی نے مجھ سے درخواست کی

ہے کہ میں آپ سے تین باتیں پوچھوں۔ (آپ نے) فرمایا: وہ کیا ہیں؟ (میں نے) عرش کیا کہاں نے سوال کیا ہے کہ انہے محفل اور پرندے کی کیا چیزیں حرام ہیں؟ (آپ نے) فرمایا کہ انہے کا جب تک یونچ سے سرنہ دیکھو اس کو نہ کھاؤ۔ جس پھیلی کا جھلکا نہ ہواں کو نہ کھاؤ جب تک پرندے کا پوٹا نہ ہونے کھاؤ۔ میں حج کر کے واپس جان بوجھ کر پادری کے پاس گیا۔ اس کو امام کی بات سے آگاہ کیا، اس نے قسم کھا کر کہا کہ یہ صاحب نبی ہیں یا نبی کے وصی ہیں۔

اس کتاب کے مؤلف فرماتے ہیں کہ پانی والے اس پرندے کو کھانا چاہئے جس کا پوتا یا خار ہو۔ خشکی کے اس پرندے کا گوشت کھانا چاہئے جو پرمارکرازے صرف صاف باندھ کر اڑنے کی چال سے پرمارنا زیادہ ہو تو اسے کھانا چاہئے۔ اگر صاف باندھنے کی چال پر مارنے سے زیادہ ہے تو اس کو نہیں کھانا چاہئے۔

(۱۳۵) اللہ تعالیٰ سے زمین تین چیزوں کی وجہ سے فریاد کرتی ہے: رسول اللہ کا رشاد پاک ہے کہ اللہ تعالیٰ سے زمین تین چیزوں کے کرنے سے فریاد کرتی ہے۔ ایک خون ناقص کرنے سے، دوسرا زن کے غسل کے پانی گرنے سے، تیسرا طاوع فخر سے پبلے سونے سے۔

(۱۳۶) پروردگار عالم تین چیزوں کی حفاظت نہیں کرتا: رسول اکرم نے ارشاد فرمایا کہ ویران گھر میں آدمی کے سونے، دوسرے راستے میں نماز پڑھنے، اور سواری بغیر باندھ چھوڑ دینے (پرانہ حفاظت نہیں کرتا)۔

(۱۳۷) تین اشخاص قیامت میں اللہ تعالیٰ کرے عرش کے سایہ میں ہوں گے: موسیٰ بن جعفر (امام موسیٰ کاظمؑ) نے ارشاد فرمایا کہ قیامت کے روز تین اشخاص اللہ تعالیٰ کے عرش کے سایہ میں ہوں گے جب کوئی سایہ نہیں ہوگا۔ ایک وہ شخص جو اپنے دینی بھائی کی شادی کرائے، دوسرے وہ جو اپنے دینی بھائی کی خدمت کرے، تیسرا وہ جو اپنے دینی بھائی کے رانکور از رکھ۔

(۱۳۸) تین چیزوں اللہ تعالیٰ سے شکایت کریں گی: ابو عبد اللہ (امام جعفر صادقؑ) نے فرمایا کہ تین چیزوں اللہ تعالیٰ سے شکایت کریں گی۔ ایک ویران مسجد جس کے پاس رہتے والے اس میں نماز نہ پڑھتے ہوں، دوسرے وہ عالم جو جاہلوں کے درمیان موجود ہو، تیسرا قرآن جو ایک کو نے میں لٹکا ہوا ہوا کوئی اس کو پڑھتا نہ ہو۔

(۱۳۹) قرآن کسے پڑھنے والے تین قسم کے ہیں: جناب ابو جعفر (امام محمد باقرؑ) نے فرمایا کہ قرآن کا پڑھنے والا ایک وہ شخص ہے جس نے اس کو پڑھ کر سرمایہ حیات بنا لیا۔ اس نے بادشاہوں سے فائدہ اٹھایا، لوگوں کا آقا ہوا۔ دوسرادہ ہے جس نے قرآن پڑھا اس کے الفاظ کو یاد کیا اس کے احکام پر عمل نہ کیا، اس کو ضائع کر دیا۔ تیسرا پڑھنے والا ایسا ہے جس نے قرآن پڑھا، اس کی تعلیمات کو دل کے درد کا آسرا بنا لیا رات کو اس سے مناجات کی، دن کو اس نے روزہ میں گزارا۔ مسجد میں اس کے ذریعہ عبادت کی۔ اپنے بستر سے الگ رہا۔ ایسے لوگوں کے ذریعہ پروردگار عالم بلاع اور مصیبت کو دور اور وشنوں سے بدلہ لیتا ہے۔ ان کی جگہ سے آسمان سے باش بر ساتا ہے۔ اللہ تعالیٰ کی قسم ایسے لوگ بہت کم ہیں۔

ابو عبد اللہ (امام جعفر صادقؑ) نے فرمایا کہ قرآن کے عالم تین قسم کے ہیں۔ ایک وہ جو قرآن کو اس لئے پڑھتا ہے کہ بادشاہوں اور اہل علم سے فائدہ اٹھائے اور لوگوں کا مالک بن سکے، ایسا شخص دوڑھی ہے۔ دوسرا شخص وہ ہے جس نے قرآن پڑھا اس کے معانی پڑھنے لیکن اس پر عمل نہ کیا وہ بھی دوڑھی ہے۔ تیسرا شخص جس نے قرآن پڑھا اس کے مطلب میں غور فکر کیا۔ آیاتِ محکم پر عمل کیا۔ تشبہ پر ایمان لا لیا، فرائض ادا کیے۔ حلال کو حلال بوجہ مکہ و مدنہ کو مکہ و مدنہ کی جگہ بے شکنی جنت کے جو شکنی کی جو ہے گا شفاعة کے لئے گا۔

(۱۲۰) تین آدمیوں میں بڑے جرم والا کون ہے : رسول اللہ نے ارشاد فرمایا کہ تین آدمی ہیں وہ نہیں جانتے کہ ان میں کون بڑا جرم ہے۔ ایک وہ شخص جو جازے کے ساتھ بغیر چادر کے چلے، دوسرا وہ شخص جو کہے کہ اس سے زمی برتو، تیسرا وہ جو کہے کہ اللہ تعالیٰ سے بخشش مانگو اللہ تعالیٰ تم کو بخشش دے گا۔ (دیکھیں حدیث ۲۲۸)

(۱۲۱) تین مساجد کی طرف سفر کرنا چاہئے : حضرت امیر المؤمنین (حضرت علی ابن ابی طالب) نے فرمایا: مسجد حرام، مسجد نبوی اور مسجد کوفہ کی طرف جانا چاہئے۔ جناب علی بن موسی (امام رضا علیہ السلام) نے فرمایا کہ ہماری قبور کی طرف سفر کرنا چاہئے۔ آگاہ ہو جاؤ میں زہر سے شہید کیا جاؤں گا، میں عالم مسافرت میں دفن کیا جاؤں گا۔ جو شخص میری زیارت کو آئے گا اس کی دعا قبول ہوگی اور اس کے گناہ معاف ہو جائیں گے۔

(۱۲۲) مولیٰ میں تین فائدے ہیں: حنان بن سدری نے کہا کہ میں ابو عبد اللہ (امام عصر صادق) کے دستِ خواں پر بیٹھا ہوا تھا۔ مجھے مولیٰ دیتے ہوئے فرمایا۔ اس کے تین فائدے ہیں۔ ایک اس کے پتے رتک (ہوا) خارج کرتے ہیں، اس کا مغز پیش اب جاری کرتا ہے، اس کی جڑ بغم دور کرتی ہے۔

(۱۲۳) تین چیزیں نقصان نہیں کرتیں: منصور بن یونس نے کہا کہ میں نے ابو الحسن موسیٰ بن جعفر (امام موسیٰ کاظم) کو فرماتے ہوئے سنا کہ تین چیزیں نقصان نہیں کرتیں۔ ایک انگور از قی، دوسرا کتا اور تیسرا بنانی سیب۔

(۱۲۴) نبی اُس کے لیے بحث کرے تین گھروں کے ضامن ہیں جس نے تین چیزیں چھوڑ دی ہوں: رسول اللہ نے ارشاد فرمایا کہ میں اس شخص کے لئے جنت میں تین گھروں کا ضامن ہوں (جن میں) ایک گھر صحن زار بہشت میں، دوسرا مرکز بہشت میں اور تیسرا بالائے بہشت ہو گا (اور یہ اس شخص کے لئے ہو گا) جس نے جنگ و جدل کو چھوڑ دیا اگرچہ وہ حق پر ہو، مذاق کے طور پر بھی جھوٹ نہ بولا ہو اور خوش اخلاق ہو۔

(۱۲۵) حضرت امیر المؤمنین کو تین گروہوں سے جنگ کا حکم ہوا: علقم نے کہا کہ میں نے امیر المؤمنین حضرت علی ابن ابی طالب علیہ السلام کو فرماتے ہوئے سنا کہ مجھے تاکشیں، قاطین اور مارقین سے جنگ کرنے کا حکم ہوا۔ کتاب کے مؤلف فرماتے ہیں۔ تاکشیں جمل والے، قاطین اہل شام اور معاویہ اور مارقین نہروں والے ہیں۔ میں نے اسے کتاب وصف قیال الشراۃ المارقین میں بیان کیا ہے۔

(شرح جنگ جمل کے بانی اصلًا طلحہ وزیر تھے جنہوں نے قتل عثمانؑ کے بعد میتے میں منصب وال اس کے لائق میں امیر المؤمنین کی بیعت کی لیکن جب دیکھا کہ ہماری آزوؤں کیں برپیں رہیں تو عمرہ کے بہانے میتے سے نکل کر مکہ پلے گئے اور عائشہؓ سے مل کر جمل کا بھگمہ کھڑا کر دیا اور اس وجہ سے انہیں تاکشیں (عبد توڑنے والے) کہا گیا ہے اور مارقین نہروں وال کے خارجی ہیں جو صوفیں میں حکمیں کے فعلے کے بعد امیر المؤمنین کے خلاف صرف آراء ہوئے اور دین اسلام سے خارج ہو گئے اور مارقین قرار پائے یعنی تقدس و احتیاط کی شدت کی بہاء پردازہ دین سے نکل گئے بالکل اسی طرح جیسے تیر کمان سے نکل جاتا ہے۔)

(۱۲۶) جس میں تین باتیں نہ ہوں اس کا اللہ اور رسول سے کوئی تعلق نہیں: رسول اللہ نے ارشاد فرمایا کہ جس شخص میں تین چیزیں نہ ہوں گی اس کا اللہ اور اس کے رسول سے کوئی تعلق نہیں۔ عرض کیا گیا: وہ کوئی چیزیں ہیں؟ (آپؑ نے) فرمایا کہ ایک علم جس سے جہالت کو دور کیا جاسکے، دوسرے اچھا اخلاق جس سے لوگوں میں زندگی گزارے، تیسرا پرہیز گاری جس سے خدا کے گناہ سے بچے۔

(۱۲۷) حرمات خدا تین ہیں: رسول اللہ نے فرمایا کہ حرمات خدا تین ہیں جس سے ان کا خال، کھا خدا، شخص کے دن اور بیان کا خال۔ کئے

گا۔ جوان کا خیال نہیں رکھے گا خداوس کا کسی چیز میں خیال نہیں رکھے گا۔ (وہ تین اسلام کی عزت، میری عزت اور میری عترت کی عزت۔ ابن عباسؓ نے کہا: حرمات خدا تین ہیں ان کے برابر کوئی چیز نہیں۔ ایک کتاب خدا جس میں خدا کا نور اور حکمت ہے، ایک خدا کا گھر جس کو لوگوں کا قبلہ قرار دے دیا ہے، خدا سرف اس کی خاطر نماز و روزہ میں توجہ بول کرتا ہے، تیسرا تمہارے نبی کی عترت۔ (شرح: مقصود یہ ہے کہ حالت نماز و وقت ذبح اور کیفیت احتصار اور ارکان حج کی بجا آوری میں جہاں جہاں بھی قبلہ رہ ہونے کی شرط ہے وہاں قبلہ کی طرف رخ کرنا ہے۔)

(۱۴۸) ایمان کی حقیقت تین ہیں: جناب ابو عفر (امام محمد باقر علیہ السلام) نے فرمایا کہ رسول اکرم صفر میں جاری ہے تھے کہ آپؐ کوادن سوار ہلے۔ انہوں نے کہا: السلام علیک یا رسول اللہ۔ آپؐ ان کی طرف متوجہ ہوئے اور فرمایا، تم کون ہو؟۔ (انہوں نے) کہا، ہم مومن ہیں۔ رسول اللہ نے فرمایا: تمہارے ایمان کی حقیقت کیا ہے؟ (انہوں نے) عرض کیا: اللہ کے فیصلے پر راضی ہونا، اس کے حکم کو تسلیم کرنا، تمام امور کو اللہ کے پر کرنا۔ آپؐ نے فرمایا: تم علم اور حکیم ہو، قریب ہے کہ دنائی میں انبیاء کے قریب ہو جاؤ اگر تم سچے ہو۔ جس گھر میں نہ رہو اس کو نہ بناؤ، جس مال کو نہ کھاؤ اس کو سچے نہ کرو، اس کی طرف تم کو لوث کر جانا ہے۔

(شرح: ایمان، اصول دین اور احکامات اسلامی کی پابندی کا نام ہے اور ایمان کے وہ درجے ہوتے ہیں۔ اور جس ایمان کا اس حدیث شریف میں ذکر ہوا ہے وہ اس ایمان سے بھی ایک بلند درجہ ہے جو مقام تہیبری سے قریب تر ہے۔)

(۱۴۹) حج تین وجوهات کی بناء پر واقع ہوتا ہے: جناب ابو عفر (امام محمد باقر علیہ السلام) نے فرمایا کہ آدمی حج کو تین طرح کرتا ہے۔ ایک شخص حج قرآن کی نیت کرتا ہے اور قربانی کا جانور لے جاتا ہے۔ اس کو حج قرآن کہتے ہیں۔ ایک شخص حج افراد کی نیت کرتا ہے قربانی کا جانور ساتھ نہیں لے جاتا اس کو حج افراد کہتے ہیں۔ ایک شخص میقات سے حج تمعنگ کی نیت کرتا ہے کہ مکہ میں جا کر حج کا احرام باندھوں گا۔ اس کو حج تمعنگ کہتے ہیں۔ رسول اللہؐ نے فرمایا حاجی تین ہیں۔ ان میں قسمت کا اچھا وہ ہے جس کے گذشتہ گناہ بخش دیکھے جائیں اور اللہ تعالیٰ اس کو دوزخ کے عذاب سے بچائے، دوسرا وہ ہے جس کے گذشتہ گناہ بخش دیکھے جائیں اور آئندہ گناہوں کا ذمہ اور خود ہوگا، تیسرا وہ جس کا حج نہیں (البتہ) اس کا اہل اور مال محفوظ ہوگا (دنیا میں)۔

(۱۵۰) تین باتوں میں منع کرنا ہے: جناب امیر المؤمنین (حضرت علیؑ ابن ابی طالب علیہ السلام) نے اپنے بیٹے محمد حنفیہ کو صیحت کرتے ہوئے فرمایا کہ تجھے تکبر سے، برے اخلاق سے اور بے صبری سے پرہیز کرنا چاہئے۔ ان تین باتوں کے ہوتے ہوئے تمہارا کوئی دوست نہیں ہو گا، بیش لوگ تم سے دور رہیں گے۔ لوگوں سے محبت سے پیش آؤ اور لوگوں کی تکلیف (دہی) پر صبر کرو، سچے دوست پر اپنا مال اور جان خرچ کرو۔ جانے والوں سے بیکی کرو، انہیں پاس بیاؤ۔ عوام الناس سے محبت اور آئندہ پیشانی سے ملو۔ وہیں سے عدل و انصاف کرو اپنے دین اور عزت کو ہر شخص سے چھاؤ۔ اس کی خود کیجھ بھال کرو۔ یہ بات تمہارے دین اور دنیا و دنوں کو ٹھیک رکھے گی۔

(۱۵۱) تین مقام پر کالارنگ جائز ہے: رسول اللہؐ نے فرمایا کہ کالارنگ کروہ ہے مگر تین کالی چیزیں استعمال کی جا سکتی ہیں ایک عمامہ، دوسرے موزہ اور تیسرا ردا (چادر)۔

(۱۵۲) حج ب حانی والی میں یہ تین عادتیں ہونی چاہئیں: جناب ابو عفر (امام محمد باقر علیہ السلام) نے فرمایا کہ حج کرنے والے میں

تین صفات موجود ہوئی چاہئیں۔ اس میں پہیزہ کاری ہو جو اس کو اللہ تعالیٰ کی نافرمانی سے دور رکھے، اس میں بردباری ہو جو اس کو اللہ کی نازنگی سے باز رکھے، تیرے اچھا ساتھی ہو۔

(۱۵۳) ضیافت تین دن کی ہوتی ہے: رسول اللہ نے فرمایا کہ مہمانی کا حق تین روز تک ہے۔ اس کے بعد صدقہ ہے۔ پھر فرمایا اپنے بھائی کے پاس اس وقت تک مہمان رہو کہ اسے گناہ گار (زیر بار) نہ بناؤ۔ عرض کیا گیا: کیونکر گناہ گار بنائے گا؟ (آپ نے) فرمایا کہ اس کے پاس خرچ کرنے کے لئے کچھ نہ رہ جائے۔

(۱۵۴) تین باتوں سے مسلمان کرے دل میں کھوٹ نہیں ہوتی: رسول اللہ نے آخری حج کے موقع پر منی کے مقام پر سجد خیف میں خطبہ دیا، اللہ کی تعریف اور شاء کی اور فرمایا کہ اللہ تعالیٰ اس شخص کی مدد کرے جس نے میری باتیں اور اسے یاد رکھا۔ اس شخص کے پاس پہنچایا جس نے اسے نہیں سن۔ بعض اوقات کوئی ایسا شخص مسئلہ بیان کرتا ہے جسے وہ خود نہیں سمجھتا لیکن سنن والہ اس سے استفادہ کرتا ہے اور بعض اوقات خود مسئلہ سمجھتا ہے اور اسے اپنے سے زیادہ فہم رکھنے والے کے سامنے بیان کرتا ہے اور وہ سننے والا اس سے بہتر طور پر استفادہ کرتا ہے۔ تین باتوں میں مسلمان کے دل میں کھوٹ نہیں ہوتا۔ کام میں اللہ تعالیٰ کے ساتھ خلوص، انہر مسلمین کی نصیحت پر عمل، مسلمان معاشرہ کی خدمت اور ان کا ساتھ دینا پس ان کی دعوت تمام مسلمانوں کو شامل کرتی ہے۔ ایک دوسرے کے بھائی ہونے میں ان کا خون برابر ہوتا ہے۔ اپنی ذمہ داری ادا کرتے ہیں ان میں کم ترین ان کے ساتھ مل کر کام کرتا ہے۔ تمام مسلمان ایک دوسرے کے مقابل میں ایک دوسرے کے مقابل میں۔

(شرح: اس کا مطلب یہ ہے کہ کم ترین لوگ بھی جو کام سرانجام دیتے ہیں وہ سب کی جانب سے ہوتا ہے مسلمانوں میں سے کسی پست ترین مسلمان نے بھی اگر کسی کا فرزو پناہ دیدی ہے اور اس سے امان کا وعدہ کر لیا ہے تو تمام افراد پر لازم ہے کہ اس عہد و بیان کا احترام کریں اور اس کو قبول کریں کیونکہ حقیقی مسلمان کو اسلام کے معاشرتی مصالح مدنظر رکھنا چاہئے اور خود پسندی اور مفاد پرستی ہے بالاتر ہونا چاہئے اور جو بھی عہد و بیان غیر مسلموں کے ساتھ کیا جاتا ہے اسی میں اسلام کا مفاد پوشیدہ ہوتا ہے چنانچہ دوسروں کو بھی اس کے قول کا پاس اور اس کے پیان کی توثیق کرنی چاہئے اور اسی طریقے سے اسلام کی یگانگت، آزادی اور عام مسلمانوں کی صلاحیت ثابت ہوتی ہے اور اس کے ذریعے اسلامی معاشرہ کا تعارف اس اندازے ہوتا ہے کہ تمام افراد معاشرہ گو یا ایک فرد واحد کی حیثیت رکھتے ہیں اور سو دو زبان میں ایک دوسرے کے ساتھ مشترک ہیں اور ہر ایک میں معاشرہ کی نمائندگی کی صلاحیت ہے ملکہ حقیقتاً وہ ایک دوسرے کے نمائندے ہیں جیسے شاعر عرب نے اپنے بارے میں یہ لکھا ہے:

من تلق منهم نفل لا قيت سيدهم

مثل النجوم التي يسرى بها الساري

کتو جس کے پاس بھی جائے تجھے یوں لگ کر جیسے وہی سب سے بزرگ ہتی ہے۔ کہ جیسے شب تاریک میں ستارے درختاں (روشن) ہوتے ہیں۔

ہم آج کل کے مسلمانوں کے لئے جو صرف ظاہری طور پر اسلام کے نام لیوا ہیں ان اسلامی احکامات کو قبول کرنا برا مشکل لگتا ہے لیکن انگر ہم حقیقی مسلمانوں کی ان صفات کو جو بیخبر اکرم نے درج بالا پائیں فقرنوں میں بیان فرمائی ہیں بنظر غایت غور کریں تو ہم بہت جلد ان روشن احکام کو قبول کر لیں گے۔

(۱۵۵) نبی نے فرمایا میں قسم کھاتا ہوں کہ تین چیزیں بورحق ہیں: رسول اللہ نے حضرت علی علیہ السلام سے فرمایا کہ میں قسم کھاتا کر کہتا ہوں کہ تین چیزیں بورحق ہیں۔ ایک تم، دوسرا تمہارے بعد ہونے والے اوصیاء، تیسرا اللہ تعالیٰ کی شناخت کرنے والے۔ اللہ تعالیٰ کی معرفت تمہاری معرفت کے ذریعہ ہوتی ہے۔ جنت میں وہ شخص داخل ہو گا جس کو تم جانتے ہوں گے اور وہ تمہیں جانتا ہو گا۔ دوزخ میں وہ جائے گا جو تمہارا منکر ہو گا اور تم اس کے منکر ہو گے۔

(۱۵۶) مونسے کے بعد تین چیزیں فائدہ دیں گی: جناب ابو عبد اللہ (امام جعفر صادق علیہ السلام) نے فرمایا کہ مرنے کے بعد انسان کو تین چیزیں فائدہ دیتی ہیں۔ ایک اپنی زندگی میں صدقہ جاریہ کیا ہو جو قیامت تک جاری رہے گا۔ دوسرا خود کوئی چیز وقف کی ہو جو کسی کی میراث نہ ہو۔ تیسرا نیک کام کیا ہو جس پر خود مل کیا اور اس کے مرنے کے بعد لوگ عمل کرتے ہوں گے اور نیک فرزند پھوڑا ہو جو اس کی بخشش کی دعا کرتا ہو۔ (شرح: وقف ظاہری کے علاوہ صدقہ جاریہ سے مراد وہ نیک امور ہیں جو اس شخص کی ملکیت میں رہے ہوں لیکن بعد میں لوگ اس سے استفادہ کرتے رہیں۔ جیسے پانی کا کنوال، یا پل یا پانی کا حوض جو اس نے اپنے لئے بنایا تھا لیکن اب دوسرا لوگ بھی اس سے بہرہ دربور ہے ہوں۔)

(۱۵۷) اللہ تعالیٰ تین لوگوں کو جنت میں جگہ نہیں دیے گا: ابوہارون مکفوف نے کہا کہ مجھے جناب ابو عبد اللہ (امام جعفر صادق) نے فرمایا کہ پروردگار عالم اپنی ذات کی قسم کھا کر کہتا ہے کہ اس کا پڑوی خیانت کرنے والا نہیں ہو گا۔ میں نے عرض کیا: خیانت کرنے والا کون ہو گا؟ (آپ نے) فرمایا: جس نے ایک درہم اپنے مومن ہماری سے ذخیرہ کر کھایا دنیا کی کوئی چیز اس سے روک رکھی ہو۔ میں نے عرض کیا: میں اللہ تعالیٰ کے غصب سے پناہ مانگتا ہوں۔ (آپ نے) فرمایا کہ اللہ تعالیٰ اپنی ذات کی قسم کھا کر کہتا ہے کہ تین قسم کے لوگ جنت میں نہیں جائیں گے۔ ایک وہ جس نے اللہ کے حکم کو رد کیا ہو، دوسرا حکم پیشو اور امام برقح کو رد کیا ہو، تیسرا مددومن کا حق روک رکھا ہو۔ میں نے عرض کیا: اپنا بچا ہو امال روک رکھا ہو؟ (آپ نے) فرمایا: اپنی روح اور اپنی جان دینے میں دریغ نہ کرے۔ اگر خود جان دینے میں دریغ کرے تو اس کا دینی بھائی بھائی نہیں ہے۔ وہ شیطان کی اولاد ہے۔

اس کتاب کے مؤلف فرماتے ہیں کہ روح اور جان دینے کا مطلب یہ ہے کہ جب وہ اس کی مدد کا محتاج ہو تو اس کی حاجت برآوری میں پوری کوشش کرے۔

(۱۵۸) باب تین ہیں: جناب ابو عبد اللہ (امام جعفر صادق علیہ السلام) نے فرمایا کہ باپ تین ہیں۔ حضرت آدم علیہ السلام نے مومن کو جن، جن نے مومن اور کافر کو جن، امیں نے کافر کو جن۔ ان میں جن کے سلسلہ نہیں ہے وہ اٹھے دیتے ہیں اور بچے پیدا کرتے ہیں ان میں مادہ نہیں ہے۔

(۱۵۹) مومن کو تین عادتیں عطا ہوئی ہیں: جناب ابو جعفر (امام محمد باقر علیہ السلام) نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے مومن کو تین عادتیں عطا کی ہیں۔ ایک دنیا میں عزت، دوسرا آخوت میں کامیابی، تیسرا ظالموں کے دل میں خوف اور پھریا یہت پڑھی ولله العزة ولرسوله وللمؤمنین۔ قد افلح المؤمنون کو ہم فیہا خالدون تک پڑھا۔

(۱۶۰) لوگ تین چیزوں کی آرزو کرتے ہیں: جناب ابو عبد اللہ (امام جعفر صادق علیہ السلام) نے فرمایا کہ سزاوارتین مرد چاہتے ہیں کہ تمام کنجوں دولت مند ہو جائیں کیونکہ جب تمام لوگ دولت مند ہو جائیں گے تو کسی سے لینے کی قوی نہیں رکھیں گے۔ سزاوارتین مرد چاہتے ہیں کہ عیب دار شخص زیادہ ہو جائیں جب عیب دار مرد زیادہ ہو جائیں گے تو کسی کی عیب جوئی نہیں کریں گے۔ سزاوارتین مرد چاہتے ہیں کہ تمام بے عقل مرد

طیم اور با حوصلہ بوجائیں برخلاف کنجوسوں کے وہ چاہتے ہیں کہ لوگ پریشان ہوں۔ آلوگان چاہتے ہیں کہ لوگ آلوہ اور معتوب ہوں۔ بے عقل لوگ چاہتے ہیں کہ تمام لوگ بے عقل ہوں کیونکہ فقر کی صورت میں کنجوسوں کے محتاج ہوں گے۔ فساد و عیب جوئی عیب والے کا کام ہے۔ بے توف اور بے عقل کے گناہ محسوب نہیں ہوتے۔

(۱۶۱) امور تین ہیں: رسول اللہ نے فرمایا کہ امور تین ہیں۔ ایک وہ امر جس کی اچھائی تجھے معلوم ہواں پر عمل کرو۔ دوسرا وہ جس کی گمراہی تم پر ظاہر ہو اور اس کو تم چھوڑ دو۔ تیسرا وہ جس میں اختلاف ہواں کو اللہ تعالیٰ کے حوالے کر دو۔

(۱۶۲) چور تین ہیں: جناب ابو عبد اللہ (امام جعفر صادق علیہ السلام) نے فرمایا کہ چور تین ہیں۔ ایک زکوٰۃ نہ دینے والا، دوسرا وہ جو اپنی عورت کا حق مہر کھایا، تیسرا وہ شخص جس کا رادہ قرآن لے کر واپس کرنے کا نام ہو۔

(۱۶۳) فرشتوں کی گروہ تین ہیں: رسول اللہ نے فرمایا کہ فرشتوں کی تین فسمیں ہیں۔ ایک وہ جن کے دوپر ہیں، دوسرا وہ جن کے تین پر ہیں، تیسرا وہ جن کے چار پر ہیں۔

(۱۶۴) جن اور انسان تین تین قسم کرے ہیں: جناب ابو عبد اللہ (امام جعفر صادق) نے ارشاد فرمایا کہ جنات کے تین حصے ہیں۔ ایک حصہ فرشتوں کے ساتھ رہتا ہے، دوسرا ہو میں رہتا ہے، تیسرا حصہ کتوں اور سانپوں کی شکل میں موجود ہے۔ انسانوں کے تین حصے ہیں۔ ایک وہ جو اللہ تعالیٰ کے عرش کے سایہ میں ہوں گے جب اللہ تعالیٰ کے سایہ کے علاوہ کوئی سایہ نہیں ہوگا۔ دوسرا وہ ہوں گے جن سے حساب ہوگا اور عذاب میں ہوں گے۔ تیسرا وہ ہوں گے جن کی شکل میں انسانوں بھی ہوں گی ان کے دل شیاطین کے دل ہوں گے۔

(۱۶۵) تین اشخاص کرے پیچھے نماز نہیں پڑھنی چاہئے: جناب ابو عبد اللہ (امام جعفر صادق) نے فرمایا کہ تین اشخاص کے پیچھے نماز نہیں پڑھنی چاہئے۔ ایک جاہل، دوسرا جھوٹ بولنے والا، تیسرا وہ جو حکم کھلابد کاری کرتا ہو اگرچہ خوش عقیدہ ہی کیوں نہ ہو۔

(۱۶۶) تین چیزیں کھانے سے جسم موٹا اور تین چیزیں کھانے سے جسم پتلہ ہوتا ہے: جناب ابو عبد اللہ (امام جعفر صادق) نے فرمایا کہ تین چیزیں کھانے سے جسم موٹا ہوتا ہے۔ اور تین چیزیں کھانے سے جسم پتلہ ہوتا ہے۔ جن چیزوں سے جسم موٹا ہوتا ہے وہ یہ ہیں۔ ایک ہمیشہ گوشت کھانا، دوسرا خوشبو سوگھنا، تیسرا زم کپڑے پہنانا۔ جن چیزوں سے جسم پتلہ ہوتا ہے وہ یہ ہیں۔ ایک اندرا کھانے سے، دوسرا مچھلی کھانے سے، تیسرا گل خرما کھانے سے۔

کتاب کے مؤلف فرماتے ہیں کہ روزانہ بانے سے جسم لا غیر ہو جاتا ہے اور ایک روز چھوڑ کر نہانا چاہئے۔

(۱۶۷) مسلمانوں کے تمام احکام تین طریقوں سے جاری ہوتے ہیں: جناب امیر المؤمنین (علیٰ ابن ابی طالب علیہ السلام) نے فرمایا کہ مسلمانوں کے تمام احکام تین طریقوں سے جاری ہوتے ہیں۔ ایک شہادت عادل سے، دوسرا قطعی قسم سے، تیسرا وہ حکم جو انہم طاہرین کی طرف سے پہنچا ہو۔

(۱۶۸) تین چیزیں تین چیزوں کے ساتھ ہیں: جناب ابو الحسن الرضا (امام علی رضا) نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے تین چیزوں کا حکم دیا جو دوسری تین چیزوں سے ملی ہوئی ہیں۔ نماز اور زکوٰۃ کا حکم دیا ہے جو نماز پڑھنے اور زکوٰۃ نہ دے اس کی نماز قبول نہیں ہوتی۔ اپنے والدین کا شکر کرنے کا حکم دیا جس نے والدین کا شکر اور انہیں کیا اس نے اللہ کا شکر، انہیں کیا اللہ سے ذرخ نے اور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم جس کا حکم دیا جس نے اللہ سے ذرخ نے۔

(۱۶۹) تین چیزیں اللہ سے سفارش کریں گی اور سفارشیں قبول ہوں گی: رسول اکرم نے فرمایا کہ تین چیزیں اللہ تعالیٰ سے سفارش کریں گی اور ان کی سفارش قبول ہوگی۔ ایک انبیاء کی سفارش، دوسرے علماء کی سفارش، تیسرا شہداء کی سفارش۔

(۱۷۰) سب سے پہلے فرعہ اندازی تین کرنے لئے ہوتی: جناب عجھضر (امام محمد باقرؑ) نے فرمایا کہ سب سے پہلے جس کے لئے قرمد اندازی کی گئی وہ مریمؑ بنت عمران تھیں۔ اللہ تعالیٰ نے کہا کہ ابے رسول (آپؑ) تو اس وقت نہیں تھے جب مریمؑ کے لئے لوگوں نے پانی میں قرعہ ڈالے کہ اس کی سر پر کتنی کون کرنے گا؟ قرعہ چھتے۔

حضرت یونسؑ کے لئے قرعہ اندازی ہوئی۔ تین بار حضرت یونسؑ کا نام نکلا۔ وہ کشمی کے درمیان آئے۔ محفلی منہ پھیلائے ہوئے تھی۔

حضرت یونسؑ نے اپنے آپ کو اس کے منہ میں دے دیا۔

عبدالمطلبؑ کے نو فرزند تھے انہوں نے نذر مانگی کہ اگر اللہ تعالیٰ ایک اور فرزند عطا کرے گا تو اس کو ذبح کریں گے۔ جناب عبداللہ پیدا ہوئے۔ ان کو ذبح نہیں کر سکتے تھے کیونکہ جناب رسول اللہ آپؑ کی نسل میں تھے۔ وہ اونٹوں اور عبداللہ کے درمیان قرعہ اللہ عبد اللہ کے نام نکلا۔ دس دس اونٹ زیادہ کرتے گئے قرعہ عبد اللہ کے نام نکلتا گیا۔ جب سو (۱۰۰) اونٹ ہو گئے تو قرعہ اونٹوں کے نام نکلا۔

عبد نے کہا میں نے اپنے رب کے ساتھ انصاف نہیں کیا۔ تین مرتبہ قرعہ اللہ اگیا۔ تینوں مرتبہ اونٹوں کے نام نکلا۔ کہا ب میر ارب مجھ سے راضی ہے۔ چنانچہ اونٹوں کو خر کیا۔

(۱۷۱) سفر جل (بھی) میں تین خوبیاں ہیں: شہاب بن عبد ربہ نے کہا کہ میں نے ابو عبد اللہ (امام عصر صادقؑ) کو فرماتے ہوئے سن کہ زیر رسول اکرمؑ کی خدمت میں حاضر ہوا۔ اس کے ہاتھ میں ایک ہی تھی۔ (آپؑ نے) فرمایا: اے زیر تیرے ہاتھ میں کیا ہے؟ اس نے عرض کیا: نہی ہے۔ (آپؑ نے) فرمایا: ہی کھاؤ اس میں تین خصوصیات ہیں۔ اس نے عرض کیا کوئی؟ (آپؑ نے) فرمایا: دل کو گرم، گنجوں کوئی، اور بزرد کو بہادر بناتی ہے۔

مؤلف کتاب ہذا فرماتے ہیں کہ میں نے اپنے شیخ محمد بن حسن کو فرماتے ہوئے سن۔ وہ حضرت صادقؑ (امام عصر صادقؑ) سے روایت کرتے ہیں کہ زیر بالقاعدہ ہم اہل بیت کے ساتھ رہے۔ جب ان کا فرزند بدکار ہوا تو اس نے ان کو گمراہ کیا اور انہوں نے پہلا عقیدہ ترک کر دیا۔

(۱۷۲) پیاز میں تین خوبیاں ہیں: سیاہ غلام بیچنے والا میسر کہتا ہے کہ میں نے جناب ابو عبد اللہ (امام عصر صادقؑ) کو فرماتے ہوئے سن کہ پیاز کھاؤ اس میں تین خوبیاں ہیں ایک منہ کو خوبہ دار کرتی ہے، دوسرا دانت سخت کرنی ہے، تیسرا نطفہ اور رہا کو بڑھاتی ہے۔

(۱۷۳) ورد تین چیزوں میں اثر کرتا ہے: رسول اللہ نے ارشاد فرمایا کہ (لکھی ہوئی دعاؤں کا) ورد تین چیزوں میں اثر کرتا ہے۔ بچھو کا کٹا ہوا، دوسرے نظر برد، تیسرا نگرایا ہوا خون۔

(شرح: اس سے یہ ظاہر ہوا ہے کہ خون کی تاثیراتی زیادہ ہوتی ہے کہ بچھنے لگانے سے بھی اس کو ایل نہیں کیا جاسکتا۔)

(۱۷۴) تین چیزیں دین میں سمجھداری کی علامت ہیں: جناب ابو الحسن (امام علی رضاؑ) نے فرمایا کہ فہم اور بصیرت کی علامت برداری عقولمندی اور خاموشی ہے۔ خاموشی حکمت کا دروازہ ہے۔ خاموشی محبت لاتی ہے اور بھلانی کی طرف راستہ رکھاتی ہے۔

(۱۷۵) تین چیزوں میں بھونکنا برا ہے: جناب ابو عبد اللہ (امام عصر صادقؑ) نے فرمایا کہ لکھی ہوئی دعا، اگر مکھانا اور زبدہ کرنے کی جگہ

پھونک مارنا رہا ہے۔

(۱۷۶) جس میں یہ تین عادتیں ہوں گی وہ دوزخ میں ہوگا: جناب ابو عبد اللہ(امام جعفر صادقؑ) نے فرمایا کہ جس شخص میں یہ تین عادتیں ہوں گی وہ یقیناً دوزخ میں ہوگا۔ ایک جنگا کرنے والا، دوسرا بزدل، تیسرا کجھوں کرنے والا۔ اگر عورت میں یہ تین باتیں ہوں گی تو وہ دوزخ میں ہوگی۔ ایک بے شرمی، دوسرے خود فرشتی، تیسرا بد کاری۔

(۱۷۷) حرام مال کمانی سے تین چیزوں مسلط ہوتی ہیں: جناب ابو عبد اللہ(امام جعفر صادقؑ) نے فرمایا کہ جو شخص حرام مال کمانے گا پورا دگار عالم اس شخص پر تین چیزوں مسلط کرے گا۔ ایک عمارت، دوسرے پانی، تیسرا منٹ۔

(۱۷۸) تین باتوں میں مومن کر کے لئے آدم (راحت) ہے: جناب ابو عبد اللہ(امام جعفر صادقؑ) نے فرمایا کہ مومن کے لئے تین باتوں میں آرام و راحت ہے۔ ایک وسیع گھر میں جو اس کے عیب کو بری حالت میں چھپائے رکھے گا، دوسرے نیک عورت جو دنیا اور آخرت کے کام میں اس کی مدد کرے گی، تیسرا بیٹی یا بیک جسے مومن یا شادی کے بعد گھر سے جدا کرے گا۔

(۱۷۹) مرد کی سعادت تین چیزوں میں ہے: جناب علیؑ بن حسین (امام زین العابدینؑ) نے فرمایا کہ آدمی کے لئے سعادت یہ ہے کہ اس کی روزی کا سلسہ اس کے وطن میں ہو، دوسرے اس کے پاس اٹھنے بینٹنے والے نیک لوگ ہوں، تیسرا اس کا نیک فرزند اس کا مددگار ہو۔

(۱۸۰) تین اشخاص کی دعا قبول نہیں ہوتی: ولید بن صالح نے کہا کہ میں نے جناب ابو عبد اللہ(امام جعفر صادقؑ) کی خدمت میں حاضر قہاں کے پاس خرے کا ایک قhal رکھا ہوا تھا۔ ایک سائل آپؑ کے پاس آیا۔ آپؑ نے اس کو اس میں سے دے دیا۔ دوسرا سائل آیا اس کو دیا۔ تیسرا سائل آیا (آپؑ نے) فرمایا کہ اللہ تعالیٰ تیرے رزق میں وسعت دے۔ آپؑ نے فرمایا کہ اگر کسی شخص کے پاس تین یا چالیس ہزار کا مال ہو پھر اپنی مرضی سے راحت میں تقسیم کر دے اور اس کے پاس کچھ نہ رہے وہ ان تین آدمیوں میں سے ہوگا جن کی دعا قبول نہیں ہوگی۔ میں نے عرض کیا: میں قربان جاؤں وہ لوگ کون ہیں؟ (آپؑ نے) فرمایا کہ ایک شخص کو خدا نے مال سے نواز، اس نے تمام مال را خدا میں خرچ کر دیا اور کہتا ہے کہ اے اللہ مجھے رزق دے۔ دوسرا وہ شخص جو اپنی بیوی پر ظلم کرتا ہے اور اس سے نفرت کرتا ہے، اللہ تعالیٰ اس لے جواب میں فرماتا ہے کہ کیا میں نے اس کے ندر کھن کا اختیار تھے نہیں دیا تھا؟ تیسرا وہ شخص جو گھر میں بیٹھ گیا، دروازہ بند کر دیا، روزی کی تلاش میں نہ لکا، اور کہتا ہے کہ اے اللہ مجھے روزی عطا کر۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ میں نے تیری روزی کا راستہ مقرر نہیں کیا تھا؟۔

(۱۸۱) سالانہ روزے ہر ماہ تین روز کے ہیں: علی بن ابی حزہ نے اپنے والد سے روایت کرتے ہوئے کہا کہ میں نے ابو عبد اللہ(امام جعفر صادقؑ) سے دریافت کیا کہ رسول اکرمؐ سال میں کتنے روزے رکھتے تھے؟ (آپؑ نے) فرمایا کہ ہر ماہ تین روزے رکھتے تھے۔ پہلے عشرہ میں جمعرات کا روزہ۔ دوسرے عشرہ میں بدھ کا روزہ۔ آخری عشرہ میں جمعرات کا روزہ۔ یہ تین روزے پورے ماہ کے روزے کے برابر ہیں۔ پورا دگار عالم کا ارشاد ہے کہ جو ایک نیکی لائے گا اس کو دس نیکیاں ملیں گی۔ جو شخص کمزوری کی وجہ سے روزہ نہ رکھ سکے اس کو ایک درہم صدقہ دینا چاہئے۔ ایک درہم کا صدقہ ایک دن کے روزے سے افضل ہے۔

(۱۸۲) مومن کی سرگرمی تین چیزوں میں ہے: جناب ابو جعفر(امام محمد باقرؑ) نے فرمایا کہ مومن کی سرگرمی تین چیزوں میں ہے۔ ایک عورتوں سے متع کرنا۔ دوسرے دوستوں سے بچی محبت کرنا۔ تیسرا نماز شب پڑھنا۔

(۱۸۳) جس شخص کو تین چیزیں مل گئیں گویا اسر تمام چیزیں مل گئیں: رسول اکرم نے ابو درداء سے فرمایا کہ جس شخص نے صح تندرستی اور امن میں کی کہ اس کی روز کی خوارک بھی اس کے پاس ہو وہ ایسا ہے گویا اس کو قام دنیا میں گئی ہو۔ اے فرزندِ ختم تیرے لئے کافی ہے کہ تو سیر ہو کر کھائے۔ جس چیز کا چھپانا ضروری ہے اس کو چھپائے اگر اپنے لئے کھر ہے تو بہت اچھا ہے اگر سواری کے لئے گھوڑا ہے تو بہت اچھا ہے اور اگر پانی کا پیالہ ہے تو اس میں حساب ہو گا یا عذاب ہو گا

(شرح: مال حلال ہے تو حساب اگر حرام ہے تو عذاب ہو گا۔)

(۱۸۴) رسول اللہ نے خندق میں تین مرتبہ کdal ماری اور تین مرتبہ اللہ اکبر کہا: رسول اللہ نے خندق کھونے کا حکم دیا۔ ایک بہت بڑا اور سخت پھر خندق میں دریافت ہوا۔ کوئی کdal اس پر اثر نہیں کر رہی تھی۔ رسول اللہ خود تشریف لائے اس کو دیکھا پئے کہ پڑے کو چڑھا کر کdal کو پکڑا اور بسم اللہ کہہ کر کdal ماری پھر کا تیسرا حصہ ٹوٹ گیا۔ آپ نے فرمایا: اللہ اکبر! الک شام کی سنجیاں میرے حوالے کر دی گئی ہیں۔ بخار میں سرخ محلات دیکھ رہا ہوں۔ دوسرا مرتبہ زور سے کdal ماری اور بسم اللہ کہہ تیسرا حصہ ٹوٹ گیا۔ اللہ اکبر کہا اور کہا: مجھے فارس کی چایاں دے دی گئی ہیں۔ میں مدائیں کے سفید غلیل دیکھ رہا ہوں۔ تیسرا مرتبہ پھر کdal ماری باقی پھر کمی ٹوٹ گیا اللہ اکبر کہا کہ مجھے یعنی کی سنجیاں دی گئی ہیں۔ میں یہاں سے کھڑے ہو کر صنماع کے دروازے دیکھ رہا ہوں۔

(۱۸۵) تین کام پروردگار عالم کو زیادہ پسند ہیں: عبداللہ بن مسعود نے کہا کہ میں نے رسول اللہ سے دریافت کیا کہ اللہ تعالیٰ کو کون کون سے کام زیادہ پسند ہیں۔ (آپ نے) فرمایا: وقت کے اندر نماز پڑھنا، دوسرے والدین کے ساتھ نیکی کرنا، تیسرا اللہ کی راہ میں جہاد کرنا۔ اتنا مجھ سے کہا اگر میں زیادہ پوچھتا تو زیادہ بتاتے۔

(۱۸۶) تین چیزیں اس امت پر خوفناک ترین ہیں: رسول اللہ نے فرمایا کہ میں اپنی امت سے تین چیزوں میں ڈرتا ہوں۔ ایک عالم کی غلطی سے، دوسرے منافق سے جو اپنے غلط مدعایا کا ثبوت قرآن سے نیش کرے، تیسرا دنیا سے جو تمہاری گروہ مار دے اور اس کا الزام (بھی) تمہارے اوپر عائد کرے۔

(۱۸۷) جو شخص اللہ اور آخرت پر ایمان لاتے گا وہ تین کام نہیں کرے گا: رسول اللہ نے فرمایا کہ جو شخص اللہ اور روز قیامت پر ایمان رکھے گا وہ تین کام نہیں کرے گا۔ ایک بہنہ ہو کر حمام میں نہیں جائے گا، دوسرے جس دستر خوان پر شراب ہو گی وہاں کھانا نہیں کھائے گا، تیسرا اپنی بیوی کو گھر کے باہر حمام میں نہیں جانے دے گا۔

(۱۸۸) اس امت میں تین باتیں ہونے سے ڈل گتا ہے: رسول اکرم نے فرمایا کہ مجھے اپنے بعد اپنی امت میں تین باتوں کے ہونے سے ڈر گلتا ہے ایک قرآن کی صحیح اور حقیقی معنوں میں تفسیر نہیں کریں گے، دوسرے عالم کی غلطی پر عمل کریں گے، تیسرا ایسے مال کی زیادتی ہو گی جس سے وہ گمراہ ہو جائیں گے اور اتر اجائیں گے۔ ابھی ان کا علاج بتاتا ہوں۔ قرآن کی حکم آیات پر عمل کرو، تباہیات پر صرف ایمان لاو، عالم کی آزمائش کا انتظار کرو، اس کی لغزش پر عمل نہ کرو۔ مال سے بچنے کا صحیح طریقہ یہ ہے کہ اللہ کا شکردا کرو مال کا حق ادا کرو۔

(شرح: نعمت مال پر مکر کا مطلب یہ ہے کہ اس جگہ خرچ نہ ہو جو خدا کو ناپسند ہے۔ اور اس مال کے حقوق واجب و مستحب ادا کر دیئے گئے ہوں۔)

(۱۸۹) آنحضرت کو دنیا کی تین چیزیں پسند تھیں: نبی نے فرمایا کہ میرے لئے دنیا میں عورتیں، خوشبو اور نماز میری آنکھوں کی

ٹھنڈے اور روشنی ہے۔ حضرت انس جناب رسول اللہؐ سے روایت کرتے ہیں کہ مجھے تمہاری دنیا سے عورتیں، خوشبو اور میری آنکھوں کی روشنی نماز پڑھنے سے ہے۔

مؤلف کتاب فرماتے ہیں کہ مکمل خدا کہتے ہیں کہ آنحضرتؐ نے فرمایا مجھ دنیا سے عورتیں، خوشبو پسند ہے۔ تیسری چیز کہنے سے شرما گئے اور نماز کا نام لے لیا۔ وہ جھوٹے ہیں۔ اس حدیث میں رسول اللہؐ کی مراد نماز تھی کیونکہ اگر شادی شدہ آدمی دور کعت نماز پڑھنے گا وہ غیر شادی شدہ آدمی کی ستر (۷۰) رکعت نماز سے افضل ہوگی۔ آنحضرتؐ کو عورتیں نماز کی وجہ سے محبوب تھیں۔ اسی طرح فرمایا کہ اگر عطر لگا کر آدمی دور کعت نماز پڑھنے گا تو وہ عطر نہ لگانے والے شخص کی ستر (۷۰) رکعت نماز سے افضل ہوگی۔ عطر نماز کی وجہ سے محبوب تھا۔ پھر فرمایا میری آنکھوں کی روشنی نماز ہے کیونکہ اگر کوئی شخص عطر (خوشبو) لگاتا ہے اور شادی کرتا ہے پھر نماز نہیں پڑھتا ہے تو اس کو شادی کرنے اور خوشبو گانے کا کوئی فائدہ نہیں ہے۔

(۱۹۰) جناب صادقؐ (امام جعفر) تین چیزوں سے فارغ نہیں ہوتے تھے: مالک بن انس مدینہ کے فقید کا بیان ہے کہ میں اکثر جعفر بن محمدؐ (امام صادقؐ) کی خدمت میں حاضر ہوتا رہتا تھا۔ آپ مجھے تکمیل پیش کرتے میری منزلت جانتے اور فرماتے کہ اے مالک میں تجھے دوست رکھتا ہوں۔ میں اس سے خوش ہوتا، اللہ کی حمد کرتا۔ آپ کا معمول تھا کہ تین باتوں سے خالی نہیں ہوتے تھے۔ ایک روزہ دار ہوتے یا نماز پڑھتے یا خدا کو یاد کرتے۔ آپ بڑے عابد، بڑے زاہد اور اللہ تعالیٰ سے ذرتے تھے، کشیر الحدیث تھے خوش بخل اور آپ سے بہت فوائد حاصل ہوتے۔ جب فرماتے کہ رسول اللہؐ نے فرمایا کہی آپ کارنگ بزرگ بھی زرد پر جاتا، کبھی حالت بگڑ جاتی کہ آپ کو جانے والا پیچان نہیں سکتا تھا۔ میں نے ایک سال آپ کے ساتھ حج کیا۔ احرام کے وقت جب سوار ہوئے تلبیہ کہا تو آواز گے میں بند ہو گئی۔ سواری سے گرنے کے قریب تھے۔ عرض کیا گیا۔ اے فرزندِ رسول تلبیہ کہنا تو ضروری ہے۔ (آپ نے) فرمایا: اے ابن ابی عامر کے فرزند کیس کس طرح لبیک اللہم لبیک کی جرات کرو؟ میں توڑتا ہوں کہ کہیں اللہ تعالیٰ لا لبیک ولا سعدیک نہ کہہ دے۔

(۱۹۱) امام رضا علیہ السلام کا زائر تین جگہ فائدہ اٹھائے گا: حضرت امام رضا علیہ السلام نے فرمایا کہ جس نے دور ہونے کے بعد بھی میری قبر کی زیارت کی میں قیامت کے روز تین مقامات پر جا کر اسے نجات دلوں گا۔ (ایک اس وقت) جب اعمال نامہ دائیں یا بائیں با تھیں دیے جائیں گے، دوسرے اس وقت (جب) پل صراط عبور کر رہے ہوں گے، تیسرا اس وقت جب اعمال میزان میں وزن کیے جا رہے ہوں گے۔

(۱۹۲) اعمال تین قسم کرے ہیں: جناب حسینؑ ابن علیؑ (علیہ السلام) نے کہا کہ میں نے اپنے والد بزرگ وار علیہ السلام کو فرماتے ہوئے سنا کہ اعمال کی تین قسمیں ہیں۔ ایک فرائض، دوسرے فضائل، تیسرا نیا۔ فرائض کا تعلق اللہ تعالیٰ کے حکم، مرضی، قضاؤ قدر، مشیت اور علم سے ہوتا ہے۔ فضائل کا تعلق اللہ کے حکم سے نہیں بلکہ اللہ تعالیٰ کی مرضی، قضاؤ قدر، مشیت اور علم سے ہوتا ہے۔ نیا کا تعلق اللہ تعالیٰ کے حکم سے نہیں ہوتا۔ لیکن قضاؤ قدر، مشیت اور علم سے ہوتا ہے۔ پھر اللہ تعالیٰ اس پر پڑزادے گا۔

کتاب کے مؤلف فرماتے ہیں کہ گناہوں میں قضائی الہی کا مطلب گناہوں سے روکنا ہے۔ خدا کا حکم ان میں منع کرنا ہے۔ اللہ تعالیٰ کی قدر کا مطلب ہے کہ اللہ کو ان کے مبلغ اور مقدار کا علم ہے۔ مشیت کا مطلب ہے کہ اللہ نے گناہوں سے روکا۔ قولِ نبی تخدیر سے منع کیا۔ جبر نہ کیا۔ قوت اور طاقت سے منع نہیں کیا۔

(شرح فرائض فریض کی جمع ہے اور فرائض سے مراد وہ امانت ہے جو ایک مکفی شخص کو انجام دینے چاہیے۔ اور ان کے بارے میں حکمِ الہی آپ کا ہے۔ اور

فضائل فضیلت کی جمع ہے اور یہ وہ اعمال ہیں جو مصلحت کے تحت انجام پاتے ہیں اور ان میں خوبی ہوتی ہے لیکن یہ واجب اور حتمی نہیں ہیں جیسے کے مستحبات (جو واجب حتمی نہیں ہوتے) اور اس روایت سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ امر واجب کے لئے ہوتا ہے اور مستحبات وہ ہیں جن کے کرنے کی کوئی پابندی نہیں ہے۔ اور فعل مباح اور کرکروہ کا بیہاء وجودی نہیں ہے ورنہ اعمال پانچ قسم کے قرار پاتے نہ کہ تین قسم کے ممکن ہے یہ کہا جائے کہ مباحات و مکروہات تو فضائل میں شامل ہیں۔ مباحات تو اس طرح کہ مباح فعل تحصیل فضیلت میں مددگار ہوتا ہے اور اگر اس کی ہم کسی رذیلت (اخلاقی برائی) کا مقتدرہ قرار دیں تو وہ رذیلت سمجھا جائے گا۔ اس وجہ سے کوئی بھی مباح عمل مطلق (آزاد۔ اکیلا) نہیں ہوتا۔ اور بندہات کو اگر ترک کیا جائے تو وہ بھی فضیلت کے دائرے میں آ جائیں گی۔ اسی لئے ان برے کا مولوں کو ترک کرنا جو کرکروہ ہیں حصول فضیلت و کمال نفس کا سبب ہوتا ہے اور کیونکہ اس روایت میں گناہوں میں قضاء و قدر کا داخل بھی بتایا گیا ہے تو ممکن ہے کہنا سمجھا فرادیہ سمجھیں کہ اگر ارتکاب گناہ قضاء و قدر الہی سے ہوتا ہے تو جبرا لازم آئے گا لہذا مصنف کتاب نے قضاء و قدر کیوضاحت کر دی ہے اور کہتا ہے کہ اس بات کا مطلب کہ گناہ قضائے الہی سے ہوتے ہیں یہ ہے کہ چونکہ گناہوں کے بارے میں خدا کا حکم ان سے چھپا اور ان کو ترک کرنا ہے اور جب مکلف (وہ شخص جس پر احکام شرعی عائد ہوتے ہیں) حکم خدا کی خلافت کرتا ہے اور اپنے اختیار سے ان گناہوں کا مرتكب ہوتا ہے تو وہ گناہ گارثابت ہو جاتا ہے اور اس کا مطلب کہ گناہ قدر الہی سے ہوتے ہیں یہ ہے کہ خدا کو ان کی مقدار کا علم ہے اور اس کا مطلب کہ گناہ خدا کی مرتبی سے ہوتا ہے یہ ہے کہ خدا چاہتا ہے کہ گناہ کارکوئی بات، طریقہ، رکاوٹ اور گناہ سے پرہیز کرنے سے دور رکھے لیکن زور دوز بردتی سے نہیں ورنہ جبرا لازم آئے گا۔ پس قضاء کے معنی حکم تکلفی کے ہوئے اور قدر بندوں کے کردار کا تفصیلی علم ہوتا ہے اور مشیت سے مراد ان کو اختیار دینا ہے اور ان میں سے کوئی بھی مکلف کو مل کی ترغیب دینے والی چیز نہیں ہے کہ جس کی وجہ سے اس کا اختیار سلب ہو جائے اور وہ بے اختیاری کی وجہ سے راحت یا حرام عمل انجام دیں۔ سب تو خود مکلف کی آزادی و اختیار کے مقدمات میں ہر ایسے عمل کے لئے جن کو وہ انجام دے یا جس کا وہ ارتکاب کرے۔)

(۱۹۳) امام محمد باقرؑ نے امام جعفر صادقؑ کو تین باتوں کا حکم دیا اور تین باتوں سے منع کیا: سفیان ثوری کا بیان ہے کہ میں امام جعفر صادقؑ کی خدمت میں حاضر ہوا اور عرض کیا کہ اے فرزند رسولؐ مجھے صحبت فرمائیے۔ (آپؑ نے) فرمایا: جھوٹ بولنا مردگی نہیں ہے۔ بادشاہوں کو بھائی نہ سمجھو۔ حاسد بھی آسودہ حال نہیں ہوتا۔ بدآخلاق سردار بنتا۔ عرض کیا گیا: اے فرزند رسولؐ اور فرمائیے۔ (آپؑ نے) فرمایا کہ اللہ تعالیٰ سے ڈر و مون ہو جاؤ گے، اللہ تعالیٰ کی تقسیم پر راضی رہو غنی ہو جاؤ گے۔ پڑوی سے اچھا سلوک کرو آرام سے رہو گے۔ فاجر (بدکار) کی صحبت میں نہ رہو اس سے بدکاری کی باتیں سیکھو گے۔ ایسے لوگوں سے مشورہ کرو جو اللہ سے ڈرتے ہیں۔ عرض کیا گیا: اے فرزند رسولؐ اور فرمائیے (آپؑ نے) فرمایا: جو شخص رشتہ داروں کے بغیر عزت، مال کے بغیر تو نگری، سلطنت کے بغیر رعب و دبدبہ چاہے اسے گناہ خدا کی ذلت سے خدا کی اطاعت کی طرف آنا چاہئے۔ عرض کیا گیا: اے فرزند رسولؐ اور فرمائیے۔ (آپؑ نے) فرمایا: مجھے میرے پدر بزرگوار علیہ السلام نے تین باتوں کے کرنے اور تین باتوں کے نہ کرنے کا حکم دیا ہے۔ ایک جو شخص بروں کی صحبت میں بیٹھنے کا سالم نہیں رہے گا، جو بدنام جگہ پر جائے گا بدنام ہو گا، جو زبان پر قابو نہ رکھ کا شمار ہو گا۔ پھر مجھے یہ دو شعر سنائے۔

|                                              |                          |
|----------------------------------------------|--------------------------|
| عود لسانک قول الخیر تحظ به                   | ان اللسان لما عودت يتعار |
| زبان کو اجھی باتوں کا عادی بناؤ گے دیکی ہوگی |                          |

موکل بتقاضی ما سنت له فی الخیر والشر فانظر کیف تعاد  
تیری زبان سے تیری بتائی ہوئی بات نکلگی

(۱۹۳) قائم آل محمد (امام عصر) ظہور کے وقت تین باتوں کا حکم دیں گے: جناب ابو عبد اللہ (امام جعفر صادق) اور ابو الحسن (امام رضا) نے فرمایا کہ جب امام عصر ظہور فرمائیں گے تو تین باتوں کا حکم دیں گے اس سے پہلے کسی نے یہ حکم نہیں دیا ہوگا۔ (۱) بوڑھے زنا کرنے والے کو قتل کرنے کا حکم (۲) زکوٰۃ ندینے والے کو قتل کرنے کا حکم (۳) جو چیز سایہ ڈالے گی بھائی اس کو میراث دے گا۔ (شرح: طاہر مقصود یہ ہے کہ بھائی کے گھر سے ایک حصہ بھائی کو دےتا کہ اس سے فائدہ اٹھائے)۔

(۱۹۴) سلمان فارسیؓ سے نبیؐ نے فرمایا کہ تیری بیماری میں تین باتیں ہوں گی: رسول اللہؐ نے سلمان فارسیؓ سے فرمایا کہ تیری بیماری میں تین باتیں ہوتی ہیں۔ ایک بیشہ اللہ کو یاد کرتے ہو، دوسرا تیری دعا قبول ہوتی ہے، تیسرا تیری بیماری کی وجہ سے تمام گناہ منادیے جاتے ہیں۔ پر دروگار عالم تجھے تمام ہندگی خیریت سے رکھے گا۔

(۱۹۵) حضرت عمرؓ نے کہا میں تین باتوں سے تو بہ کرتا ہوں: حضرت عمرؓ نے موت کے وقت کہا کہ میں تین باتوں سے اللہ تعالیٰ سے تو بہ کرتا ہوں ایک یہ کہ میں نے اور ابو بکرؓ نے مل کر خلافت کو غصب کر لیا۔ اس نے مجھے مسلمانوں کا خلیفہ بنایا اور ایک کو دوسرے پر ترجیح دی۔ جابر بن عبد اللہ نے کہا کہ میں عمرؓ کی موت کے وقت ان کے پاس موجود تھا۔ عمرؓ نے کہا میں تین باتوں سے اللہ سے تو بہ کرتا ہوں اور نادم ہوں۔ ایک یہ کہ قید یوں کو واپس کر دیا، دوسرا رسول اللہؐ نے اسماء کو ہم پر سردار بنایا اور میں لوٹ کر واپس آگیا، تیسرا اہل بیت کے خلاف (اس بات پر) جمع ہو گئے کہ جب رسول اللہؒ کی موت ہوں گے تو اہل بیت کے کسی شخص کو خلیفہ نہ ہونے دیں گے۔

زیاد بن عیسیٰ نے کہا کہ میں نے ابو جعفر (امام محمد باقر)ؑ کو فرماتے ہوئے سن کہ عمرؓ نے موت کے وقت کہا کہ میں تین باتوں سے اللہ سے تو بہ کرتا ہوں۔ ایک لشکر اسماء سے واپس آ گیا تھا، یہ کے قیدی چھوڑ دیئے، اس اللہ سے تو بہ کرتا ہوں کہ میں اس اندریش سے تو بہ کرتا ہوں کہ خدا سے چاہتا ہوں کہ اس کے نقصان سے ہمیں محفوظ رکھے۔ ابو بکرؓ بیعت اچانک ہو گئی تھی۔ اللہ تعالیٰ اس کے شر سے محفوظ رکھے۔

(شرح: یہ روایت آج ان تاریخ نویسیوں کی تائید کر رہی ہے جو یہ کہتے ہیں کہ اصحاب بیت المقدس میں سے ایک گروہ (یا ایسی پارتی) کا وجود تھا جو سے پہلو گروہ (تین رخی پارتی) کہلاتا تھا۔ جن کے لیے رعی، ابو بکرؓ اور ابو عبدیہ تھے۔ اور ان کا مقصد یہ تھا کہ جناب بیت المقدس کے بعد ہرگز بھی خاندان رسالت کے رئیس و رہبر علیٰ ابن ابی طالبؓ کو خلافت تک نہ آنے دیں تاکہ حکومت اسلامی عدالت دستور قرآنی پر گامزن نہ ہو سکے۔

زیاد بن عیسیٰ کہتا ہے کہ میں نے پانچویں امام سے فرمایا کہ جب عمرؓ کا وقت وفات قریب ہوا تو انہوں نے کہا کہ میں اس بات پر حضور خداوندی میں تو بہ کرتا ہوں کہ میں لشکر اسماء سے لوٹ آیا تھا اور اس بات پر بھی کہ میں نے یہ کے قید یوں کو آزاد کر دیا تھا۔ اور اس برسے خیال سے جو تم دل میں چھپائے ہوئے تھے بھی تو بہ کرتا ہوں۔ میں خدا سے دعا کرتا ہوں کہ اس کے ضرر سے سب کو محفوظ رکھے (دراصل) ابو بکرؓ کی بیعت ایک ناگہانی اور بے مثوا کے روپ پر جانے والا امر تھا۔

(۱۹۶) حضرت ابو بکرؓ نے کہا کہ مجھے دنیا کی تین باتوں پر افسوس ہے۔ میں نے ان کو کیا۔ میں پسند کرتا ہوں کہ ان کو ترک کر دیتا۔ تین باتوں کو چھوڑ دیا۔ پسند کرتا ہوں کہ ان کو کرتا۔ پسند کرتا ہوں کہ تین باتیں رسول اللہؐ

سرے پوچھے لیتا: حضرت ابو بکرؓ کا جس روز یہاری میں انتقال ہوا تھا کہ مجھے دنیا کی تین باتوں پر فحوس ہے۔ جن کو پسند کرتا ہوں کہ ان کو نہ کرتا، تین باتیں چھوڑ دی تھیں پسند کرتا ہوں کہ ان کو کرتا، تین باتیں رسول اللہؐ سے پوچھے لیتا جو میں نے کی ہیں، چاہتا ہوں کہ ان کو نہ کرتا۔ ایک یہ کہ کاش میں بننا ب فاطمۃ الزہراؑ کے گھر کے دروازے کو نہ کھولنا اگرچہ وہ جنگ ہی کے لئے کیوں نہ بند کیوں جاتا۔ دوسرے یہ کہ کاش میں غذا کے گھر کو آٹے نہ لگاتا۔ یا اس کو فوراً قفل کر دیتا یا اس کو رہا کر دیتا۔ کاش کہ سفید کے روز خلافت عمریاب نبید کے لئے میں ڈالتا۔ وہ خیفہ جو اور میں وزیر ہوتا۔ جن باتوں کو میں نے چھوڑ دیا پسند کرتا ہوں کہ ان کو کرتا۔ وہ یہ ہیں کہ جس روز ایشعث قید ہو کر میرے پاس آیا تھا۔ میں اس کی گردان اڑا دیتا۔ مجھے معلوم ہوا کہ اس نے صاحب شرک اعانت کی تھی۔ کاش کہ جس روز میں نے عمر کو مردین کے ساتھ جنگ کے لئے بھجا تھا اس روز خود ایک یہستی میں چلا جاتا۔ اگر مسلمان کامیاب ہو جاتے تو اپنی آنکھوں سے دیکھتا ہے خود میدان جنگ میں پہنچ جاتا یا لکھ بھجا۔ جنگ میں کامیاب ہوتا۔ کاش جب میں خالد بن ولید کو شام بھیجتا تو اس وقت عمر بن خطاب کو جنگ خاور کی طرف روانہ کرتا (عراق و ایران) تاکہ رائیں میں میرے دونوں باتھ اللہ تعالیٰ کی راہ میں جنگ میں مصروف ہوتے۔ جن تین باتوں کو رسول اللہؐ سے پوچھنا چاہتا تھا وہ یہ ہیں۔ ایک یہ کہ رسول اللہؐ سے پوچھ لیتا کہ خلافت کا حقدار کون ہے؟ میں اس معاملہ میں کوئی بھگڑا نہیں کرتا۔ دوسرے میں یہ سمجھی پوچھ لیتا کہ خلافت میں انصار کا بھی حق ہے یا نہیں۔ تیسرا۔ آنحضرت سے بھائی اور پیچا کی میراث کے متعلق پوچھ لیتا۔ اس بارے میں میرے دل میں کچھ خلش محسوس ہوتی ہے۔

کتاب کے مؤلف فرماتے ہیں کہ غدرِ خشم کے مقام پر جب آنحضرت نے علی ابن ابی طالب علیہ السلام کی خلافت کا اعلان کیا تھا تو اس پر کسی نے اعتراض نہیں کیا تھا۔ جب جانب سیدہ فاطمہ زہراؑ سے باش فدک چھین لیا تھا تو آپ نے انصار کو خطبہ دیا تھا (کہ فدک میرا حق ہے) تو انصار نے جواب میں کہا تھا کہ اے دختر رسول اللہؐ اگر ابو بکر کی بیعت کرنے سے پہلے آپ کی بات سن لیتے تو حضرت علی علیہ السلام کے علاوہ کسی کی بیعت نہ کرتے۔ (آپ نے) فرمایا کہ میرے والد بزرگوار علیہ السلام نے غدرِ خشم کے مقام پر کس کا عذر باتی نہ کھا۔

(شرح فضیلۃ کا واقعہ: جس کو زندہ جلادینے پر ابو بکرؓ نے اٹلبدار پیشیاں کیا، علماء محسنی نے حمار الانوار کی آنھوں جلد میں کامل بن اشیرے نے لفظ کیا ہے کہ فضیلۃ سلمی، ایاس بن عبد یا لیل کے نام سے ابو بکرؓ کے پاس آیا۔ اور کہا کہ مجھے بتھیمار جیسا کرو تو میں مردین اسلام سے جنگ کروں گا۔ ابو بکرؓ نے (نصر ف) الحمد دیا (بلکہ) ایک فرمان بھی جاری کر دیا (تم مردین اسلام کے خلاف جنگ کرو) فضیلۃ نے الحمد لے کر ابو بکر کے فرمان کے خلاف مسلمانوں کو لوٹ لیا اور جو اکو جہاں پانی موجود تھا پانی مکر زقرار دیا اور مجھے کو ایک لشکر دے کر بھیجا جس نے مسلمانوں کے قبائل سلیم، عاصر اور ہوازن کو لوٹا۔ یہ بزر ابو بکرؓ کو پہنچی تو انہوں نے کہا کہ طریقہ ہن حاشی کو بلا کر اس کو حکم دیا کہ تم ایک ایک جمیعت لے کر جاؤ اور اس نفتکا خاتم کر دو اور عبد اللہ بن قش حاشی کو اس کی مدد کے لئے اس کے ساتھ روانہ کیا۔ ان لوگوں نے فضیلۃ کا تعاقب کیا تو وہ جو اس میں قلعہ بند ہو گیا۔ اس سے مقابلہ ہوا تھی کہ مجھے مارا گیا اور خود فرار اختیار کیا۔ ابو بکرؓ نے حکم دیا کہ مدد نہیں میں عبیدگاہ کے مقام پر آگ بھڑکائی جائے اور اس میں با تھجیر با ندھر کر اس کو لا جائے اس طرح اس کو زندہ جا دیا۔

اور ایشعث کا معاملہ تو اسی کتاب میں یہ لکھا ہے کہ وفاتِ تیغبرؓ کے بعد یمن جا کر قبیلہ کندہ کے ساتھ مردہ ہو گیا اور جب اسلامی فوجوں نے پیچھا کیا تو ایک قلعہ میں پناہ گزیں ہو گئے اور جب مشکلات شدید ہو گئیں تو ایشعث نے درخواست کی کہ ستر افراد کو امان دے دی جائے اور وہ بتھیمار ڈال دیں گے۔ چنانچہ انہوں نے مطابق قرار دا بتھیمار ڈال دیے اور ایشعث نے جب امان دیئے ہوئے ستر افراد کو شمار کیا تو ان میں خود کو شامل نہ کیا۔ تو ابو بکرؓ نے کہا کہ اب تو خود قرار دا کے مطابق امان میں نہیں تھے اور ہم تجھے قلعہ کریں گے تو اس نے بولا کہا کہ میں تجھیں ایک اور بتھیمار ڈال دیتا ہے۔

ہوں تم مجھ سے اپنے دشمنوں کو دفع کرنے میں فائدہ اٹھاڑا اور اپنی بہن کی مجھ سے شادی کر دو۔ ابو بکر نے قبول کر لیا اور بہن کا رشتہ اس سے کر دیا اور اس کی توہن کو قبول کر لیا۔ اور بعد میں اس بات پر بہت پیشان ہوئے۔

(۱۹۸) ابن مسعود نے کہا کہ دنیا میں تن عالم ہیں: ابن مسعود نے کہا کہ دنیا میں تین عالم ہیں۔ ایک شام کے عالم، دوسرا جاز کے عالم، تیسرا عراق کے عالم۔ ابو درداء شام کے عالم ہیں، دوسرا عراق کے عالم تھا رے کوڑ کا ایک بھائی ہے، تیسرا جاز کے عالم حضرت علیؑ اہن الی طالب علیہ السلام ہیں۔ شام کے عالم اور عراق کے عالم کے محتاج ہیں اور جاز کا عالم ان دونوں کا محتاج نہیں ہے۔

(۱۹۹) تین آدمی ایسے ہیں جنہوں نے ایک لمحة وحی کا انکار نہیں کیا: رسول اللہؐ نے فرمایا کہ تین آدمی ایسے ہیں جنہوں نے ایک لمحة وحی کا انکار نہیں کیا۔ ایک مومن آل قیم، دوسرا (حضرت) علیؑ اہن الی طالب (علیہ السلام) اور تیسرا (حضرت) آسیدہ وجہ فرعون۔ (شرح: مومن آل قیم تو وہی حبیب نجاح ہیں جو صیحی شمعون الصفاء کے بھیجے ہوئے افراد پر تغیرت تھے اور پہلے پہل ایمان نے کرائے کاشفی نے اپنی تفسیر میں کہا ہے کہ حبیب نجاح ایک صراحتیں بھیڑیں چڑھے تھے کہ ان تغیرتوں کی ان سے ملاقات ہوئی۔ انہوں نے پوچھا کہ آپ کیسے آئے ہیں تو انہوں نے کہا کہ ہم مگر ابھوں کو خدا پرستی کی دعوت دینے آئے ہیں تو انہوں نے اس پر دلیل طلب کی تو انہوں نے ان کے پیار بھی کوششیاں کر دیا تو وہ ان پر ایمان لے آئے اور لوگ ان کو صاحب تین کہتے ہیں۔)

(۲۰۰) اس شخص کے لئے ثواب جس کی تین بیٹیاں ہوں: رسول اللہؐ نے فرمایا کہ جس شخص کی تین بیٹیاں ہوں ان کی سختی، مشقت، تربیت اور نگہبانی پر صبر کرے وہ قیامت کے روز اس شخص کا جاہل ہوں گی۔

(۲۰۱) تین چیزیں قیامت کے روز اللہ تعالیٰ سے شکایت کریں گی: حضرت جابرؓ نے کہا کہ میں نے رسول اللہؐ فرماتے ہوئے تھا کہ تین چیزیں قیامت کے روز اللہ تعالیٰ سے شکایت کریں گی۔ ایک قرآن، دوسرا مسجد، تیسرا بہبیت رسولؐ۔ قرآن کہیں گا: اے پروردگار لوگوں نے مجھ میں تغیر کیا اور نکلاے کیا۔ مسجد کہیں گا: اے پالنے والے مجھے بے کار کر دیا اور ضائع کر دیا۔ بہبیت رسول اللہؐ کہیں گے: اے ہمارے رب لوگوں نے ہمیں قتل کیا، دوڑایا، در بدر کیا۔ رسول اللہؐ قرآن کہیں گے کہ میں ان لوگوں سے حساب لینے کے لئے زانو کے مل بینھ جاؤں گا۔ پروردگار عالم فرمائے گا۔ میں تم سے زیادہ اس بات کا سزاوار ہوں۔

(شرح: یہاں ظاہری طور پر مسجد سے مراد مسجد نبوی ہے جو حقیقتاً حکومتِ اسلامی کا مرکز تھی۔ اور وہیں سے قرآن کے حقیقی احکام و عدالت ساری دنیا میں شائع ہونے چاہئے تھے اور یہ تین چیزیں اسلامی خلافت کے غاصبین ہیں جنہوں نے قرآن کی تفسیر اپنے مفاد کے مطابق کی اور اس کے ان احکام کو جو عمومی عدالت کے ضامن تھے پارہ پارہ کر دیا اور اس کے تمام فوائد و خصائص کو عربیوں اور اشراف، قریش و بنی ایمیہ تک محدود کر دیا اور دوسروں کو اس سے محروم رکھا جب کہ قرآن نے تمام نسل بنی آدم کی برابری کا نظریہ پیش کیا اور اس کی نگاہ میں ہر رنگ و نسل کے لوگ آپس میں برابر ہیں۔ اور فضیلت کا اگر کوئی معیار ہے تو صرف تقویٰ ہے جس کا مقدمہ عقل و دانش ہے یعنی جس میں جتنی عقل ہوگی وہ اتنا ہی خوف خدار کھنے والا اور متقدی و پرہیز گار ہو گا۔ (مترجم شرح)

لیکن بنی امیہ کے سو (۱۰۰) سالہ دور شہنشاہی میں حکومت کا بنیادی پروگرام قرار دیا گیا کہ سب سے بہتر طبقہ عربیوں کا ہے اور مسلمانوں کو قائم معاشرتی حقوق سے کنارو کش کر دیا گیا اور اس بات کی استقدار ایسا عادت کی گئی کہ قرآن و اسلام کا نام ہوا نے بنی امیہ کی ڈکٹیٹری پر اور بنی افغان کی سر کوئی کے

اور پسختہ رہا۔ بہر حال صفات تاریخ پر قرآن کے اور اق کو جانا اور قرآن میں تحریف کرنے کی امید اور ان کے سر پرستوں کے ناپسندیدہ کاموں میں سے ایک کام قرار دیا گیا ہے۔ جیسا کہ نی امید کے ایک بادشاہ ولید کے متعلق کہا گیا ہے کہ اس نے قرآن کو پارہ پارہ کیا اور اس کے اور اق کو پھاڑ دیا۔ اور کہتے ہیں کہ اس نے قرآن پر تیر اندازی کی اور یہ کہا کہ

”جب رو محشر پر درگار کے سامنے جانا تو فریاد کرنا کہ مجھے ولید نے پارہ پارہ کر دیا۔“

اور رہی مسجد جو حکومتِ اسلامی کا مرکز اور اس کی تعلیمات و تشكیلات کی بنیاد ہے رسول اللہؐ کے بعد معطل کردی گئی اور عادانہ اسلامی حکومت عربی ڈکٹیٹر شپ میں بدل کر رہ گئی۔ جبکہ پہلے تو یہ ناجائز کام درپردا انجام دیئے جاتے تھے۔ اور ظاہری طور پر امور اسلامی کا تحفظ ہوتا تھا لیکن سن ۳۰ جبکہ آنے تک اسلامی احکامات کی کھل کر مخالفت کا آغاز ہو گیا اور چند سال بعد تو معاویہ نے خود اپنی اور اپنے خاندان کی باقاعدہ بادشاہت کا اعلان کر دیا اور مسجد نبوی کے معطل ہونے کے ساتھ تمام عالم کی مساجد معطل ہو کر رہ گئیں کیونکہ مسجد کی روح اصلًا حکومتِ اسلامی کی تشكیلات میں مرکزیت کے لئے تھی نہ کہ صرف دعا اور خدا کے حضور نیاز مندی کے لئے یہ کام تو ہر عبادت گاہ میں انجام دیا جاسکتا ہے لیکن تاریخ میں عملی طور پر حکم یہ یہ سے مسجد کو تباہ و بر باد کیا گیا جب واقعہ حرمہ کی شرمناک جنگ کے بعد شہر مدینہ تین روز کے لئے تباہی و بر بادی اور مسلمانوں کی بہت حرمت کے لئے مباح کر دیا گیا اور مسجد نبوی کی حرمت کو باقاعدہ بر باد کیا گیا۔

(۲۰۲) تین اشخاص سے سزا موقوف ہے: ابوظیان کہتے ہیں کہ ایک پاگل عورت نے زنا کرایا اور عمرؓ کی خدمت میں لالی گئی۔ انہوں نے سنگار کرنے کا حکم دیا۔ (سزا کے لئے لے جانے والے) حضرت علی علیہ السلام کے پاس سے گزرے۔ آپ نے پوچھا: اس عورت نے کیا کیا ہے؟ عرض کیا گیا: اس نے زنا کرایا ہے عمرؓ نے سنگار کرنے کا حکم دیا ہے۔ (آپ نے) فرمایا: اس کو سزا نہ دو۔ آپ خود عمر کے پاس گئے اور فرمایا: کیا تمہیں معلوم نہیں ہے کہ تین اشخاص پر سزا موقوف ہے ایک دیوانہ جب تک وہ ہوش میں نہ آئے۔ دوسرے پچھ جب تک وہ بالغ نہ ہو۔ تیسرا سویا ہوا شخص جب تک وہ نیند سے جاگ نہ جائے۔

کتاب کے مؤلف فرماتے ہیں کہ حدیث اصل اسی طرح ہے۔ لیکن اہل بیت کافرمان ہے۔ اگر پاگل مرد زنا کرتے تو اس پر حد جاری کی جائے گی۔ کیونکہ مرد یہ فعل کرتا ہے، عورت خود یہ فعل نہیں کرتی۔

(۲۰۳) کنجوسی کرنے سے تین بڑی عادتیں پیدا ہوتی ہیں: نبی کریمؐ نے فرمایا کہ کنجوسی سے بچو۔ کنجوسی کی وجہ سے تم سے پہلی اقوام بلاک ہو چکی ہیں۔ انہوں نے جھوٹ کا حکم دیا، لوگوں نے جھوٹ کہا۔ ظلم کا حکم دیا، انہوں نے ظلم کیا۔ قطع رحم کا حکم دیا، انہوں نے قطع رحم کیا۔ رسول اللہؐ نے فرمایا: بے ہودہ باتوں سے بچو، اللہ تعالیٰ بے ہودہ باتوں کو پسند نہیں کرتا۔ ظلم سے بچو، اللہ تعالیٰ کے نزدیک ظلم قیامت کے روز تاریکی (کا سبب) ہے۔ کنجوسی سے بچو، اس کی وجہ سے تم سے پہلے لوگوں نے ایک دوسرے کا خون بھایا، قطع رحم کیا، اپنی بے عذتی کی، اپنے محرومی پر ہاتھ ڈالا۔

(۲۰۴) نبیؐ نے تین باتوں سے آغاز کار کیا: ابو امامہ نے کہا کہ میں نے رسول اللہؐ کی خدمت میں عرض کیا کہ آپؐ نے اپنے کام کا آغاز کس طرح کیا؟۔ آپؐ نے فرمایا کہ دعاۓ ابراہیم سے بشارت میتی اہن مریمؐ سے اور میری والدہ سوئی ہوئی تھیں ان سے ایک نور لکا جس سے شام کے حادث روشن ہو گئے۔

{شرح دعائے ابراہیم یعنی کہ جس وقت وہ اپنے فرزند اسما علیل کے ساتھ کعبہ کی تعمیر کر رہے تھے کہ خدا یا جم کو اپنا فرمانبردار قرار دے اور ہماری اولاد میں سے ایک نرود کو اپنا فرمانبردار قرار دے۔ فرزندان اسما علیل میں اسی نسبت سے پیغمبرؐ کا حکامہ دین، آیات کتاب اور حکمت کی باتیں انہیں بتالائیں اور انہیں پاک کریں۔ (سورہ بقرہ و آیت ۲۸۹-۲۸) اور بشارت عیسیٰ یعنی کہ جب حضرت عیسیٰ نے اپنی گرفتاری اور حوارئِ میں سے جدائی کی خبر دی تو وہ ملکیتیں ہوئے تو فرمایا: میرے بعد احمدؐ تمہاری تسلی اور دنیا کی رہنمائی کے لئے آئے گا جیسا کہ سورہ صاف آیت ۶ میں بتایا گیا ہے۔}

(۲۰۵) وہ تین عادیتیں جن پر جس فی عمل کیا وہ ہماری طرح مسلمان ہے: رسول اللہؐ نے فرمایا کہ جس نے ہمارے قبلہ کی طرف رخ کیا اور ہماری طرح نماز پڑھی اور ہماری طرح ذبح کر کے کھایا وہ مسلمان ہے اور ہماری طرح ہے۔

(۲۰۶) وہ تین چیزیں جن میں ہر ایک میں نبوت کرے ۳۵ اجزاء ہیں: رسول اللہؐ نے فرمایا ایک بدایت، اچھی سمت و لیکھنا اور میان روئی برائیک میں نبوت کرے ۳۵ اجزاء ہیں۔

(۲۰۷) ایمان تین چیزوں کا نام ہے: رسول اللہؐ نے فرمایا کہ ایمان یہ ہے کہ دل میں یقین ہو، زبان سے اس کا اقرار ہو اور اس کا عمل سے اظہار ہو۔ ابوصلت حرسوی کا بیان ہے کہ اس نے امام رضا علیہ السلام سے ایمان کے بارے میں پوچھا۔ آپؐ نے (فرمایا) زبان سے اقرار، دل سے یقین اور عمل سے اظہار ایمان۔

رسول اللہؐ نے فرمایا: ایمان معرفت قلب، زبان سے اقرار اور اعضاء، یعنی عمل سے اظہار کا نام ہے۔ ہمارے بعض اصحاب نے کہا کہ اس حدیث کو ابو صلت ہوئی عبد السلام بن صالح نے حضرت امام علی بن موسیٰ رضا (امام رضا علیہ السلام) سے انہی اسناد کے ساتھ روایت کیا ہے۔ ابو حاتم نے کہا کہ اگر میں حدیث کسی مجنون پر پڑھی جائے تو وہ تھیک ہو جائے۔

(شرح) ان احادیث کی ظاہری شرح یہ ہے کہ ایمان تین چیزوں سے مرکب ہے ایک دل میں، ایک زبان میں اور ایک اعضا کے ساتھ یہیں ان کا تعلق یہاں واضح نہیں کیا گیا۔ کہ دل کس طرح سے ایمان کا حصہ ہے اور زبانی اقرار کا کیا تعلق ہے اور حجت ایمان میں اعضا کی کامنجام دینے ہیں اور ان سب باقی میں تشریح کی گئی اور زیدی کی مفصل روایت میں کتاب کافی میں کی گئی ہے اور ان احادیث کا تقصیویہ ہے کہ ایمان میں زبانی اقرار اور اسلامی احکامات پر قدری عقیدہ ہونا قابل اعتبار ہوتا ہے یعنی جس شخص کا عقیدہ ہی پختہ ہو وہ منافق محسوب ہوتا ہے اگرچہ ظاہری حادیث کی رو سے مسلمان ہے لیکن درحقیقت ایمان جو باعث نجات ہے وہ وہی عقیدہ ہے جو اصول دین و مذہب کے عقیدے کے ساتھ ساتھ اسلامی احکام کی تملی بجا آؤں اور زبان کے ساتھ اقرار اور اعضا کے ساتھ ان پر عمل پیرا ہونا اس ایمان کا اظہار ہے اور عقیدہ ایک نور کی طرح کبھی دل میں ضعیف یا تو ہی ہوتا ہے اور جس قد رسان انسان زبانی گلٹگو اور کردار بتانا مشبوط و مکالم ہو گا وہ قوت ایمان کی دلیل ہو گا لہذا کچھ احادیث میں ایمان کے دو رجیے تائے گئے ہیں اور بعض احادیث میں فرمایا ہے کہ ایمان گھٹا بڑھتا ہوتا ہے۔

آٹھویں امام نے اپنے آباء کے ویسے سے قول رسول خدا کی روایت کی ہے کہ ایمان زبان سے اقرار، دل کی معرفت اور اعضا سے عمل کا نام ہے ہمارے بعض اصحاب نے اس حدیث کو ابی صلت حرسوی سے امام نشم کا قول اپنے آباء سے پیغمبرؐ سے روایت کیا ہے۔ ابو حاتم نے کہا کہ اگر اس مسلمان سند کو جس میں تمام امام مخصوص ہیں کسی مجنون پر پڑھ کر دم کیا جائے تو وہ بحث مند ہو جائے۔

(۲۰۸) تین اشخاص جنت میں داخل نہیں ہوں گے: رسول اللہ نے فرمایا کہ تین اشخاص جنت میں داخل نہیں ہوں گے۔ (۱) بہش شراب پینے والا (۲) جادو کرنے والا (۳) قطع رحم کرنے والا (یعنی ظالم) ہمیشہ شراب پینے والے کو مرنے کے بعد نہ غوط کا پانی پالایا جائے گا۔ عرض کیا گیا ”نہ غوط“ کیا ہے؟ تو (آپ نے) نے فرمایا یہ پسپ اور خون کی نہر ہے جو فاحش عورتوں کی فروج سے لکھتی ہے تاکہ جہنم والوں کو اس کی بدبوادیت دے۔

جناب ابو عبد اللہ (امام جعفر صادق علیہ السلام) نے فرمایا تین اشخاص جنت میں نہیں جائیں گے۔ سفاک خونوار، عادی شرابی، اور چغل خور۔

(۲۰۹) جس کی تین فرزند مر جائیں: رسول اللہ نے فرمایا کہ جس شخص کے تین فرزند مر جائیں تو اللہ تعالیٰ کی طرف اس شخص کے لئے جنت واجب ہے۔

(۲۱۰) ان تین عادتوں کیے ثواب: صحیح وضو، بلند آواز سے سلام اور چھپا کر صدقہ دینا: اُنہیں مالک نے کہا کہ مجھ سے رسول اللہ نے فرمایا کہ دخواں کیا کرو پل صراط سے بادل کی طرح گزر جاؤ گے، سلام بلند آواز سے کیا کرو تمہارا گھر خیر و برکت سے بھر جائے گا، صدقہ ہمیشہ چھپا کر دینے سے اللہ کی ناراضکی ختم ہو جاتی ہے۔

(۲۱۱) ایسے بھائی جن میں دس دس سال کا فرق ہے: ابن عباس نے کہا کہ جناب طالب، جناب عقلی، جناب جعفر طیار اور حضرت علیؑ کے درمیان دس دس سال کا فرق ہے ان میں حضرت علیؑ سب سے چھوٹے ہیں۔

(شرح: اس روایت کا مقصد یہ ہے کہ عمر میں بڑا ہونا فضیلت اور ادوا لیت کی دلیل نہیں ہے بلکہ فضیلت کا تعلق عقل و پرہیزگاری اور اطاعت خداوندی ہے۔ علیؑ، عقلیؑ، جعفرؑ سے باوجود دس کے کم سن تھے لیکن سبقت فی الاسلام اور راہ دین میں استقبال کی وجہ سے ان سے آگے بڑھ گئے اور عقل و تقویٰ میں فوکیت پائیں اور مقام خلافت کے اہل قرار پائے۔ اور تین بھائی کا مطلب عقلیؑ، جعفرؑ، علیؑ ہیں اور طالبؑ کا ذکر تذکرنا کیا ہے یا تین کا مطلب چاروں بھائیوں کے درمیانی فاصلے کی بناء پر ہے جو سب کے درمیان دس دس سال کا تھا۔

(۲۱۲) تین باتیں جن کرنے والے لوگ ذلیل ہو گئے: عمر بن بشر ہمدانی نے کہا کہ میں نے ابو سحاق سے سوال کیا کہ لوگ کب ذلیل ہوئے؟ (انہوں نے) کہا: ایک اس وقت جب حسین بن علیؑ (امام حسینؑ) کو شہید کیا گیا، دوسرے اس وقت جب ابو سفیان نے زیاد کو اپنا بیٹا بنایا، تیسرا اس وقت جب حجر بن عدیؑ قتل کیے گئے۔

(شرح: چونکہ حکومت بنی امیہ کھلی ڈکٹیٹر شپ اور اسلام کی روحانی ترقی اور آزادی کی بنیاد کو ملیا مٹ کرنے والی تھی اور ان تین پر اس کا اثر بہت زیادہ رونما ہوا اور اس کے بعد لوگ بنی امیہ کے تھیے چڑھ کر ذلیل و خوار کو کرہ گئے۔ اور شہادت حسینؑ کا اعد دوسرا کے دو افراد کے بعد کا ہے لیکن اس کی اہمیت اتنی زیادہ ہے کہ پہلے شہادت حسینؑ کا ذکر ہے اور دوسرا کا بعد میں ہے۔)

(۲۱۳) سوال کرنے کی تین باتیں: رسول اللہ نے ابوذرؓ سے فرمایا تھے سوال کرنے (ہاتھ پھیلانے) سے پہنچا ہے جس سے رسولی ہو، جلدی غربت اور قیامت کے دل لمبا حساب ہو۔ اسے ابوذر تہذیب مگی لگزو گے تہما رو گے اور تبا جنت میں جاؤ گے۔ عراق کی ایک جماعت تیری وجہ سے نیک جنت ہو گی، تھی عسل و کفن دے کر دفن کریں گے۔ اے ابوذر سوال کے لئے اپنا تھونہ پھیلانا الگ روئی چیز ای جانتے تو اس کو قبول کرلو۔ پھر

اصحاب کی طرف رخ کر کے فرمایا: کیا تم لوگوں کو بدترین آدمی کے متعلق تباہ؟ (سب نے) کہا: جی ہاں فرمائیے۔ (رسول اللہ نے) فرمایا: (۱) چغلی کرنے والا (۲) دوستوں میں جدالی ڈالنے والا (۳) پاک اور بے عیب لوگوں پر عیب لگانے والا۔

(۲۱۴) تین دن سے زیادہ مومن بھائی سے کفار کے مناسب نہیں: رسول اللہ نے فرمایا کہ کسی مسلمان کے لئے یہ جائز نہیں کہ وہ تین دن سے زیادہ کسی برادر مومن سے ناراض رہے۔ جناب ابو حعفر (امام محمد باقر) نے فرمایا کہ اگر کوئی مومن کسی دوسرے مومن سے تین دن سے زیادہ کفار کے تو میں ان سے بیزار ہوں۔ عرض کیا گیا: اے فرزند رسول ظالم تو قصور وار ہے مظلوم نہیں؟ (آپ نے) فرمایا وہ ظالم کے پاس نہیں گیا تاکہ آپ میں صلح کر لیتے اور کہتا میں قصور وار ہوں۔

(۲۱۵) تین چیزیں مسلمان کی سعادت ہیں: رسول اللہ نے فرمایا تین چیزیں مسلمان کی سعادت ہیں۔ کشاور گھر، اچھا مسامیہ اور گھر سواری۔

(۲۱۶) تین آدمیوں سے اللہ کلام نہیں کرے گا: رسول اللہ نے فرمایا: تین آدمیوں سے اللہ تعالیٰ کلام نہیں کرے گا۔ احسان جلتا کر چیز دینے والا، تکبر سے دامن کھینچنے والا، اور جھوٹی قسم کا کرم بال بینچنے والا۔

(شرح اشراف و بزرگان عرب لے کر پڑے پہنچتے تھے کہ اسکن زمین میں گھسیت تھے اور سفر فرازی اور بزرگی کی علامت گردانتے تھے۔ اسی وجہ سے پیغمبر اسلام نے اس کی روک تھام کی اور فرمایا کہ لبادہ مدن دوزخ میں ہے۔)

(۲۱۷) صدیق تین ہیں: رسول اللہ نے فرمایا: صدیق (چچ دل سے وقت کے نبی کی تصدیق کرنے والے) تین ہیں (۱) حضرت علی ابن ابی طالب (۲) صبیب بن جبار (حوالی سیتی) (۳) مومن آل فرعون (بن بنت مومن)۔

(۲۱۸) اصحاب رقیم تین آدمی تھے: رسول اللہ نے فرمایا: تمے پہلے تین آدمی کہیں جا رہے تھے کہ اچانک بارش ہو گئی۔ انہوں نے ایک پہاڑ کے غار میں پناہ لی تھی کہ اس کا دہانہ بند ہو گیا۔ وہ ایک دوسرے سے کہنے لگے کہ اس سے نجات تب ملے گی جب ہم اپنا ایک چھواقد بیان کریں جس میں کسی نیکی کا ذکر ہو اور خدا سے اس نیکی کا واسطہ دے کر فریاد کریں۔

ایک نے کہا: خداوند تو جانتا ہے کہ میں نے ایک مزدور رکھا تھا جس کی اجرت ایک پیانہ چاول تھی۔ وہ مزدوری چھوڑ کر چلا گیا۔ میں نے وہ چاول کاشت کیے۔ چاولوں سے گائے خریدی۔ اس کے بعد وہ مزدور آگیا اور اجرت طلب کرنے لگا۔ میں نے کہا: گائے لے جا۔ کہنے لگا: تمیری طرف میرا چاول کا ایک پیانہ ہے۔ میں نے کہا: گائے دیکھو اور اس کو اپنے چاول کے عوض لے جاؤ، یہ چاولوں کے عوض خریدی گئی ہے۔ وہ گائے لے گیا تھا تو جانتا ہے میں اس معاملے میں سچا ہوں۔ میں نے محض تیرے خوف کی وجہ سے یہ کام کیا، تو تم سے یہ مصیبت دور فرم۔ پھر کا تیرا حصہ شکافتہ ہو گیا۔ دوسرے کہنے لگا: خدا یا تو جانتا ہے کہ میرے والدین ضعیف تھے۔ ہر رات میں اپنی بھیڑوں کا دودھ ان کے لئے جاتا تھا۔ ایک رات مجھ دری ہو گئی جب میں آیا تو میرے والدین و عیال بھوک سے چیختے رہے تھے۔ اس وقت والدین سوئے ہوئے تھے۔ ان کو دودھ دیا کیونکہ ان کا جگنا مناسب نہ تھا کہ اچانک وہ بیدار ہو جائیں اور مجھے نہ پائیں اس لئے میں ان کے سر بانے کھڑا رہا کہ صبح کی پسیدی ظاہر ہو گئی۔ خدا یا تو جانتا ہے کہ تیرے خوف سے یہ کام کیا۔ تو ہماری تکلیف دور کر دے۔ پھر اور شگفتہ ہو گیا اور ہم نے آسمان دیکھ لیا۔

تیسرا نے کہا: اے خدا یا تو جانتا ہے کہ میرے چچا کی ایک بیٹی تھی جس کو میں بہت چاہتا تھا۔ اس نے کہا: تمہاری بات تب مانوں گی جب تو

مجھے سود بینا دے گا۔ کوشش سے سود بینا لایا اور اس نے قبول کر لیے۔ جب اس کے پاؤں میں بینجا تو وہ کنپنے لگی خدا کا خوف کراو رُمہر کونا جائز نہ توڑ میں اٹھا اور سود بینا اس کے پاس چھوڑ دیئے۔ خدا یا تو جانتا ہے کہ تیرے خوف سے میں نے یہ کام کیا تو ہمیں اس مصیبت سے نجات دے اللہ نے ان کی دعا سن لی اور وہ غار سے باہر نکل آئے۔

(۲۱۹) اللہ کو تین کام بہت پسند ہیں: رسول اللہ نے فرمایا کہ اللہ کو تین کام بہت پسند ہیں۔ (۱) نماز (۲) نیکی (۳) جہاد فی سبیل اللہ۔

(۲۲۰) انسان تین قسم کے ہیں: کمیل ہن زیاد کہتے ہیں کہ حضرت علی علیہ السلام میرے پاس تشریف لائے اور میرا بات چکڑ کر کوئی کیا دیریاں جگہ پر بیٹھ گئے اور فرمایا جو بات میں تجھے تباہ اسے خوب یاد رکھنا۔ لوگ تین قسم کے ہوتے ہیں۔ (۱) عالم رب انبی (۲) طاہرین (۳) علم کے طالب (۴) کمزور اور فضول لوگ جو ہر چیختے والے کے پیچھے ہوجاتے ہیں۔ یہ لوگ عقل سے عاری ہیں۔

اے کمیل علم مال و دولت سے بہتر ہے۔ علم تہاری حفاظت کرتا ہے، جبکہ مال کی حفاظت تمہیں کرنی پڑتی ہے۔ مال خرچ کرنے سے کم ہوتا ہے اور علم استعمال کرنے سے بڑھتا ہے۔ مال فائدہ مال کے ختم ہونے سے ختم ہوجاتا ہے۔ اے کمیل علم ایک مذہب ہے جس کے پرستار لوگ ہیں۔ اس کے سہارے انسان زندگی میں عبادت (کافر مدد) حاصل کرتا ہے اور مرنے کے بعد بھی اسی علم کی وجہ سے دوسروں کے اذھان میں زندہ رہتا ہے۔ علم حاکم اور مال حکوم ہے۔ اے کمیل مال کے جمع کرنے والے اپنی زندگی میں بلا ک ہو گئے۔ اور علماء جب تک زمانہ ہے باقی رہیں گے۔ ان کے جسام الحج گئے مگر دلوں میں صورت تصویر زندہ ہیں یاد کھو رہاں اپنے سینہ مبارک کی طرف اشارہ فرمایا۔ بے انتہا علم ہے کاش اس سے فائدہ اٹھانے والے مل جاتے۔ ہاں کچھ لوگ اسے حاصل کرنے کے شوقین ہیں۔ مگر میں ان سے مطمئن نہیں کیونکہ یہ لوگ دین کو (تحصیل) دنیا کا آہم ہنانے والے ہیں وہ خدا کی نعمتوں کا شکر ادا کرنے کے بجائے بندوں پر احسان جانتے والے ہیں۔ اس کی جھوتوں (عقل و علم) سے اولیاء اللہ پر برتری چاہتے ہیں۔ یا پھر ایسے ہیں جو حق کے پرستار تو ہیں مگر ان میں بصیرت نہیں۔ پہلا شہبہ جوان کے دل میں پیدا ہوا وہ شک کی چنگاریاں بھر کا دیتا ہے لیکن دونوں صورتوں میں علم کا پرتو نہیں ان کے علاوہ وہ لوگ ہیں جو لذتوں کے بہت شوقین ہیں۔ خواہشات لے بہت جلد مطیع ہونے والے جانوروں کی مانند ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ (علم و حجج و عیاش اور مال جمع کرنے والے) بھی نہ دین کے محافظ ہیں اور نہ کسی کام کے۔ یقین جرنے والے جانوروں کی مانند ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ (علم و حجج وارث نہ ملنے کی وجہ سے) علماء کے ساتھ ساتھ علم بھی مر جاتا ہے۔ لیکن زمین جھٹ خدا (امام) سے خالی نہیں رہتی یادہ ظاہر اور معلوم ہو گا یا خوف اعداء یا مصلحت خداوندی سے پر دہ غیب میں ہو گا۔ (یہ وجہ امام) اس لئے کہ ہے کہ زمین جھٹ خدا سے خالی نہ ہو جائے۔ یہ لوگ (امم طاہرین) کئتنے ہیں اور کہاں ہیں۔ یہ لوگ بخدا عدد میں کم ہیں مگر اللہ کے نزدیک عزت میں زیادہ ہیں۔ جن سے اللہ اپنی جھوتوں اور آئتوں کی حفاظت کرتا ہے۔ (یہ حفاظت اس وقت تک ہوتی ہے) جب تک کہ وہ (امام اپنے جیسے دوسرے امام کے) دل میں اسے منتقل نہ کر دے۔ ان پر بصیرت اور علم ایک ساتھ نازل ہوتے ہیں۔ یہ لوگ یقین سے جاتے ہیں اور عرشت پسند انسانوں کی بخشی کو زرمی میں بدل دیتے ہیں جس سے جانلوں کو وحشت ہوتی ہے مگر یہ لوگ اس سے مانوں ہوتے ہیں۔ دنیا میں یہ لوگ ایسے جسموں کے ساتھ رہتے ہیں جن کی روحلیں منزل اعلیٰ میں رہتی ہیں۔ یہ زمین پر اللہ کے نائب ہیں اور اس کے دین کے داعی۔ افسوس ان سب کے دیکھنے کی تمنا ہے۔ میں خدا سے اپنے لئے اور تم سب کے لئے بکشش کا طلبگار ہوں۔

(۲۲۱) اس نور کا ذکر جو تین حصوں میں تقسیم ہو گیا: رسول اللہ نے فرمایا: خدا نے بہشت کو نور عرش سے پیدا کیا پھر اس کو پھیلایا تو ایک حصہ مجھے، دوسرا حصہ فاطمہ (صلوات اللہ علیہا) اور تیسرا حصہ علی (علیہ السلام) کو ملا، جس پر اس نور کی چیخت پڑی اس نے ولایت آل محمد پا لیا اور

جس پر نہ پڑی وہ گمراہ ہو گیا۔

(۲۲۲) خدا کی عبادت کرنے والے تین قسم کے لوگ ہیں: جعفر بن محمد (امام صادقؑ) نے فرمایا کہ اللہ کی عبادت کرنے والے تین قسم کے لوگ ہیں۔ (۱) کچھ لوگ ثواب کی خاطر، جو طبع اور لائق کی عبادت ہے (۲) کچھ لوگ دوزخ کے خوف سے، یہ غلاموں کی عبادت ہے جو ڈکر کی جاتی ہے (۳) میں خدا کو دوست رکھتا ہوں اس لئے اس کی عبادت کرتا ہوں یہ آزاد لوگوں کی عبادت ہے۔ یہ امان ہے۔ اللہ فرماتا ہے اگر تم اللہ کو دوست رکھتے ہو تو میری اتباع کرو اللہ تمہیں دوست رکھتے رکھے گا اور تمہارے گناہ معاف کر دے گا۔ جس نے اللہ کو دوست رکھا اسے اللہ نے دوست رکھا وہ امن پانے والوں میں سے ہو گا۔

(۲۲۳) امیر المؤمنین نے دعوت قبول کرنے کی تین شرطیں دیکھیں: کسی شخص نے حضرت علی ابن ابی طالب علیہ السلام کی دعوت کی تو آپ نے اس سے فرمایا: اس (دعوت) کے قبول کرنے کی تین شرطیں ہیں۔ اس شخص نے عرض کیا: وہ کیا شرائط ہیں؟ آپ نے فرمایا: جو کچھ تیرے گھر میں ہے وہی ہو، باہر سے کوئی چیز نہ لانا، اپنے یہوی بچوں کو کسی سختی میں نہ لانا۔ اس نے عرض کیا: مجھے منظور ہے۔ پھر آپ نے اس کی دعوت قبول کر لی۔

(۲۲۴) تین باتیں جو امیر المؤمنین میں تھیں: ایک شخص نے امیر المؤمنین حضرت علی ابن ابی طالب علیہ السلام سے عرض کیا کہ آپ کی ذات میں جو تین چیزیں ہیں کیا میں اس کی وجہ پوچھ سکتا ہوں؟ (۱) آپ کا قدح چھوٹا کیوں ہے؟ (۲) پیٹ کیوں بڑا ہے؟ (۳) آپ کے سر کے بال کم کیوں ہیں؟ امیر المؤمنین علیہ السلام نے فرمایا: خداوند تعالیٰ نے مجھے نہ لبے قد کا اور نہ چھوٹے قد کا بنا لیا بلکہ مجھے درمیانے قد کا خلق فرمایا۔ پیٹ بڑا اس لئے ہے کہ رسول اللہ نے مجھے ایک باب علم و دانش کا تعلیم کیا اس لئے میرے لئے ہزار باب علم کے اور حکل گئے۔ میرے شکم میں علم کی جگہ تنگ ہو گئی تو جسم کا یہ ضموكشادہ ہو گیا۔ اور سر کے بال اس لئے کم ہیں کہ میں لو ہے کہ نہ کوئی سر پر رکھتا اور بڑے بڑے پہلو انوں سے جنگ کرتا تھا۔

(شرح: علم روح انسانی کی صفات میں سے ایک صفت ہے اور علم کا مقام پیش ہیش ہوتا ہے لیکن جو کوئی علم کا تعلق دل سے ہے اور روحانی صفات بدن پر روحانی صفات ڈالتی ہیں تو اس بات کو صحیح مانتا بعید نہیں ہے۔ اور یہی وجہ ہے کہ قیافہ شناس جمالی صفات سے انسان اخلاق و افکار کا پتہ لگا لیتے ہیں اور یہی وجہ ہے کہ خوف کے وقت رنگت زرد ہو جاتی ہے اور پشمیانی و شرمندگی میں چہرہ سرخ ہو جاتا ہے۔)

(۲۲۵) حضرت عائشہؓ کی آزاد کردہ کنیز ببریرہ سے اسلام کے تین قانون ہیں: جناب ابو عبد اللہ (امام جعفر صادقؑ) نے فرمایا کہ بریرہ شوہر دار کنیز تھی جس کو حضرت عائشہؓ نے خریدا تھا۔ رسول اللہ نے فرمایا کہ بریرہ کو اپنے شوہر کے پاس رہنے یا نہ رہنے کا اختیار ہے۔ حضرت عائشہؓ نے جن لوگوں سے بریرہ کو خریدا تھا، انہوں نے حضرت عائشہؓ سے شرط لگائی تھی کہ آزاد کرنے کا حق ان کو ہو گا۔ رسول اللہ نے فرمایا کہ آزاد کرنے کا حق اس کو ہے جس نے اس کو خریدا ہے۔ بریرہ کو صدقہ کا گوشت ملا اس نے بطور بدیر رسول اللہ کی خدمت میں پیش کیا۔ حضرت عائشہؓ نے اسے لو ہے کی کیل میں لیکا دیا۔ رسول اللہ جب تشریف لائے تو فرمایا گوشت کیوں نہیں پکایا؟ عرض کیا گیا: یا رسول اللہ تھی بریرہ کو صدقہ میں ملا ہے اس نے ہمیں بدیر کیا ہے اور آپ صدقہ کے گوشت تناول نہیں فرماتے۔ (آپ نے) فرمایا: بریرہ کے لئے صدقہ ہے اور ہمارے لئے یہ بدیر ہے۔ آپ نے اسے پکانے کا حکم دیا اور اس سے اسلام کے تین قانون بنے۔ ایک شوہر دار کنیز کو آزادی کے بعد شوہر کے پاس رہنے یا نہ رہنے کا اختیار ہے، دوسرا یہ کہ آزاد کرنے کا حق اس کو ہے جس نے اسے خریدا ہے، تیسرا یہ کہ اگر فقیر صدقہ لے اور کسی سید کو بدیر کرے تو وہ اسے استعمال کر سکتا ہے۔

(۲۲۶) تین اشخاص نے رسول اللہ پر جہوٹ باندھا: جعفر بن محمد بن عمارہ نے اپنے باب سے روایت کی۔ انہوں نے کہا کہ میں نے

جعفر بن محمد (امام صادق) کو فرماتے ہوئے شاکرین اشخاص نے رسول اللہ پر بحث باندھا۔ ایک ابو ہریرہ، دوسرا نے اُس بن مالک اور تیسری ایک عورت۔

(۲۲۷) **تین ملعون:** عبداللہ ابن عمر نے کہا کہ ابوسفیان اپنے اونٹ پر سوار تھا، معاویہ اس کو کھینچ رہا تھا۔ بیزید (معاویہ کا بڑا بھائی) اسے ہانک رہا تھا۔ رسول اللہ نے سوار، سواری کھینچنے والے اور ہانکنے والے پر لعنت کی۔

(۲۲۸) **تین اشخاص میں بڑے جرم والا کون ہے:** جناب ابو عبداللہ (امام جعفر صادق) نے فرمایا کہ مجھے نہیں معلوم کہ بڑا جرم کرنے والے کون ہے؟ ایک وہ جو جنائزے کے پیچھے غیر کی مصیبتوں میں بغیر چادر کے چلتا ہے، دوسرا وہ جو مصیبتوں کے وقت اپنی ران پر ہاتھ مرتا ہے، تیسرا وہ جو لوگوں سے کہتا ہے کہ اس سے نرمی برتو اور حرم کی دعا کرو۔

رسول اللہ نے فرمایا کہ تین اشخاص کو میں نہیں جانتا کہ ان میں بڑا جرم کون ہے؟ ایک وہ جو جنائزے کے ساتھ بغیر چادر کے چلتا ہے، دوسرا وہ جو کہتا ہے کہ نرمی برتو، تیسرا وہ جو کہتا ہے کہ اس کے لئے بخشش مانگو۔ پروردگار تم لوگوں کو بخش دے۔

(شرح: یہ کہنے کا مطلب کہ میں نہیں جانتا کہ کس کا جرم زیادہ ہوا ہے سب کے جرم کی زیادتی کے اظہار کے لئے ہے نہ کہ واقعی مقدار جرم معلوم نہیں اور ان دونوں روایات سے یہ پتہ چلتا ہے کہ کسی مردہ کے جنائزے کے پیچھے یہ کام انجام دیا بہت رہا ہے۔

(۲۲۹) **براء بن معروف انصاری کی وجہ سے اسلام کرے تین عام احکام جاری ہوئے:** جناب ابو عبداللہ (امام جعفر صادق علیہ السلام) نے فرمایا کہ براء بن معروف انصاری کی وجہ سے تین عام احکام جاری ہوتے۔ پہلا یہ کہ لوگوں کا طریقہ تھا کہ پھرلوں سے استغنا کیا کرتے تھے براء بن معروف نے کدوکھایا اور انہیں دست لگ گئے تو انہوں نے پانی سے استغنا کیا۔ اللہ تعالیٰ نے اس آیت کو نازل کیا۔ ان اللہ یحب التوابین و یحب المتطرھرین (سورۃ بقرہ۔ آیت نمبر ۲۲۲) ”اللہ تعالیٰ ان کو دوست رکھتا ہے جو بہت توہ کرنے والے ہیں اور ان لوگوں کو دوست رکھتا ہے جو بہت پاک رہتے ہیں۔“ براء بن معروف انصاری اپنی موت کے وقت مدینے سے باہر تھے انہوں نے کہا کہ یہر امند رسول اللہ کی طرف کر دیا جائے اور رسول اللہ مدینہ میں تھے۔ اور وصیت کی کہیں مال کا تیسرا حصہ اللہ تعالیٰ کی راہ میں خرچ لیا جائے۔ وہ دو قانون اسلام میں جاری ہوئے کہ موت کے وقت مرنے والے کامنے قبل کی طرف کیا جائے اور مال کے تیسرا حصہ کی امور خیر میں وصیت کی جائیں ہے۔ یہ تین قانون عام ثابت ہوئے۔

(۲۳۰) **صفوان بن امیہ جمحی میں تین قانون عمومی بنے اور جاری ہوئے:** جناب ابو عبداللہ (امام جعفر صادق) نے فرمایا کہ صفوان بن امیہ جمحی میں تین قانون بنے اور جاری ہوئے۔ رسول اللہ نے صفوان سے ستر (۷۰) چادریں عاری تائیں۔ صفوان نے کہا کہ کیا زبردستی لی یہیں؟۔ (آپ نے) فرمایا: عاری تائی ہیں، واپس کرنے کا وعدہ کرتا ہوں، مکہ سے مدینہ جانے سے پہلے واپس کریں گے۔ (آپ نے) فرمایا: فتح مکہ کے بعد کوئی بھرت نہیں۔ صفوان مسجد رسول میں سر کے پیچے چادر کھر کر سونے ہوئے تھے پیشاب کرنے باہر چلے گئے۔ واپس آئے تو چادر چوری ہو چکی تھی۔ انہوں نے کہا کہ میری چادر کس نے چوری کی ہے؟۔ وہ چور کی تلاش میں لگلے۔ اس کو پکڑ کر رسول اللہ کی خدمت میں پیش کیا۔ پھر انہوں نے عرض کیا۔ رسول اللہ اگر میری چادر چوری کرنے کی وجہ سے ہاتھ کاٹنے کا حکم دیا تو میں اس کو چادر رہبہ کرتا ہوں۔ (آپ نے) فرمایا کہ میرے سامنے پیش کرنے سے پہلے اس کو ہدیہ کرتے۔ غرض چور کا ہاتھ کاٹا گیا۔

(۲۳۱) **سعد بن معاذ اسلام میں تین مقامات کرے حامل ہیں:** اگر ایک مقام تمام لوگوں کو مل جاتا تو فضیلت کے لئے

کافی تھا: یعنوان مخطوط نئے میں نہیں پایا گیا اور مطبوع نئے میں اس عنوان کے تحت حدیث نہیں تحریر کی گئی۔ بہر حال ہم تکمیل فائدہ کے لئے سعد بن معاذ کے اسلام کے لئے خدمات انجام دینے کے تین بڑے تاریخی واقعات نقل کرتے ہیں ممکن ہے کہ مؤلف کامناء ان ہی سے رہا ہو، اگرچہ ظاہر عنوان یہ ہے کہ مذکورہ حدیث مخصوص سے آئی تکنیک ہم تک نہیں پہنچی۔

(۱) جب پیغمبر اسلام نے بنی قریظہ کے یہودیوں کا محاصرہ کیا تو پندرہ روز بعد سعد بن معاذ رئیس اوس کو حکم کیا حالانکہ یہ ظاہر ہے کہ یہ کام ان پر بخخت تھا۔ کیونکہ تیام جاہلیت میں وہ یہودی، اوس کے حلیف اور ہم بیان تھے اور موقع رکھتے کہ وہ ان کو آزاد کر دیں گے۔ جنگ احزاب میں تیر کا رزم کھانے کے بعد ان کی یادی نہیں گدیوں پر ایسا یہوا تھا اور ان کا علاج کر رہی تھیں۔ پیغمبرؐ کے حکم پران کو حاضر کیا گیا۔ خپر کی پشت پر ایک تنہیہ باندھا گیا اور اس پران کو روشن کیا گیا۔ وہ تنی قریظہ کے قلعے کے نیچے آئے تو اس وقت اوس کے سب افراد یہودیوں کے طرفدار تھے اور انصار اور کرہے تھے کہ سعد ان کے لئے حکم امان جاری کر دیں لیکن سعد نے حکم دیا کہ ان کے مردوں کو قتل کر دیا جائے اور ان کے اموال کو ضبط کر لیا جائے اور ان کی عورتوں اور بچوں کو قید کر لیا جائے۔

رسول اللہؐ نے فرمایا: اے سعد تم نے جو حکم دیا ہے تو خدا نے سات آسمانوں کے اوپر یہی لکھا ہوا تھا۔

(۲) سیرت ابن ہشام میں روایت کی گئی ہے کہ جس رات سعد بن معاذ نے جان وہی توجہ برکتیں اس حالت میں پیغمبرؐ کی خدمت میں حاضر ہوئے کی استبرق کا عمامہ ان کے سر پر بندھا ہوا تھا اور عرض کرے گے: اے محمد! آج کس کا انتقال ہوا ہے کہ جس کے لئے آسمان کے دروازے کھولے گئے ہیں اور عرشِ لرز رہا ہے۔

رسول خدا تیزی سے سعدؑ کے سرہانے پہنچ دیکھا کر ان کی روح پرواز کر چکی ہے۔

(۳) جنگ بدر میں پیغمبرؐ نے اصحاب کو خبر دی تھی کہ قریش کا شکر چاہ بدر کے قریب پہنچ چکا ہے اور وہ ہم سے جنگ کرنا چاہتے ہیں اور خواہش ظاہر کی کہ مہاجر و انصار قریش سے جنگ کے لئے چلیں۔ چند اصحاب نے اس کی مخالفت کی اور چاہا کہ یہ دیہ والیں ہو جائیں، لیکن تباہ سعد بن معاذ تھے جنہوں نے انصار کی نمائندگی کرتے ہوئے موثر گفتگو اور آتش بیانی سے لوگوں کو جنگ پر آمادہ کیا اور اس طرح پیغمبرؐ کو مسرور کیا۔

(۴۳۲) علم کی اٹھانے والی تین قسم کی لوگ ہیں: حضرت علیؓ اہل الیٰ طالب علیہ السلام نے فرمایا کہ علم کا باب جھانخانے والے تین قسم کے لوگ ہیں۔ ان کو علامات اور شخصیات سے پہچانو۔ ایک وہ جو خود نمائی اور جہالت کی وجہ سے علم حاصل کرتے ہیں۔ دوسرے وہ جو غرور اور دنہوکہ دینے کے لئے پڑھتے ہیں۔ تیسرا وہ جو دانشمندی اور حکمت حاصل کرنے کے لئے علم حاصل کرتے ہیں۔ جو لوگ خود نمائی اور جہالت کی وجہ سے ایسا کرتے ہیں ان لوگوں کو دیکھو گے کہ وہ لوگ مجاز میں لوگوں کو تکلیف دیں گے اور جھگڑا کریں گے۔ ظاہر میں خدا ترس اور پرہیز گار و کھاتی دیں گے لیکن ان کے دل پر پیغمبرؐ کی خالی ہوں گے۔ پروردگار ان کی کمر توڑ دے گا، ان کی ناک کاٹ دے گا۔

جو لوگ غرور اور دھوکے بازی کے لئے علم حاصل کرتے ہیں، اپنے ہم جیسوں اور ہم عقیدہ لوگوں کے آگے گردان اٹھاتے ہیں، دولت مندوں کے آگے آپنی گردان پنجی کر لیتے ہیں اور اپنے آپ کو چھوٹا کھلاتے ہیں تاکہ ان کی شیرینی کھائیں یا اپنے دین کو فروخت کرتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ ان کی آنکھوں کو اندھا کر دیتا ہے، عقليوں سے ان کی رگ کاٹ دیتا ہے۔ سحمدار اور عقليوں کی عالمت یہ ہے کہ وہ غم اور اندوہ میں بتا ہوتا ہے، شب کی تاریکی میں اللہ کی مدد کرتا ہے، شمسِ تاریخ میں اسے حمکت کرتا ہے، کام میں اکٹھا ہوتا ہے۔

اور عقائد سے منوس ہے۔ اللہ تعالیٰ اس کو مغضوب طریقہ کرتا ہے اور قیامت میں اس کو امان دے گا۔

(۲۳۳) تین اشخاص کو دشمن سمجھئے والا ذلیل ہوتا ہے: جناب ابو عبد اللہ (امام حضرت صادقؑ) نے فرمایا: جس نے اپنے والد، بادشاہ اور اپنے چاہنے والے کو دشمن سمجھا وہ ذلیل و رسوایہ ہوا۔

(۲۳۴) قضا اور قدر کیے عقیدے میں لوگ تین قسم کرے ہیں: جناب ابو عبد اللہ (امام حضرت صادقؑ) نے فرمایا کہ قضا اور قدر کے عقیدے میں لوگ تین قسم کے ہیں۔ ایک گروہ ہے جو کہتا کہ اللہ تعالیٰ نے گناہ کرنے پر لوگوں کو مجبور کیا ہے۔ ایسے لوگوں نے اللہ تعالیٰ پر ظلم کیا اور وہ لوگ کافر ہیں۔ دوسرا گروہ ہے جو کہتا ہے کہ پروردگار عالم نے تمام کام انسانوں کے حوالے کر دیے ہیں۔ ایسے لوگ اللہ کو حکام میں سست اور ناقص سمجھتے ہیں۔ یہ کافر ہیں۔ تیسرا وہ گروہ ہے جو کہتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے بندوں کو ان کی طاقت کے مطابق تکلیف دی ہے۔ طاقت سے زیادہ تکلیف نہیں دی۔ جب آدمی نیک کام کرتا ہے تو اللہ تعالیٰ اس کی تعریف کرتا ہے جب کوئی برا کام کرتا ہے تو پروردگار عالم سے معافی مانگتا ہے (تو یہ کرتا ہے) ایسا شخص صحیح مسلمان ہے۔

### ﴿چوتها باب﴾

(۱) رسول اللہ نے فرمایا کہ میں چار اشخاص کی سفارش قیامت کے روز کروں گا: رسول اللہ نے ارشاد فرمایا کہ میں قیامت میں چار اشخاص کی سفارش کروں گا اُنرچہ وہ تمام دنیا کے گناہ لے کر کیوں نہ حاضر ہوئے ہوں۔ ایک میرے اہل بیت کی مدد کرنے والا، دوسرا مجبوری کے وقت ان کی حاجت پوری کرنے والا، تیسرا دل اور زبان سے ان کو دوست رکھنے والا، چوتھا اپنے باتحسے ان کا دفاع کرنے والا۔

(۲) چار باتوں میں عورت کی بات مانسے والے کئے لئے سزا: رسول اللہ نے حضرت علی ابن ابی طالبؑ کو صیست فرمائی کہ جس نے اپنی عورت کی اطاعت کی اللہ تعالیٰ اس کو منہ کے بل دوزخ میں پھینک دے گا۔ آپؑ نے عرض کیا: وہ کون سی اطاعت ہے؟ فرمایا کہ حمام میں جانے کی، دوسرے محل نوحہ گری، تیسرا بھل نوحہ گری، چوتھے باریک لباس پہننے کی اجازت دے۔

حضرت علی ابن ابی طالب علیہ السلام نے فرمایا کہ جس شخص نے ان چار باتوں میں اپنی عورت کو اجازت دی اس کو پروردگار عالم منہ کے بل دوزخ میں پھینک دے گا۔ عرض کیا گیا: وہ چڑیجہ میں کیا ہے؟ (آپؑ نے) فرمایا ایک باریک کپڑے پہننے کی اجازت جس سے جنم نظر آئے، حمام، مجلس نوحہ گری اور شادی یا کی تقریب میں جانے کی اجازت دینا۔

(۳) چار اشخاص کی دعا رد نہیں ہوتی: رسول اللہ نے حضرت علی ابن ابی طالبؑ کو صیست کرتے ہوئے فرمایا کہ چار اشخاص کی دعا رد نہیں ہوتی ایک امام عادل، دوسرے ماں باپ کی دعا اولاد کے لئے، تیسرا کسی برادر مومن کے لئے دعا، چوتھے کسی مظلوم کی فریاد۔ پروردگار عالم کہتا ہے کہ مجھے اپنی عزت و جلال کی قسم میں تیرابد ضرور لوں گا اگر چاہے پکھوخت ہی کیوں نہ لگ جائے۔

(۴) چار اشخاص سے دین قائم ہوتا ہے: جناب امیر المؤمنین (حضرت علی ابن ابی طالبؑ) نے فرمایا کہ چار قسم کے اشخاص سے دین قائم ہوتا ہے۔ (۱) ایسا عالم جو باہم ہو۔ (۲) ایسا عالم دار جو اپنے اہل دین پر مال خرچ کرنے میں کنجھی نہ کرے۔ (۳) ایسا فقیر (ٹنگ دوست) جو دنیا کی غاطر اپنی آخرت نہ بیچ۔ (۴) ایسا شخص جو کسی جاہل سے علم حاصل کرنے میں غرور سے کام نہ لے۔ جب عالم اپنا علم پوشیدہ رکھے اور غنی اپنے ماں سے کنجھی کرے اور فقیر دنیا کے بد لے اپنی آخرت بیچ اور جاہل سے علم حاصل کرنے والاغرور کرے گویا دنیا کی بیٹھنے لئے پس تمہیں مساجد کی زیادتی اور نمازیوں کی کثرت دھوکہ نہ دے۔ (حضرت علی علیہ السلام سے) کہا گیا: یا امیر المؤمنین اس زمانے میں زندگی کیسے زداریں؟ (آپؑ نے) فرمایا: ظاہر میں لوگوں کے ساتھ میل جوں رکھو اور باطن میں کنارہ کشی اختیار کرو۔ جو کچھ کمائے گا وہی اس کے ساتھ ہو گا۔ مایوس نہ ہو اللہ کی طرف سے کشاورز کا انتظار کرو۔

(۵) اللہ تعالیٰ نے اس شخص کو بخش دیا جس نے چار مقامات پر سختی سے کام نہ لیا: رسول اللہ نے فرمایا کہ تم سے پہلے ایک شخص تھا جسے اللہ عز وجل نے بخش دیا اس میں یہ چار صفتیں تھیں (۱) خریدنے میں نرمی (۲) بیچنے میں نرمی (۳) فیصلہ کرنے میں نرمی (۴) اور درگزر سے کام لینا۔

(۶) اس فانی دنیا میں لوگوں کو چار چیزوں کی ضرورت ہے: جناب حضرت بن محمد (نامہ بعثۃ صادقؑ) نے فرمایا: لوگوں کو اس

فانی دنیا میں چار چیزوں کی ضرورت ہے (۱) بے نیازی (۲) آسائش (۳) فراغت خاطر (۴) عزت۔ بے نیازی قناعت میں ہے جو شخص اسے کثرت مال میں تلاش کرے گا اسے نہ پائے گا۔ جو بہت زیادہ آسائشات چاہے گا اسے آسائش نہیں ملے گی۔ فراغت خاطر کم اہتمام میں ہے زیادہ میں نہیں۔ اور عزت اللہ کی رضا میں ہے لوگوں کی فرمابندی میں نہیں۔

(۷) جب تک چار چیزوں پر ایمان نہ ہو کوئی شخص مومن نہیں ہوتا: رسول اللہ نے فرمایا کوئی بندہ اس وقت تک مومن نہیں ہو سکتا جب تک کہ چار چیزوں پر ایمان نہ لائے۔ (۱) لا اله الا الله وحده لا شريك له کی گواہی دے (۲) میں (محمد) اللہ کا رسول ہوں اللہ نے مجھے حق کے ساتھ بھیجا (۳) موت کے بعد دوبارہ اٹھائے جانے پر یقین رکھتا ہو (۴) اور قضا و قدر پر عقیدہ رکھتا ہو۔

(۸) امیر المؤمنین (حضرت علیؑ) کی چار انگوٹھیاں تھیں: عبد اللہ ابن جبر (خیر) نے کہا امیر المؤمنین (حضرت علیؑ) ابن الی طالبؑ کی چار انگوٹھیاں تھیں۔ (۱) ای توت کی انگوٹھی بزرگی کے لئے (۲) فیروزہ کی نصرت کے لئے (۳) حدیث چینی کی قوت کے لئے (۴) عقیق کی حفاظت کی خاطر۔ یا توت پر نقش لا اله الله الملك الحق فیروزہ پر نقش الله الملك الحق حدیث چینی پر نقش العزة لله جمیعاً اور عقیق پر نقش ماشاء الله لا قوۃ الا بالله استغفر اللہ کئندہ تھا۔

(۹) چار سورتوں نے رسول اللہ کو بوڑھا کر دیا: حضرت ابو بکرؓ نے رسول اللہ سے عرض کیا کہ آپ بہت جلد بوڑھے ہو گئے۔ آپؑ نے فرمایا: مجھے سورہ ہود، سورۃ واتعہ، سورۃ عبس و ملات اور سورۃ عمرہ تسلیمان نے بوڑھا کر دیا۔

(۱۰) نبیؑ هجرت کرے بعد چار عمرے بجا لائی: ابن عباسؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ نے چار عمرے ادا کیے۔ ایک عمرہ حدیبیہ، دوسرے عمرہ قضا و دوسال بعد تیسرا عمرہ بصرہ اور چوتھا عمرہ الوداع۔

(۱۱) چار عادتوں سے امام پہچانا جاتا ہے: حارث بن مخیرہ نضری نے کہا کہ میں نے ابو عبدالله (امام جعفر صادقؑ) سے دریافت کیا کہ امام کی شناخت کیا ہے؟۔ (آپؑ نے) فرمایا کہ امام چار یا توں سے پہچانا جاتا ہے (۱) اطمینان قلب (۲) وقار (۳) علم و دانش (۴) (جانے والے امام کی) وصیت۔ ابو جارود نے کہا کہ میں نے ابو جعفر (امام محمد باقرؑ) سے پوچھا کہ جب امام اہلیت فوت ہو جاتا ہے تو آئندہ کے امام کی پہچان کیسے ہوتی ہے؟ (آپؑ نے) فرمایا نیک روشن، سیگنی ( مضبوطی) آل محمد کا اس کی فضیلت کا اعتراف اور کوئی بات ایسی نہیں جس کا وہ جواب نہ دے سکے۔ (وہ کسی بات میں لاچاری اور مجبوری ظاہر نہیں کرے گا)۔

(۱۲) نبیؑ کا قول ہے کہ مجھے چار چیزوں کی وجہ سے فضیلت ہے: ابی امام سے روایت ہے کہ جناب رسول اللہ نے مجھ سے فرمایا کہ مجھے چار چیزوں کی وجہ سے فضیلت دی گئی ہے۔ ایک میری امت کے لئے زمین کو جدہ کرنے کی جگہ اور پاک کرنے والی بنا یا ہے۔ میری امت کے اشخاص جب نماز پڑھنے کا ارادہ کریں اور پانی نہ ملے اور زمین مل جائے تو زمین ان کے جدہ کرنے کی جگہ اور پاک کرنے والی چیز ہے۔ دوسرے رب کے ذریعے سے میری مدد کی گئی جو ایک ماہ کی مسافت سے میرے آگے چلتی ہے۔ تیسرا میری امت کے لئے مال غنیمت حلال قرار دیا گیا۔ چوتھے تمام انسانوں کے لئے میں نبیؑ بنا کر بھیجتا گیا۔

(۱۳) بہترین سفر کرے چار (۱) ساتھی بہترین سرایا چار سو (۳۰۰) اور بہترین لشکر چار ہزار (۴۰۰) ہیں: رسول اللہ نے فرمایا بہترین سفر کے ساتھی چار، بہترین سرایا چار سو (۳۰۰) اور بہترین لشکر چار ہزار (۴۰۰۰) ہے (کوہ) تلت تعداد کی وجہ سے بارہ ہزار کے

اشکر سے شکست نہیں کھائیں گے اُر صبر لیا اور ثابت قدم رہے۔

(شرح) اس تربیت کے ساتھ فوجی طبقہ بندی عرب کے اشکری انداز اور قدیمی اسلج کے ساتھ جنگ کے پیش نظر کی گئی ہے۔ قدیمی تھیا ریعنی تلوار، نیزہ، تیر، کمان، یہی جگہ جنگی سوار گھوڑوں اور اونٹوں پر مشتمل ہوتے تھے اور اس کی موجودہ جنگی حالت سے کوئی منافات نہیں ہے کہ جنگی اسلحہ میں بجلی، یہیں اور دیگر مصنوعات کا استعمال ہوتا ہے۔ اور ہائی وہائی ہو کر اشکر ہزاروں تک پہنچتا ہے۔ اور وسیع میدان سے جنگ میں سدھا بزرگ اشکر جنگی امور میں شرکت کرتا ہے۔

(۱۴) جس کو چار چیزیں ( توفیقات ) دی جاتی ہیں وہ چار ( نعمتوں ) چیزوں سے محروم نہیں ہوتا: جناب جعفر بن محمد علیہما السلام نے فرمایا جس کو چار چیزیں دی جاتی ہیں وہ ان چار یہ دن سے محروم نہیں ہوتا۔ (۱) جس کو دعا کرنے کی توفیق ہو وہ قبولیت دعا سے محروم نہیں ہوتا۔ (۲) جس کو استغفار کی توفیق ہو وہ توبہ کی قبولیت سے محروم نہیں ہوتا۔ (۳) جس کو شکر کی توفیق ہو وہ کثرت نعمت سے محروم نہیں ہوتا۔ (۴) جس کو صبر کی توفیق ہو وہ اجر سے محروم نہیں ہوتا۔

(۱۵) چار مخلوقات تمام اولاد آدم کی باتیں سنتی ہیں: جناب ابو عبد اللہ (امام جعفر صادق) نے فرمایا کہ چار مخلوق تمام اولاد آدم کی باتیں سنتی ہیں۔ (۱) نبی (۲) حور اعین (۳) جنت (۴) دوزخ۔ جو شخص نبی پر درود وسلام سمجھتا ہے وہ آنحضرتؐ تک پہنچتا ہے اور آپؐ اس کو سنتے ہیں۔ جو کوئی شخص کہتا ہے اسے پروردگار حور اعین سے میری شادی کر دے تو اس بات کو حور اعین سنتی ہیں تو کہتی ہیں اسے ہمارے رب جس نے ہماری خواہش کی اس سے ہماری شادی کر دے۔ جو شخص کہتا ہے اسے میرے اللہ مجھے بہشت میں داش کرو تو بہشت سن کر کہتی ہے اے اللہ اسے مجھ (جنت) میں جگد عطا فرم۔ جو دوزخ سے پناہ مانگتا ہے تو دوزخ کہتی ہے اسے اندھاں کو مجھ سے پناہ دے۔

(۱۶) بروز قیامت اللہ چار آدمیوں کی طرف نہیں دیکھئے گا: رسول اللہ نے فرمایا کہ بروز قیامت اللہ چار آدمیوں کی طرف نہیں دیکھئے گا۔ (۱) جس کو والدین نے عاق کیا ہو۔ (۲) احسان جتنے والا (۳) تشاءع و قدروں کو جھلانے والا (۴) عادی شرabi۔

(۱۷) قیامت میں چار سوار ہوں گے: رسول اللہ نے فرمایا قیامت کے روز چار سوار ہوں گے۔ وہ چار سوار ہوں گے۔ عباس بن عبدالمطلب نے کہا: وہ کون ہیں یا رسول اللہ؟ (آپ نے) فرمایا: میں برائی پر سوار ہوں گا۔ جس کا چہرا انسان کے چہرے کی طرح ہوگا۔ اس کے رخسار گھوڑے کے رخسار کی طرح ہوں گے۔ اس کے بال پر وے ہوئے مردار یہ کی طرح ہوں گے۔ اس کے داؤں کا ان زبر جمکنی طرح ہوں گے۔ آنکھیں زہرہ ستارے کی مانند چمکتی ہوں گی۔ روشن ستاروں کی مانند کان سے نور نکلتا ہوگا۔ سورج کے نور کی طرح۔ جب سورج کی شعاعوں سے اس کے پیسے کے قطرے میکھے ہیں تو وہ مردار یہ کی طرح چمکتے ہیں۔ وہ فربہ ہے اور اس کے دوفوں ہاتھ اور ہیر طولیں (ہڑے) ہیں اور وہ انسان کی طرح جاندار ہے۔ بات کو سنتا اور سمجھتا ہے وہ گدھ سے بڑا اور چھر سے چھوٹا ہے۔ عباس نے عرض کیا: دوسرا کون ہوگا؟ (آپ نے) فرمایا: میرے بھائی صاحب اللہ کی دی ہوئی اونٹی پر سوار ہوں گے۔ جس کے بیرون کی قوم نے کاث دیئے تھے۔ عباس نے کہا: اور کون ہوگا؟ (آپ نے) فرمایا: میرے بچا حمزہ بن عبدالمطلب اللہ اور اس کے رسول کے شیر اور سید الشہداء (حضرت حمزہ) میرے عضباء اونٹ پر سوار ہوں گے۔ جس کی مہاریا قوت سرخ کی ہوگی۔ عباس نے کہا: اور کون ہوگا یا رسول اللہ؟ (آپ نے) فرمایا: میرے بھائی علیؑ ابی طالب (علیہ السلام) جنت کے اونٹ پر سوار ہوں گے۔ جس کی مہار مردار یہ کی اور ہونے یا قوت سرخ کی ہوگی۔ ان (علیٰ علیہ السلام) کے سر پر سفید مویں کا نور اپنی تاج ہوگا۔ وہ سبز پوشائک پہنچتے ہوئے ہوں گے اور ان کے ہاتھ میں اور انہوں

(پر چشم) بوجا۔ آپ ندادیں گے اشہد ان لا الہ الا اللہ وحده لا شریک له و ان محمد رسول اللہ پس مخلوق کہے گی: کیا یہ نبی مرسل ہیں یا مقرب فرشتے ہیں؟ شکم عرش سے آواز آئے گی۔ یہ نبی اور مقرب فرشتے ہیں نہ ہی عرش اٹھانے والے فرشتے ہیں۔ یہ علی ابی طالب (علیہ السلام) رسول رب العالمین کے وصی ہیں۔ امام الحنفی اور قائد الغرجیلین۔

مؤلف کتاب (شیخ صدوق) کا کہنا ہے کہ ذکر برائق اور اس کے اوصاف اور حمزہ بن عبدالمطلب کے بیان کی وجہ سے یہ حدیث غریب ہے۔ ابن عباسؓ سے روایت ہے کہ ایک روز رسول اللہ حضرت علیہ السلام کے ہاتھ کو پکڑے ہوئے باہر تشریف آئے اور فرمایا: اے گروہ الانصار، اے گروہ بنی ہاشم اور اے اولاد عبدالمطلب میں محمد ہوں۔ میں اللہ کا رسول ہوں میں علی و حمزہ اور جعفر (علیہم السلام) محترم مٹی سے پیدا کیے گئے ہیں۔ کسی نے سوال کیا: یا رسول اللہ یہ لوگ آپ کے ماتحت قیامت کے دن سوار ہوں گے؟ (آپؑ نے) فرمایا: تیری ماں تیرے ما تم میں میٹھے۔ قیامت کے روز چار شخص سوار ہوں گے ایک خود میں، علی، فاطمۃ الزہرا اور (حضرت) صالح بن خدا (علیہم السلام) ہیں۔ میں برائق پر سوار ہوں گا۔ میری بیٹی فاطمۃ عضباء اونٹی پر اور (حضرت) صالح اس اونٹی پر سوار ہوں گے جس کی کوچیں کاٹ دی گئی تھیں علی (علیہ السلام) جنت کی اونٹی پر سوار ہوں گے جس کی مہار یا قوت کی ہوگی۔ وہ سبز پوشک پہن ہوں گے۔ بہشت اور دوزخ کے درمیان کھڑے ہوں گے لوگوں کو ان کے پینے نے لگا مدد رکھی ہو گی عرش سے ہوا چلے گی اور لوگوں کے پینے کو خنک کر دے گی۔ جب فرشتوں، نبیوں اور صدیقوں کی نگاہ حضرت علی پر پڑے گی تو وہ کہیں گے: کیا ہیں؟ فرشتے مقرب یا نبی مرسل؟ تو اعلان کرنے والا اعلان کرے گا: نہ یہ کوئی مقرب فرشتے ہے اور نہ ہی نبی مرسل۔ یہ حضرت علی ابی طالب علیہ السلام ہیں جو دنیا و آخرت میں رسول اللہؐ کے بھائی ہیں۔

(شرح: علمائے رجال کی اصطلاح میں غریب وہ حدیث ہوتی ہے جس میں کوئی غیر مسلم و خلاف باقاعدہ بات کہی گئی ہو۔)

(۱۸) بنی اسرائیل کی بڑھیانے موسیٰ علیہ السلام سے چار چیزیں طلب کیں: جناب ابو الحسن (امام مویٰ کاظمؑ) نے فرمایا کہ بنو اسرائیل پر چاند نے طلوع ہونا بند کر دیا۔ اللہ تعالیٰ نے حضرت موسیٰ علیہ السلام پر وحی کی کہ حضرت یوسف علیہ السلام کی بڑیاں مصر سے نکالو جب بڑیاں باہر آ جائیں گی تو چاند طلوع کرے گا۔ جب بڑیاں نکالنے کا ارادہ کیا تو عرض کیا: (ان کے دفن کی) جگد کو کون جانتا ہے؟ کہا گیا بہاں ایک بڑھیا رہتی ہے، وہ جانتی ہے کہ حضرت یوسف علیہ السلام کی قبر کہاں ہے؟ چنانچہ اس تک پہنچنے کا سامنا اور پامانج پایا۔ اس سے کہا: کیا تم حضرت یوسف کی قبر کی جگہ جانتی ہو؟ اس نے کہا بہاں جانتی ہوں۔ حضرت موسیٰ علیہ السلام نے پوچھا بتاؤ کہاں ہے؟ اس نے کہا: جب تک مجھے چار چیزیں نہیں دو گے میں نہیں بتاؤں گی۔ ایک میرے دونوں پاؤں ٹھیک کر دو، دوسرے میری جوانی واپس کر دو، تیسرا میری دونوں آنکھیں ٹھیک ہو جائیں، چوتھے اپنے ساتھ جنت میں جگہ دو۔ یہ بتائیں حضرت موسیٰ پر سخت گزریں۔ پورا گارنے حضرت موسیٰ پر وحی کی: جو کچھ وہ چاہتی ہے اس کو دے دو۔ اس کے بعد اس نے حضرت یوسف علیہ السلام کی قبر سے آ گاہ کیا۔ حضرت موسیٰ نے دریائے نیل کے کنارے میری صندوق میں حضرت یوسفؓ کی لاش برآمد کی تو آسمان پر چاند نکل آیا۔ اس لاش کو شام لے گئے اسی لئے یہودی اپنے مردوں کو شام میں دفن کیا کرتے تھے۔

(۱۹) جنت کی بھروسین عورتیں چار ہیں: ابن عباسؓ نے کہا کہ رسول اللہؐ نے چار لکھریں کھیچ کر فرمایا کہ بہشت کی بہترین عورتیں چار ہیں۔ ایک حضرت خدیجہ بنت خولید، دوسری فاطمۃ ذخرۃ محمدؐ، تیسرا حضرت مریم بنت عمران، چوتھی حضرت آسیہ ذخرۃ مرام جوفرعون کی بیوی تھیں۔

(۲۰) چار چیزیں کمر توز دیتی ہیں: حضرت علی علیہ السلام سے روایت ہے کہ رسول اللہؐ نے مجھے وصیت کرتے ہوئے فرمایا کہ اے علی

(علیہ السلام) چار چیزیں کمر توڑتی ہیں۔ ایک ایسا لام جو خدا کی نافرمانی کرتا ہے اور اس کے حکم کی اطاعت کی جاتی ہے۔ دوسرا ہے وہ عورت جس کی حفاظت اس کا شوہر کرتا ہے مگر وہ خیانت کرتی ہے۔ تیسرا ہے غربت جس کا علاج غریب کے پاس نہیں ہو۔ چوتھے براپڑو جو گھر کے پاس رہتا ہو۔

(۲۱) پروردگار عالم نے چار مرتبہ دنیا کی طرف نظر کی: حضرت علی علیہ السلام سے روایت ہے کہ رسول اللہ نے مجھے وصیت کرتے ہوئے فرمایا کہ اے علی (علیہ السلام) پروردگار نے دنیا کی طرف نظر کی اور مجھے عالیمن کے مردوں میں سے منتخب کیا۔ دوسری بار نظر کی اور میرے بعد تمام کائنات کے مردوں میں سے تجھے منتخب کیا۔ تیسرا مرتبہ نظر ڈال اور تمام کائنات کے مردوں میں سے تیرے بعد آنے والے ائمہ کو منتخب کیا۔ پھر چوتھی بار نظر ڈال اور تمام کائنات کی عورتوں میں سے (جناب) فاطمۃ الزہرا کو منتخب کیا۔

(۲۲) نبی نے حضرت علیؑ سے فرمایا کہ میں نے تیرا نام اپنے نام کرے ساتھ ملا ہوا چار مقامات پر دیکھا ہے: حضرت علی ابی طالب علیہ السلام سے روایت ہے کہ رسول اللہ نے وصیت کرتے ہوئے مجھے فرمایا کہ اے علی میں نے تیرا نام چار مقامات پر اپنے نام کے ساتھ ملا ہوا دیکھا ہے۔ ایک اس وقت جیسا میں معراج کے موقع پر بیت المقدس پہنچا تو آسمان کی فضاء میں لکھا ہوا تعالیٰ اللہ الا اللہ محمد رسول اللہ ایدتہ بوزیرہ و نصرتہ بوزیرہ۔ میں نے جبریل سے کہا کہ میر اوزیر کون ہے؟ کہا: علی ابی طالب۔ پھر جب میں سدرۃ المنشی کے مقام پر پہنچا تو میں نے لکھا ہوا دیکھا انی انا اللہ لا اللہ الا انا وحدی محمد صفوی من خلقی ایدتہ بوزیرہ و نصرتہ بوزیرہ۔ میں نے جبریل سے کہا: میر اوزیر کون ہے؟ کہا: علی ابی طالب۔ جب میں سدرۃ المنشی سے گزر کر عرش رب العالمین کے پاس پہنچا تو لکھا ہوا دیکھا ہوا تعالیٰ اللہ لا اللہ الا انا وحدی محمد حبیبی ایدتہ بوزیرہ و نصرتہ بوزیرہ۔ پھر جب میں نے سراخا کر دیکھا تو طاق عرش پر لکھا ہوا تعالیٰ اللہ لا اللہ الا انا وحدی محمد عبدی و رسولی ایدتہ بوزیرہ و نصرتہ بوزیرہ۔

(۲۳) سوائیں چار اشخاص کے اہلیت کی احادیث کو فرماتے ہوئے سنائے کہ ہماری حدیث دشوار اور بہت سخت ہے اس کو صرف مقرب فرشتہ، نبی مرسل یا وہ بنده جس کے قلب کا اللہ نے ایمان کے لئے امتحان لے لیا ہوا یاد یہ صیہة المحسّنات ہے۔ عمرو بن شیع، شیعی حداد سے روایت کرتے ہیں کہ میں نے حضرت صادق جعفر بن محمدؑ کو فرماتے ہوئے سنائے کہ ہماری حدیث دشوار اور بہت سخت ہے اس کو صرف مقرب فرشتہ، نبی مرسل کہا کہ میں نے حضرت امام جعفر صادقؑ سے "مدینہ صیہة" کے بارے میں پوچھا تھا تو آپؑ نے فرمایا تھا: جمع کیے ہوئے دل کا نام مدینہ صیہة ہے۔

(۲۴) جس شخص میں تین عادتیں نہیں ہوں گی تو دوسرے لوگوں پر چار چیزیں واجب ہو جائیں گی: رسول اللہ نے فرمایا کہ جو شخص لوگوں پر حاکم ہوا اور ان ظلم نہ کرے، ان سے کچھ بیان کرے تو جھوٹ نہ بولے اور وعدہ خلافی نہ کرے تو ان اشخاص میں ہوگا جن کا ایمان کامل، عدل ظاہر اور اس سے بھائی چارہ واجب اور اس کی غیبت حرام ہے۔ حضرت ابو عبد اللہ (امام جعفر صادقؑ) نے فرمایا جو شخص تین چیزیں رکھتا ہوگا لوگوں پر اس کی چار چیزیں واجب ہو جائیں گی۔ (۱) لوگوں سے کچھ بیان کرے تو جھوٹ نہ بولے (۲) ان سے معاشرت میں ظلم نہ کرے (۳) جب ان سے وعدہ کرے تو خلاف ورزی نہ کرے۔ لوگوں پر واجب ہے کہ اس کے عدل کو مانیں۔ اس کی جواں مردی ظاہر ہوگی۔ اس کی غیبت ان پر حرام ہوگی اور اس سے بھائی چارگی لازمی ہوگی۔

(۲۵) حضرت آدمؑ کے دو انتھوار کے جواب میں ابلیس کے چار اشعار: حضرت علی علیہ السلام مسجد کوفہ میں تشریف فرماتے ہے کہ ایک شامی نے کہایا امیر المؤمنین (علیہ السلام) میں آپؑ سے چند چیزیں پوچھتا ہوں۔ آپؑ نے فرمایا: سمجھنے کے لئے پوچھوچھن تکلیف دینے کے لئے ز

پوچھو۔ عرض کیا: سب سے پہلے شعر کس نے کہا؟ (آپ نے) فرمایا: حضرت آدم نے۔ عرض کیا کون سا شعر ہے؟ فرمایا جب حضرت آدم زمین پر اترے زمین کو دیکھا اس کی وسعت اور ہوا کو دیکھا اور قاتل نے باتیل کو قتل کیا تو دو شعر کہے۔

|                                                                                                                       |                                                                                                                               |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <p>فوجه الارض مغير قبح<br/>اس لئے زمین بدنما اور سیاہ ہے<br/>و قل بشاشة الوجه المليح<br/>اور چہرے کی بشاشت نہ رہی</p> | <p>تغيرت البلاد ومن عليها<br/>دنيا اور اس پر ہنے والے گرگوں ہو گئے<br/>تغير كل ذى لون وطعم<br/>رنگ اور کھانے تبدیل ہو گئے</p> |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

املیس نے جواباً یہ اشعار کہے۔

|                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <p>فبی فی الخلد صاق بک الفسیح<br/>کیا خلد بریں تم پر ٹنگ تھی<br/>و قلبک من اذی الدنیا مربع<br/>دنیا کی تکلیف سے تیرا دل الگ تھا<br/>الی ان فاتک الشمن الریبیح<br/>فاتکہ کا سودا تیرے ہاتھ سے گھاٹے میں بدل گیا<br/>بکفک من جنان الخلد ریح<br/>اور تیرے ہاتھ سے جنت تک گئی</p> | <p>تنح عن البلاد وساکینها<br/>دنیا اور اللہ دنیا سے دور ہو جا<br/>وکنت بها وزوجك في قرار<br/>تیرا یوی کے ساتھ وہاں نہ کھانے تھا<br/>فلم تنفك من کیدی و مکروی<br/>تو میرے لگرا در چالبازی سے دور نہ ہو کا<br/>فلو لا رحمة الجبار اضحت<br/>پس خدا کا رحم شامل نہ رہا</p> |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

(۲۶) اللہ نے چار چیزوں کو چار چیزوں میں پوشیدہ رکھا: امیر المؤمنین علیہ السلام نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے چار چیزوں کو چار چیزوں میں پوشیدہ رکھا۔ اپنی اطاعت میں اپنی رضامندی کو پوشیدہ رکھا۔ پس اللہ کی کسی اطاعت کو چھوٹا نہ جانو مبادا اس میں اللہ کی رضا ہو اور تمہیں معلوم نہ ہو۔ اپنی نارانگی کو گناہوں میں پوشیدہ رکھا۔ پس کسی گناہ کو چھوٹا نہ جانو مبادا اس گناہ میں اس کی نارانگی بڑی ہو اور تمہیں اس کا علم نہ ہو۔ اللہ کی قبولیت تمہاری دعائیں پوشیدہ ہے۔ پس کسی دعا کو مکررہ سمجھو ممکن ہے اس میں قبولیت مخفی ہو۔ اپنے دوست کو اپنے بندوں پر پوشیدہ رکھا۔ پس خدا کے کسی بندے کو حقیر نہ جانو ممکن ہے اس میں اس (اللہ) کا دوست موجود ہو اور تمہیں اس کا علم نہ ہو۔

(۲۷) رسول اللہ نے فرمایا چار چیزوں کو برانہ سمجھو وہ چار چیزوں کے لئے امان ہیں: رسول اللہ نے فرمایا کہ چار چیزوں کو برانہ سمجھو وہ چار چیزوں کے لئے امان ہیں۔ ایک زکام کو برانہ سمجھو۔ یہ جذام کے مرض کے لئے امان ہے۔ دوسرا سے پھر ڈے سنجھنی کو برانہ سمجھو برص کے مرض سے بچاتا ہے۔ آشوب چشم کو برانہ سمجھو وہ اندھے پن کے لئے امان ہے۔ کھانی کو برانہ سمجھو وہ فالج کے مرض سے امان دیتا ہے۔

(۲۸) امیر المؤمنین علیہ السلام کی چار فضیلیں ایسی ہیں جو کسی کو آج تک میسر نہیں ہوئیں: ابن عباس نے کہا کہ حضرت علی علیہ السلام کو چار فضیلیں ایسی حاصل ہوئیں جو کسی کو حاصل نہیں ہوئیں۔ ایک یہ کہ رب سے پہلے رسول اللہ سے ساتھ نہ از پر ہی۔ دوسرے

ہر جنگ میں علم رسول حضرت علیؓ کے پاس رہا۔ تیر سے بہت سے لوگ احمد کی جنگ میں بھاگ گئے مگر حضرت علیؓ ثابت قدم رہے۔ چوتھے آنحضرتؓ کو غسل و نافن دیکر قبر میں اتارا۔

ربیعہ حرثی نے کہا کہ حضرت علیؓ کا ذکر معاویہ سامنے سعد بن ابی وقاص کی موجودگی میں ہوا۔ سعد بن ابی وقاص نے کہا کہ حضرت علیؓ کے چارائیے فضائل یہں اگر مجھے ایک بھی مل جاتا تو میرے لئے فلاں فلاں چیز سے زیادہ فائدہ مند تھا اور سرخ اننوں کا ذکر کیا۔ (حضرت علیؓ کے فضائل بیان کرتے ہوئے کہا: رسول اللہؓ نے کہا کہ میں کل علم اس کو دون گا (علیؓ کو جنگ خبر میں علم دینے کی طرف اشارہ ہے)۔ رسول اللہؓ نے حضرت علیؓ سے کہا کہ تجھے مجھ سے وہی نسبت ہے جو ہارون کو موسیٰ سے حاصل تھی۔ رسول اللہؓ نے فرمایا: جس کا میں مولا ہوں علیؓ اس کے مولا ہیں۔ پوچھی بات سعد بن ابی وقاص بھول گیا۔

(۲۹) معاویہ نے ابن عباس سے کہا کہ چار باتوں کی وجہ سے میں تجھے دوست رکھتا ہوں اور چار باتیں میں نے تجھے معاف کر دی ہیں: عبد الملک بن مروان نے کہا کہ میں ایک روز معاویہ کے پاس موجود تھا۔ اس کے پاس قریش کے لوگ جمع تھے۔ جن میں کچھ افراد بنوہاشم کے بھی تھے۔ معاویہ نے بنوہاشم سے کہا کہ تم لوگ اپنے آپ کو ہم سے برا بخخت ہو۔ کیا ہمارے باپ اور ماں ایک نہیں ہیں؟۔ گھر اور جائے پیدائش ایک نہیں ہے؟ ابن عباس نے کہا کہ جس طرح تم تمام قریش پر فخر کرتے ہو۔ اسی طرح ہم پر فخر کرتے ہیں۔ قریش انصار پر فخر کرتے ہیں۔ انصار تمام عرب پر فخر کرتے ہیں، عرب ہم پر فخر کرتے ہیں۔ ہم رسول اللہؓ کی وجہ سے فخر کرتے ہیں۔ جس کا تم انکار نہیں کر سکتے اور نہ اس سے بھاگ سکتے ہو۔ معاویہ نے کہا: اے ابن عباس! تم اپنی تیز زبان کے ذریعہ اپنے مخالف کے حق پر حادی ہونا چاہتے ہو؟ ابن عباس نے کہا: یہ بات نہیں ہے۔ باطل حق پر غالب نہیں آ سکتا۔ اپنے حد کو چھوڑ دو۔ حسد بری چیز ہے۔ معاویہ نے کہا: تم نے حق کہا۔ اللہ کی قسم میں تم کو چار باتوں کی وجہ سے دوست رکھتا ہوں اور چار باتیں تھا میں معاف کر دی ہیں۔ پہلی بات یہ کہ تم رسول اللہؓ کے رشتہ دار ہو۔ دوسری بات یہ کہ تم میرے خاندان اور عبد مناف کی پاک نسل کے آدمی ہو۔ تیسرا بات یہ کہ میرا باپ اور تھا برا باپ دوست تھے۔ پوچھی بات یہ کہ تم قریش کی زمان، رکیس اور دانشمند ہو اور وہ چار باتیں جو میں نے معاف کر دیں وہ یہ ہیں کہ تم نے جنگ صفين میں ان لوگوں کے ساتھ شرکت کی جن لوگوں نے ہم پر حملہ کیا تھا۔ دوسری یہ کہ عثمان کو چھوڑ دینے کی برائی کی۔ تیسرا یہ کہ جن لوگوں نے عاشرہ محرم المومنین کے لئے کوشش کی تم بھی ان میں تھے۔ پوچھی بات یہ ہے کہ جن لوگوں نے کہا کہ زیادہ میرا بھائی نہیں ہے تم نے بھی ان کی ہاں ملائی۔ اس معاملے کی میں نے خوب چھان بیٹیں کی۔ مجھے تھا براہمنہ قران اور شاعر عرب میں مل گیا۔ پروردگار عالم کا ارشاد ہے خلطوا اعمالاً صالحًا و آخر سینا کہ نیک کام ہرے کام سے ملا دیتے ہیں۔ (سورۃ توبہ۔ آیت نمبر ۱۰۲) بنی ذیبیان نے (نعمان سے عذر خواہی کرتے ہوئے) یہ شعر کہا:

ولست بمسبق اخا لا تلمه

دوست کی امید ہمیشہ مت رکھ

پہلی چار باتیں مانتا ہوں اور آخری چار باتوں کو درگزرا کرتا ہوں میں اس معاملے میں ایسا ہوں جیسے پہلے نے کہا:

سابق ممن قد احباب جمیله

میں اس کی اچھی باتیں مانتا ہوں

واغفر ماقد کان من غیر ذالکا

اس کے علاوہ جو کچھ سے میں نے اس کو معاف کیا

یہ کہہ کر معاویہ چپ ہو گیا۔ پھر ابن عباس نے اللہ کی حمد و شاء کے بعد کہا کہ تم نے یہ بات کی ہے۔ میں تھجھ رسول اللہ کی قربات کی وجہ سے دوست رکھتا ہوں۔ یہ بات تم پر اور ہر اس مسلم جو پر اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول پر ایمان رکھتا ہے واجب ہے۔ یہ وہ اجر ہے جس کا رسول اللہ نے تم سے سوال کیا تھا۔ اللہ تعالیٰ کہتا ہے۔ قل لا استلکم عليه اجر الا المودة في القربي (حَدَّثَنَا شُعْبٌ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ سَأَلَنَا كَمْ نَحْنُ مِنْ أَهْلِ بَلْدَةٍ) آیت نمبر ۲۳ (رسول) کہہ دیکھ میں تم سے کوئی اجر نہیں چاہتا سوائے اس کے کہ میرے بدیعت سے محبت کرو۔ جو شخص رسول اللہ کی بات نہ مانے گا وہ نقصان میں رہے گا، رسوایوں کا منہ کے بل دوزخ میں جائے گا۔ تم نے کہا کہ میں تیرے رشتہ داروں اور اہل بیت میں سے ہوں۔ یہ تھیک ہے۔ مگر اس سے مراد صدر جمی ہے۔ مجھے اپنی جان کی قسم پہلے کی نسبت اب زیادہ صدر جمی کرتے ہو پہلے والی غلطیوں کے ذمہ دار نہیں ہو؟ کہتے ہو کہ میرا باپ تمہارے باپ کا دوست تھا۔ یہ تھیک ہے پہلے شاعر کی بات اس پر گواہ ہے:

ساحفط ودى من اخي فى الاقارب

میں محبت اس وقت تک کروں گا جب تک وہ زندہ ہے

ولست لمن لا يحفظ العهدو اتفا

میں ان میں نہیں جو وثوق سے اپنے وعدے کا خیال رکھتا

میں مصیبت کے وقت اپنے ساتھی کا خیال نہیں رکھتا

تمہارا یہ کہنا کہ میں زبان قریش کا زعیم اور فتحی ہوں۔ یہ باتیں تو تمہیں بھی دی گئی ہیں مگر تم نے اپنے شرف اور ہزرگی سے انکار کر دیا اور مجھے فضیلت دے دی ہے۔ اس بارے میں شاعر اول کا قول لزرا ہے:

بِرَاهُ لِهِ اهْلًا وَ إِنْ كَانَ فَاضْلًا

أَغْرِوهُ صاحِبُ فضْلِيَّاتِ بِهِ تَوَاَيْسِيَّاتِ بِهِ

وکل کریمہ للکرام مفضل

ہر کریم انسان صاحب فضیلت ہے

تم نے مجھ پر الزام لگایا ہے کہ میں نے صفين میں تمہارے خلاف جنگ کی۔ خدا کی قسم اگر میں یہ کام نہ کرتا تو عالمین کا پست ترین آدمی ہوتا۔ اے معاویہ تمہارے دل میں یہ بات ہے کہ میں اپنے چچازادہ امیر المؤمنین سید اوصیا المرسلین (حضرت علیؑ) کو چھوڑ دیتا جن کے ساتھ مہاجرین و انصار اور تمام اجھے لوگ تھے۔ اے معاویہ میں اپنے دین میں کیوں شک کروں یا میری طبیعت سرگردان ہویا رہ خدا میں جان دینے سے گریز کروں۔ تم نے یہ ذکر کیا ہے کہ میں نے (حضرت عثمانؓ) کو کیوں چھوڑ دیا۔ انہیں تو ان لوگوں نے چھوڑ دیا جو ان سے زیادہ قریب تھے۔ ان کو ان کی قوم کے لوگوں اور رشتہ داروں نے چھوڑ دیا اور کوئی مدد نہ کی۔ میں نے قریبی رشتہ داروں اور دوسرے عزیزوں کے اسوہ پر عمل کیا۔ میں نے ان پر حملہ کرنے والوں کا ساتھ نہیں دیا۔ مرد انگلی اور مردوت اختیار کرتے ہوئے اس معاملے سے علیحدہ رہا۔ رہی یہ بات کہ میں حضرت عائشہؓ کے خلاف ہو گیا تھا۔ یہ تھیک ہے۔ رسول خدا نے حضرت عائشہؓ کو گھر میں بیٹھنے اور پر دے کا حکم دیا تھا۔ انہوں نے پر دہ ترک کیا اور رسول اللہ کی بات نہ مانی۔ ہم نے ان کے ساتھ جو سلوک کیا وہ جائز تھا۔ تمہارا یہ کہنا کہ میں نے زیاد کو تمہارا بھائی نہیں جانا۔ رسول اللہ کے حکم کے مطابق ہے۔ آنحضرتؓ نے فرمایا تھا کہ لڑکا اس کا ہے جس کا ناکاح ہو زانی کی سزا کوڑے لگاتا ہے۔ اس بات کے بعد میں تم کو دوست رکھتا ہوں وہ بات کیوں گا جو تمہیں خوش رکھے۔ عمرو بن العاص نے کہا: اے امیر المؤمنین (معاویہ) میں تمہیں ایک لمحے کے لئے بھی دوست نہ رکھوں گا۔ تمہاری زبان تیز ہے۔ بات کو جس طرح چاہتے ہو بنا لیتے ہو اور اس کی مثال شاعر اول کے شعر تھیں میں جس کا ذکر پہلے کیا گیا ہے۔ اب اس نے کہا: تم راوی ہے کوئی مدنی گشت نہیں اور یہ سوت کے درمیان لاتے تو اب میرے کی بات خوبی، اے

عمرو (بن عاص) خدا کی قسم میں خدا کی خاطر تم کو دشمن رکھتا ہوں تم نے کہا ہے میں حضرت محمدؐ کا دشمن ہوں۔ خدا نے آیت نازل کی کہ اے محمد تیرا دشمن دم بریدہ ہے (ان شانشک هو الابتر) تو دنیا اور آخرت میں دم بریدہ ہے۔ تو جا بیت اور اسلام دونوں میں حضرت محمدؐ کا دشمن ہے۔ خدا قران میں فرماتا ہے لا تجحد قوماً بومون بالله والیوم الاخر یوآدون من حاد الله ورسوله (سورہ مجادل۔ آیت نمبر ۲۲) ”تم ایسی قوم کوئہ پاؤ گے جو اللہ اور روز آخرت (قیامت) پر ایمان لائے اور دوستی کریں ایسوں سے جو خلاف ہوئے اللہ اور اس کے رسول کے، تم پہلے اور اب خدا اور اس کے رسول کے دشمن ہو۔ تم رسول خدا کے خلاف کوشش کرتے رہے۔ پہلی ہو یا سوار ہو۔ آخر کار خدا نے تجھے مغلوب کر دیا۔ تیرا مکر تیری گردن میں ڈال دیا۔ تیری چالوں کو جھوٹ کیا۔ تو نے افسوس کے ساتھ ہاتھ انھیں لایا۔ پھر تو نے خانوادہ رسول اور رسول کی دشمنی میں کوشش شروع کر دی۔ تجھے معادیہ اور آل معادیہ سے کوئی محبت نہیں ہے۔ تجھے اللہ اور اس کے رسول کے ساتھ دشمنی ہے اس کے ساتھ ساتھ تجھے اولاد عبد مناف کے ساتھ قدیم بعض اور حدہ ہے اور اس معاملے میں تیری مثال ایسی ہے جیسا شاعر نے کہا ہے۔

تعرض من عمرو و عمرو خزایہ

عمرو نے بچھے طعنہ دیا عمرو خود خواہ ہے

فما هولی ند فاشتم عرضه

ندہ میرا ہمسر ہے جو اسکو بے عزت کروں

تعرض ضبع القفر لاسد الورد

ز شیر کا بجو کیا بگاڑ سکتا ہے

ولا هولی عبد فابتosh بالعبد

ندہ میرا غلام ہے جو کہوں خاموش ہو جا

عمرو بن عاص کی بات جاری تھی کہ معادیہ نے اس کی بات ثقہ کر دی اور کہا: بخدا اے عمرو تو ان (ابن عباس<sup>ؓ</sup>) کا مقابلہ نہیں کر سکتا۔ بہتر ہے کہ خاموش ہو جا۔ عمرو خاموش ہو گیا۔ ابن عباس<sup>ؓ</sup> نے کہا: اے معادیہ اس کو چھوڑ دو اس کو میسم سے ایسا داغ نگاہوں گا کہ قیامت تک اس کا نگ ف دعا ر باقی رہے گا مخالف و مخالف اس میں لوٹیاں اور غلام اس بات کو گائیں گے۔ پھر ابن عباس نے عمرو سے کہا اے عمرو بات شروع کرو۔ معادیہ نے ابن عباس کے منہ پر باتھر کھو دیا اور کہا اے ابن عباس میں تجھے قسم درتا ہوں کہ خاموش ہو جائیں شام نہیں گے اور ہم جسوس کریں گے۔ اس کی آخری بات عمرو کے لئے تھی: اے بندے تو گم ہو جا تو ذیل ہے۔ اس کے بعد وہ چلا گیا۔

(۳۰) گناہ کی چار وجوہات ہیں: محمد بن الیغمیر سے روایت ہے کہ میں ہر بڑے عرصت میں شامن حکم کے پاس رہا۔ میں نے اس سے بہت فائدہ اٹھایا جو عصمت امام کے بارے میں ہے۔ ایک روز میں نے اس سے پوچھا کہ کیا امام مخصوص ہوتا ہے؟ اس نے کہا کہ ہاں مخصوص ہوتا ہے۔ پھر پوچھا کہ عصمت کی کیا اعلامات ہیں؟ کس چیز کے ذریعہ یہ معلوم ہوتا ہے کہ یہ امام ہیں؟ فرمایا تمام گناہ چار ہیں ان میں پانچوں گناہ نہیں ہے وہ یہ ہیں۔ حرص، حسد، غضب اور شہوت۔ یہ چاروں باتیں امام میں نہیں ہوتیں۔ دنیا اس کے زرگیں ہوتی ہے وہ خازن مسلمین ہوتا ہے وہ کیسے حریص ہو۔ وہ حاسد بھی نہیں ہوتا۔ حسد تو اس سے ہوتا ہے جو اس سے برا کوئی بھی نہیں ہوتا۔ اپنے سے چھوٹے سے کون حسد کرتا ہے۔ وہ دنیا کے امور کی کسی چیز پر ناراض نہیں ہوتا۔ اللہ تعالیٰ کی خاطر ناراض ہوتا ہے۔ اللہ نے حسد و جاری کرتے اس پر فرض کیے ہیں۔ اس معاملے میں وہ کسی کی پرواہ نہیں کرتا اور نہ زی رہتا۔ خدا کی حدود قائم کرتا ہے۔ خواہشات کی پیچوی نہیں کرتا۔ دنیا کو آخرت پر ترجیح نہیں دیتا۔ اللہ تعالیٰ نے اس کے لئے آخرت محبوب بنائی ہے جس طرح ہمارے لئے دنیا۔ وہ آخرت کی طرف نگاہ کرتا ہے جس طرح دنیا کی طرف دیکھتے ہیں۔ کیا تم نے کسی شخص کو دیکھا ہے کہ کسی اچھی چیز کو چھوڑ کر بھی چیز کی طرف جائے؟ یا کہ زاد (ذائقہ دار) کھانا چھوڑ کر تزویں (بدیوار) کھانے کی طرف جائے۔ نرم کیمیے کو چھوڑ کر سخت (جینے)

والے کپڑے کو پسند کرے۔ وائی گفت کوچھوڑ کر فنا ہونے والی دنیا کی دولت کو پسند کرے۔

(۳۱) چار حج کرنے کا ثواب: منصور بن حازم نے کہا کہ میں نے جناب ابو عبد اللہ (امام جعفر صادق) سے پوچھا کہ چار حج ادا کرنے کا کیا ثواب ہے؟ آپ نے فرمایا: اے منصور چار حج ادا کرنے سے بہیش فشار قبر سے بیمیش بچا رہے گا۔ اس کی موت کے بعد اس کے حج آدمیوں کی شکل میں اس کے سامنے ہوں گے۔ قبر سے محشور ہونے تک نماز پڑھتے رہیں گے اور اس نماز کا ثواب اسکو ملے گا۔ اس نماز کا ثواب آدمیوں کی ہزار رکعت نماز کے برابر ہوگا۔

(۳۲) چار قسم کا مال فائدہ نہیں دیں گا: جناب ابو عبد اللہ (امام جعفر صادق) نے فرمایا کہ چار قسم کا مال فائدہ نہیں دے گا۔ ایک خیانت کا مال، دوسرا مال غنیمت سے چوری کیا ہوا مال، تیسرا چوری کیا ہوا مال، چوتھے سودا مال، حج، عمر و اور صدقہ میں فائدہ نہیں دے گا۔

(۳۳) مکمل خواراک کی چار علامات ہیں: رسول اللہ نے فرمایا کہ جس خواراک میں یہ چار باتیں ہوں گی وہ مکمل ہے۔ ایک علال ہو۔ دوسرے بہت زیادہ کھانے والے ہوں۔ تیسرا اللہ تعالیٰ کے نام سے شروع کیا ہو۔ چوتھے کھانا کھانے کے بعد پردہ گارکی حمد و ثناء ادا کی گئی ہو۔

(۳۴) نطفہ حرام کی چور نشانیاں ہیں: جناب جعفر بن محمد (امام صادق) نے فرمایا کہ جس شخص کو یہ ذرنشہ کو کہ کیا کہہ رہا ہے اور اس کے بارے میں لوگ کہتا ہے ہیں (بڑا یا بھلا)۔ وہ شیطان کا ساتھی ہے۔ جس کو یہ پرواہ نہ ہو کہ جو گناہ وہ کر رہا ہے اسے لوگ دیکھ رہے ہیں وہ شیطان کا شریک ہے۔ جو بلا کسی سبب کے اپنے مومن بھائی کی برائی بیان کرے شیطان کا شریک ہے۔ جو حرام کی محبت اور شہوت میں ڈوبا ہوا ہو وہ شیطان کا شریک ہے۔ پھر (آپ نے) فرمایا کہ حرام زادوں کی چار علامات ہیں۔ ایک ہمارے خانوادہ سے دشمنی رکھتے ہیں۔ دوسرے حرام کی پیدائش والے کو دوست رکھتے ہیں۔ تیسرا دین کو ہقیر سمجھتے ہیں۔ چوتھے لوگوں سے بدسلوکی کرتے ہیں۔ کوئی شخص اپنے بھائیوں سے بدسلوکی نہیں کرتا مگر ولد الزنا یا حیض کا نظر۔

(۳۵) اللہ تعالیٰ نے حضرت موسیؑ کو چار باتوں کی وصیت کی: جناب امیر المؤمنین (حضرت علی ابن ابی طالب علیہ السلام) نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے حضرت موسیؑ علیہ السلام کو چار باتوں کی وصیت کی۔ ایک یہ کہ جب تیرے گناہ معاف نہ ہوں دوسروں کی عیب جوئی میں مشغول نہ ہونا۔ دوسرے جب تک میرے خزانے ختم نہ ہوں اپنی روزی کی فکر مت کرنا۔ تیسرا میرے میری حاکیت کے ہوتے ہوئے کسی غیر کی حاکیت کو تسلیم نہ کرنا۔ چوتھے جب تک شیطان مرنے جائے اس کے مکروہ فریب سے غافل نہ رہنا۔

(۳۶) حضرت امیر المؤمنین (حضرت علی ابن ابی طالب علیہ السلام) جب کسی جنگ پر روانہ ہوتی تو آپ کے ساتھ چار باتیں ہوتیں: رسول اللہ نے فرمایا کہ جب میں علی کو جنگ پر روانہ کرتا تو جریل ستر ہزار فرشتوں کے ساتھ آپ کی دائیں طرف، میکاٹ میکل ستر ہزار فرشتوں کے ساتھ بائیں طرف، موت کا فرشتہ آگے آگے۔ اور بادل اور پرسا یہ کیتے ہوتے۔ بیاناتک کہ فتح یا بُتھوتے۔

(۳۷) اس شخص پر حیرت ہو جو چار چیزوں سے ڈرتا ہے اور دوسروی چار چیزوں سے پناہ نہیں لیتا: جناب جعفر بن محمد (امام صادق) علیہ السلام نے فرمایا کہ مجھے اس شخص پر حیرت ہے کہ وہ چار چیزوں سے ڈرتا ہے لیکن دوسروی چار چیزوں سے پناہ نہیں لیتا۔ تجھ بے کڑوتا تو ہے مگر اللہ تعالیٰ کے اس فرمان سے پناہ نہیں لیتا۔ "حسينا الله و نعم الوکيل" کیونکہ میں نے دیکھا ہے کہ اللہ جل جلالہ اس کے فوراً بعد ہے، فرماتا ہے: "فانقلب انتعمة من الله و فضل لم يمسسهم سوء" (سورہ آل عمران آیات ۲۷-۲۸) (ترجمہ: اللہ ہمارے لئے کافی ہے اور وہ

بہتر کار ساز ہے۔ پس وہ خدا کی نعمت اور فضل کے ساتھ پلٹ کر آئے اور ان کو کوئی تکلیف نہ پہنچی۔ اور میں تجھ کرتا ہوں کہ نجیبدہ ہوتا ہے مگر اللہ کی اس آیت سے پناہ نہیں لیتا۔ لا الہ الا انت سبحانک انت کنت من الظالمین۔ کیونکہ میں نے دیکھا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اس کے فوراً بعد فرمایا ہے۔ فاستجنبنا له ونجیبنا له ونجیبنا هم من الغم وکذلک نجی المومنین (سورہ انہیاء آیات ۸۷-۸۸) (ترجمہ: سوائے تم ہے کوئی معبوذ نہیں ہے میں تو غلطی پر تھا۔ پس ہم نے ان کی دعا قبول کی اور ان کو اس مصیبت سے نجات دی۔ اور ہم مومنوں کو اسی طرح نجات دے دیا کرتے ہیں)۔ میں جران ہوں کہ دھوکہ کھاتا ہے لیکن اللہ کی اس امید سے پناہ نہیں لیتا۔ وافوض امری الی الله ان الله بصیر بالعبد۔ کیونکہ میں نے دیکھا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اس کے بعد فرمایا ہے فرقیہ الله سینات مامکروا (سورہ موسیٰ آیات ۲۵-۲۶) (ترجمہ: میں تو اپنے معاشرے کو اللہ کے پردے کیے دیتا ہوں بیشک اللہ سب بندوں کا نگران ہے۔ چنانچہ جو چالیں دو چلے اللہ نے ان کی چالوں سے اسے بچائے رکھا)۔ تجھ ہے کہ دنیا اور اس کی فضیلت کا لدداہ ہے۔ اللہ تعالیٰ کی اس آیت پر عمل کیوں نہیں کرتا۔ ماشاء الله لا قوة الا بالله کیونکہ میں نے دیکھا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے ان تون انما اقل منک ملا و ولد افعوسی ربی ان یوتن خیراً من جنتک (سورہ کہف آیت ۳۹) {ترجمہ: جو پچھہ اللہ نے چاہا (سوہوا) خدا کی قوت کے بغیر کوئی قوت نہیں تو ٹوی سمجھتا ہے کہ میں ماں والاد میں تھے کہ میں مولوں میں لفظ عکی ثابت معنی دیتا ہے۔}

(۳۸) چار اشخاص نے علی علیہ السلام کی ولایت کر کے سلسلے میں اپنی گواہی کو چھپایا: اللہ تعالیٰ نے ان کے حق میں حضرت علیؓ کی بد دعا قبول کر لی۔ جابر بن عبد اللہ انصاری نے کہا کہ امیر المؤمنین علی ابن ابی طالب علیہ السلام نے خطبہ میں کہا کہ منبر کے سامنے رسول اللہ کے چار صحابی ایک انس بن مالک، دوسرے براء ابن عازب، تیسرا اشعث بن قیس کندی اور چوتھے خالد بن یزید بھلی موجود تھے۔ آپ نے انس بن مالک کی طرف متوجہ ہو کر فرمایا: کیا تم نے رسول اللہؐ فرماتے ہوئے سن ہے (جس کا میں مولا ہوں علی بھی اس کے مولا ہیں) اگر آج ولایت کی گواہی نہ دی تو برص کے مرض میں ہو کر مر دے گے۔ عامہ سے اپنا سرہنہ چھپا سکو گے۔ اشعث بن قیس کندی سے فرمایا اگر تم نے من کنت مولا فھذا علی مولا کی حدیث رسول اللہؐ سے سنی اور آج میری ولایت کی گواہی نہ دی تو دونوں آنکھوں سے اندھے ہو کر مر دے گے۔ خالد بن یزید سے فرمایا کہ اگر تم نے رسول اللہؐ سے من کنت مولا فھذا علی مولا اللهم وال من والا وعادمن عاده والی حدیث کی ہے آج میری ولایت کی گواہی نہ دی تو پروردگار تھے جالمیت کی موت مارے گا۔ براء بن عازب سے فرمایا: اگر تم نے رسول اللہؐ فرماتے ہوئے سن ہے کہ من کنت مولا فھذا علی مولا اللهم وال من والا وعادمن عاده پر تم نے آج اس ولایت کی گواہی نہ دی تو خدا تمہیں ایسی جگہ موت دے گا جہاں سے تم نے ہجرت کی ہو گی۔ جابر بن عبد اللہ انصاری نے کہا کہ میں نے انس بن مالک کو برص دیکھا کہ اس عیب کو اپنے (سرے) عامہ سے چھپانا چاہتا تھا اور وہ نہیں چھپتا تھا۔ اشعث بن قیس کندی کو دیکھا وہ انہا بچکا تھا۔ وہ کہتا تھا کہ علیؓ نے میرے لئے دنیا میں انداہ ہونے کی بد دعا کی مگر خدا کا شکر ہے آخرت میں عذاب ہونے کی بد دعا نہیں دی۔ خالد بن یزید کے گھر والوں نے اس کے گھر میں ذمیں کرنے کے لئے لگڑھا کھو دا۔ جب اس کی قوم کندہ کو اس کا علم ہوا تو انہوں نے گھوڑے اور اونٹ اس کے دروازے پر لا کر ذمکی کیے اس طرح وہ جالمیت کی موت مرا۔ براء بن عازب کو معاویہ نے یمن کا گورنر بنایا۔ چنانچہ وہ دیہی مراجھاں سے ہجرت کی تھی۔

(۳۹) چار باتوں سے دنیا میں امان ہے: اور چار کلمے آخرت کے لئے ہیں: ابوہریز نافع بن عبد اللہ خراسانی نے کہا کہ میں نے عطاہ بن ابیر یا ج سے سن ہے۔ وہ عبد اللہ ابن عباسؓ سے روایت کرتے ہیں کہ قبیصہ بن خارق الجہلی رسول اللہ کی خدمت میں حاضہ ہوا۔ آپؓ نے خوش

## شیخ الصدوق

آمدید کہا بچھر قبیصہ بن مخارق سے پوچھا گئے آنہوں۔ اس نے عرض کیا: یا رسول اللہ بُو رَحْمَةُ اللّٰهِ بُو جَيْلَانُهُو، سُتْ بُو جَيْلَانُهُو، اپنی عورت کے قابل نہیں ہوں، کام کرنے سے عاجز ہوں۔ مجھے کچھا یہے کہے تعمیر فرمائے جس سے پروردگار عالم مجھے فائدہ دے مجھسیری کے میں فراموش شد و آدمی ہوں۔ (آپ نے) فرمایا۔ قبیصہ کیا کہا؟ اس نے دوبارہ کہا۔ (آپ نے) فرمایا کیا کہا؟ دوبارہ کہو؟ (اس نے) دوبارہ عرض کیا۔ پھر کہا کیا کہا؟ اس نے پھر عرض کیا۔ رسول اللہ نے فرمایا تیرے ارگرد جتنے درخت، پتھر، ڈھیلے یہی تیرے غم کی داستان پر گریہ کر رہے ہیں۔ اے قبیصہ! بن مخارق نماز فخر کے بعد تین مرتبہ سبحان اللہ وبحمده سبحان اللہ العظیم وبحمدہ ولا حول ولا قوۃ الا بالله کبو۔ جب ان کو کہو گے تو انہے ہونے، جذام، برس اور فانج کے مرغ سے محظوظ ہو گے۔ اور آخرت کے لئے یہ کلمات کبو۔ اللہمَ اهْدِنِی مِنْ عَنْدِكَ وَأَنْشُرْ عَلَیَ مِنْ رَحْمَتِكَ وَأَنْزُلْ عَلَیَ مِنْ بَرَکَاتِكَ۔ رسول اللہ کہتے تھے اور مخارق ان کو انگلیوں سے گستاختے جاتے تھے۔ ابوذر عمر نے کہا یا رسول اللہ آپ کے یہ خال تو ان چار کلمات کو انگلیوں سے مغبوطی سے گمراہ ہے تھے۔ آپ نے فرمایا: اگر ان کلمات کو لے کر قیامت میں پہنچے اور جان بوجھ کر ان کا پڑھنا زندگی سے توجنت کے چار دروازے اس شخص کے لئے کھل جائیں گے وہ جس دروازے سے چاہے گا داخل ہو کا۔ نافع کا بیان ہے کہ میں نے اس حدیث کو اپنے پڑوی سے بیان کیا جو سن بھرن کے ساتھ بیٹھا کرتا تھا۔ اس نے حسن بصری سے بیان کیا۔ اس نے کہا کہ اسے میرے پاس لاو۔ اس نے مجھ سے حدیث پوچھی میں نے حدیث بیان کی۔ اس نے کہا کہ اسے خراسانی میری نظر میں یہ حدیث بیش قیمت ہے، تیرے نزدیک غیر ابرہیم ہے۔ اللہ تعالیٰ کی قسم ایک شخص اونٹ پر سوار ہو کر مضر بہنجا۔ اس نے اس حدیث کو اس کے راوی سے پوچھا جو اس وقت مصرا کا ولی تھا اور اس سے کہا میں تم سے کوئی چیز لیئے نہیں آیا۔ اس سے حدیث پوچھی اور واپس ہو گیا۔

(۳۰) وسوس کی وجہ سے چار کام ہیں: ہناباب الحسن اول (امام موی کاظم) نے فرمایا کہ چار کام وسوس کی وجہ سے ہیں۔ ایک منی کھانا۔ دوسرا ڈھیلے بکھرنا۔ تیسرا دانتوں سے ناخن کاٹنا۔ چوتھے دارجی چھانا۔

(۳۱) چار چیزیں کبھی چار چیزوں سے سیر نہیں ہوتیں: جناب ابن الحسن اول (امام عزیز) نے فرمایا کہ چار چیزیں کبھی چار چیزوں سے سیر نہیں ہوتیں۔ ایک زمین بارش سے، دوسرا آنکھیں دیکھنے سے، تیسرا مادہ (اپنے) نر سے، چوتھے عالم علم سے۔ مسجد کوفہ میں ایک شام کے رہنے والے نے حضرت امیر المؤمنین (حضرت علی ابن ابی طالب) سے دریافت کیا کہ کون کی چار چیزیں چار چیزوں سے کبھی سیر نہیں ہوتیں۔ فرمایا زمین بارش سے۔ مادہ نر سے۔ آنکھ دیکھنے سے اور عالم علم سے۔

(۳۲) جس میں یہ چار عادتیں ہوں گی وہ اللہ کے نور اعظم میں ہو گا: رسول اللہ نے فرمایا کہ جس میں یہ چار عادتیں ہوں گی وہ اللہ کے نور اعظم میں ہو گا۔ (۱) اللہ تعالیٰ کے کیتا (اکیلا) ہونے اور میرے اللہ کے رسول ہونے کی گواہی دے۔ (۲) جب مصیبت اور تکلیف ہو انا لله وانا الیه راجعون کہے۔ (۳) جب بھائی ملے تو الحمد لله رب العالمین کہے اور (۴) جب گناہ سرزد ہو تو استغفار اللہ و اتواب الیہ کہے۔

(۳۳) جس شخص میں یہ چار چیزیں ہوں گی اس کا اسلام مکمل ہو گا: علی بن حسین (امام زین العابدین) نے فرمایا کہ جس شخص میں یہ چار باتیں ہوں گی اس کا اسلام کامل ہو گا، گناہ مٹ جائیں گے، اللہ تعالیٰ سے ملاقات کرے گا تو وہ اس سے راضی ہو گا۔ (۱) اللہ کے لئے جو لوگوں سے وعدہ کرے وہ پورا کرے۔ (۲) لوگوں سے اس کی زبان پچی ہو۔ (۳) برے کام کرنے سے اللہ اور لوگوں سے شرم کرے۔ (۴) اپنے اہل دعیال سے خوش خلقی سے پیش آئے۔

- (۳۴) چار کلمات حکمت کرے ہیں: جناب ابو عبد اللہ (امام جعفر صادق) نے فرمایا کہ دریا کا کوئی ہمارا نہیں۔ بادشاہ کا کوئی دوست نہیں۔ تدرستی کی کوئی قیمت نہیں۔ انسان بہت سی نعمتوں سے فائدہ اٹھاتا ہے جن کا خود اے علم نہیں۔ (شرح: سمندر میں، بیسٹہ مدر جزو اقصیٰ، و تارہ تباہے جو بھی سمندر کے قریب جائے گا اس کی موجوں کا شکار ہو جائے گا۔ بادشاہ بیش اپنے بارے میں سوچتا ہے اور اپنے تخت دیاج کا تحفظ کرتا ہے۔ وہ کسی دوست کے ساتھ کوئی رعایت نہیں برتا۔)
- (۳۵) چار عاداتوں سے جنت کرے چار گھروں میں ہو گا: جناب ابو عبد اللہ (امام جعفر صادق) نے فرمایا کہ جو شخص میرے ساتھ چار باتوں کا وعدہ کرے میں اس سے جنت کے چار گھروں کا وعدہ کرتا ہوں۔ (۱) خرچ کرے۔ (۲) فقر سے نذرے۔ (۳) لوگوں سے اپنی ذات سے انصاف کرے اور دنیا میں امن پھیلائے۔ (۴) خود پر ہوتے ہوئے بھی کسی سے جھگڑا نہ کرے۔
- (۳۶) جس میں یہ چار عاداتیں ہوں گی اللہ تعالیٰ اس کرے لئے جنت میں گھومنائے گا: جناب ابو جعفر (امام محمد باقر) نے فرمایا کہ جس شخص میں یہ چار عاداتیں ہوں گی اللہ تعالیٰ اس کا گھر جنت میں بنائے گا۔ ایک شیم کو پناہ دینا۔ دوسرے کمزور پر حرم کرنا۔ تیسراے والدین سے زری برنا۔ چوتھے اپنے غلام پر زرمی کرنا۔
- (۳۷) جو چار باتوں سے کنارہ کش ہو گا وہ بہشت میں جائے گا: رسول اللہ نے فرمایا: میری امت کا جو شخص چار باتوں سے کنارہ کش ہو گا وہ بہشت میں ہو گا۔ (۱) خواہش دنیا سے علیحدگی (۲) خواہش نفس سے علیحدگی (۳) شکم کی پیروی سے علیحدگی (۴) بدکاری سے علیحدگی۔
- میری امت کی عورتیں اگر چار باتوں کی پابندی ہوں گی ان کے لئے جنت ہے۔ (۱) حفاظت عصمت (۲) اپنے شوہر کی فرمانبرداری (۳) نماز کی پابندی (۴) روزے کی پابندی۔
- (۳۸) اللہ تعالیٰ چار اشخاص پر نظر کرم کرے گا: ابو عبد اللہ (امام جعفر صادق) نے فرمایا: خدا قیامت کے روز چار اشخاص پر نظر کرم کرے گا۔ (۱) جوناہم ہونے والے کو درگز کر دے (۲) جو مجبور ولاد پاکی مدد کرے (۳) جو غلام کو آزاد کر دے (۴) جو میرد (جو شادی کے قابل ہوگر) غربت کی وجہ سے شادی نہ کر سکتا ہو کی شادی کر دے۔
- (۳۹) شیعہ چار باتوں میں گرفتار نہیں ہوں گے: ابو عبد اللہ (امام جعفر صادق) نے فرمایا: اللہ ہمارے شیعوں کو چار چیزوں میں گرفتار نہیں کرے گا۔ (۱) وہ زنازادہ نہیں ہو گا (۲) بھیک مانگنے والا نہیں ہو گا (۳) بدعلی نہیں کرائے گا (۴) ہری آنکھوں والا نہیں ہو گا۔
- (۴۰) جس میں چار صفات ہوں وہ اللہ کی پناہ میں ہو گا: رسول اللہ نے فرمایا: جس شخص میں چار صفات ہوں گی اللہ اسے اپنی رحمت میں رکھے گا اور جنت میں داخل کرے گا۔ (۱) لوگوں سے اچھے اخلاق سے پیش آئے (۲) مصیبت زدہ کا ساتھ دے (۳) والدین کے ساتھ ہمہ بانی سے پیش آئے (۴) غلاموں پر احسان کرے۔
- (۴۱) اللہ تعالیٰ نے ہر ایک میں سے چار کو منتخب کیا: رسول اللہ نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے تمام چیزوں سے چار کو منتخب کیا۔ فرشتوں میں سے چار فرشتے۔ (۱) حضرت جبریل (۲) حضرت میکائیل (۳) حضرت اسرافیل (۴) حضرت عزرا میل (ملک الموت)۔ دنیا میں سے چار صاحب تکوہ انبیاء مسلمین (۱) حضرت ابراہیم (۲) حضرت داؤ (۳) حضرت موسیٰ اور میں (حضرت محمد)۔ گھر انوں میں

سے چار گھر انے (ان الله اصطفى آدم و نوحًا و آل ابراهيم و آل عمران على العالمين) (سورة آل عمران۔ آیت نمبر ۳۲) یعنی حضرت آدم کا گھر ان، حضرت نوح کا گھر ان، آل ابراهيم اور آل عمران۔ شہروں میں سے چار شہر (والتسن والزیعون و طور سین و هذا البلد الامین)۔ واتین سے مراد مدینہ منورہ، زیتون سے بیت المقدس، طور سین میں سے مراد کوفہ اور بلاد میں سے مراد کفر مدبے۔ عورتوں میں سے چار عورتیں (۱) حضرت مریم (۲) حضرت آسیہ (۳) حضرت خدیجہ (۴) حضرت فاطمہ۔ حج میں سے چار را کان حج۔ (۱) قربانی کرنا (۲) بلند آواز (فرياد کرنا) (۳) احرام پاندھنا (۴) طواف۔ مہینوں میں سے چار مہینے جو محترم ہیں۔ (۱) ربوب (۲) شوال (۳) ذیقعد (۴) ذوالحجہ اور یام میں سے چار یوم (۱) یوم جمعہ (۲) یوم ترویہ (۳) یوم عرفہ (۴) یوم عید قرباں۔

(۵۲) چار چیزوں باعث غم ہیں: ابو عبد اللہ (امام عصر صادق) نے فرمایا کہ ایک روز امیر المؤمنین (حضرت علی علیہ السلام) علمگیں ہوئے اور فرمائے گے۔ میں گھر کی دلیلیں پیٹھتا گوئند کے رویہ کے درمیان سے نہیں گزر را، کھڑے ہو کر کپڑے نہیں پہنے اور عمامہ سے منہ ہاتھ نہیں پوچھے پھر یہ فکر غم کہاں سے آگئے؟

(۵۳) چار باتیں امت محمدؐ میں تاقیامت رہیں گی: رسول اللہ نے فرمایا کہ چار باتیں میری امت میں تاقیامت رہیں گی۔ (۱) خاندانی فخر (۲) نسب میں طعنه دینا (۳) تاروں کی مدد سے بارش کی پیش گوئی کرنا (۴) گھر دوں پر خود کرنا۔

رونے پہنچنے والے اگر اپنی موت سے پہلے توبہ نہ کریں تو روز قیامت تارکوں کا کرتہ پہنچنے ہوئے اور خارش کے مرض میں بنتا ہوں گے۔ (شرح: قطران ایک سیاہ بد بودوار تیل ہوتا ہے اور جب ایک جلدی بیماری ہے جیسے پکلی (گنجائیں) جوانہ اور بھیڑ وغیرہ کو ہو جاتی ہے اور اس کا علاج اکثر روغن قطران سے کیا جاتا ہے اور جب یہ بد بودوار تیل اس پر ملا جاتا ہے تو جسم بدنما ہو جاتا ہے اور یہ بڑا اہلگاتا ہے اور یہ بدر وہی روز قیامت اس عورت کے لئے ہو گی جو کسی مردے کی تهزیز داری و نوحہ خوانی کرے گی۔)

(یہ عام مردوں کے لئے رونے پہنچنے میں حد سے بڑھ جانے کے لئے ہے۔ اس کا تعلق سید الشبداء کی مجلس عزاء سے ہے گز نہیں ہے) (متجمہ شرح)

(۵۴) جسم چار چیزوں سے بنائے: ابو عبد اللہ (امام عصر صادق علیہ السلام) نے فرمایا: جسم چار چیزوں سے بنائے ہے۔ (۱) روح (۲) عقل (۳) خون (۴) تنفس۔ جب روح باہر نکلتی ہے تو عقل بھی نکل جاتی ہے۔ اور جب روح کی چیز (خواب) کو دیکھتی ہے تو عقل اس کو یاد رکھتی ہے اور خون اور تنفس اپنی جگہ پر قائم رہتے ہیں۔

(شرح: ظاہر آیات خوابوں کی بات ہو رہی ہے جو دیکھنے جاتے ہیں۔ اور ان کا سب یہ ہے کہ نیند کی حالت میں روح و عقل تن سے نکل جاتی ہے اور ہر جگہ چکر لگاتی رہتی ہے۔ اور جو کچھ وہ دیکھتی ہے وہی خواب ہے جاتے ہیں۔ یہ بھی ممکن ہے کہ مقصود بیان مطلاقاً غور و فکر ہو اور اس روایت سے یہ تنبیہ نکلتا ہے کہ روح و عقل بھی اجسام ہیں جیسا کہ مشکمین کہا کرتے ہیں۔)

(۵۵) بقاء انسان چار چیزوں پر منحصر ہے اور آگ کی چار اقسام: ابو عبد اللہ (امام عصر صادق) نے فرمایا کہ انسان کی بقاء چار چیزوں پر منحصر ہے۔ آگ نور، ہوا اور پانی۔ آگ (حرارت) کی وجہ سے انسان کھاتا پیتا ہے۔ نور کی وجہ سے دیکھتا ہے اور سمجھتا ہے۔ ہوا کی وجہ سے سنتا اور سوگھتا ہے۔ اور پانی کی وجہ سے کھانے پینے کا ذائقہ محسوس کرتا ہے۔ آگ معدے میں آگ (حرارت) نہ ممکن کیا جائے پسناہ محسن کر سکتے ہوں اگر نہیں۔

ہوتو دیکھ سکے۔ اگر ہوانہ ہوتا معدے میں آگ (حارت) نہ قائم رہے۔ اگر پانی نہ ہوتا کھانے پینے کی لذت محسوس نہ ہو۔ راوی نے کہا کہ میں نے آپ سے آگ کے بارے میں پوچھا تو (آپ نے) فرمایا آگ کی چار اقسام ہیں۔ ایک آگ سے کھایا پیا جاتا ہے کھایا نہیں جاتا۔ اور (پوچھی) آگ سے نکھایا جاتا ہے نہ پیا جاتا ہے۔ وہ آگ جس سے کھایا پیا جاتا ہے وہ ابن آدم اور تمام حیوانوں کی آگ ہے (اس سے مراد عزیزہ یعنی خوبیات کی آگ ہے جس کی بناء پر وہ کھاتے اور پیتے ہیں)۔ وہ آگ جس سے کھایا جاتا ہے لیکن پیا نہیں جاتا وہ آگ کا یہ حسن (کی) ہے۔ وہ آگ جس سے صرف پیا جاتا ہے کھایا نہیں جاتا، وہ آگ درخت کی آگ ہے۔ وہ آگ جس سے نکھایا جاتا ہے نہ پیا جاتا ہے۔ وہ پتھر چھمنا اور جگنوکی آگ ہے۔

(شرح: اس روایت کا متن مضطرب ہے (یعنی غیر واضح ہے) کیونکہ سمجھ میں نہیں آتا کہ مقصود بیان آیا انسانی بدن کن چیزوں سے مرکب ہے بتانا ہے یا بتانا ہے کہ انسانی زندگی کا داروں مدارکن چیزوں پر ہے۔ جب پہلے دو فقروں پر غور کرتے ہیں جو آتش و نور کے متعلق ہیں تو آتش و نور سے انسان کی اندر وہی کیفیت کا پتہ چلتا ہے کہ دو لوں اس کی ترکیب میں شامل ہیں۔ اور انہی کی وجہ سے قدرت و عقل اس میں پیدا ہوتی ہے۔ اور دوسرے دو فقروں میں ہوا اور پانی کا تذکرہ ہے جو انسان کی بدلتی ترکیب سے خارج ہیں جو شرط سماعت ہے۔ اور اگر پانی سے مقصود زبان کا العاب (تھوک) ہے تو پھر تیسرا میں اشکال پیدا ہو جاتا ہے۔ اس کے علاوہ حدیث کی ابتداء میں ہوا کو سوچنے اور سننے کی شرط قرار دیا ہے۔ اور اس کی وجہ بیان کرتے ہوئے اس کو آتش معدہ کے بھڑکنے کی شرط قرار دیا گیا جبکہ اس بات کا اس سے کوئی رابطہ نہیں ہے۔

بہر حال جسم کے خلیوں کے تشکیم کا عناصر کا بیان جو علم کیمیسٹری (Chemistry) میں نوے تک بتائے گئے ہیں اور قوتِ تعلق و بصارت کا بیان اور اس کی شرائط اور خصوصیات اور نظام انتہاضام کی شرائط بڑی تشریح طلب ہیں جو اس کتاب کی گنجائش سے باہر ہیں۔ بہر حال قابل توجہ نقط جو اس حدیث میں ہے وہ یہ ہے کہ اس میں تعلق کو آتش و حارت کا نتیجہ قرار دیا ہے جس سے یہ پتہ چلتا ہے کہ تعلق بھی مادی جسم کے آثار میں سے ایک اثر ہے کیونکہ آتش و حارت مادی ہوتے ہیں۔ اور یہ قدیم حکماء کا رد ہے (یعنی ان کے قول کے مخالف ہے) جو روح کو مجرم و سمجھتے ہیں اور تعلق کو اس کی قوت میں سے ایک قوت شمار کرتے ہیں۔)

(۵۶) چار چیزوں دل کو تباہ اور نفاق کی بروشور کرتی ہیں: رسول اللہ نے فرمایا کہ چار چیزوں دل کو تباہ کرتی ہیں اور اس میں نفاق کی بروشور کرتی ہیں۔ جس طرح پانی سے درخت کی نشوونما ہوتی ہے۔ (۱) لہو لعب کا سنا (۲) کسی کو خیر سمجھ کر کچھ دینا (۳) شاہی دربار میں جانا (۴) شکار کی طلب۔

(۵۷) رسول اللہ چار قبائل کو دوست اور چار قبائل کو دشمن رکھتے تھے: جناب رضا (امام ششم) اپنے والد بزرگوار سے اور آنحضرت اپنے بداجد سے اور اپنے آبائے کرام علیہم السلام سے روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ چار قبائل کو دوست رکھتے تھے۔ (۱) انصار (۲) عبد القیس (۳) اسلم (۴) بن تمیم۔ اور بنو امیہ، خنیف، ثقیف اور بنو ذیل کو دشمن رکھتے تھے۔ (آپ نے) فرمایا کہ میری والدہ بنو بکر اور ثقیف سے نہیں تھیں۔ بنو امیہ کے علاوہ ہر قبیلہ میں شریف لوگ موجود ہیں۔

(شرح: ان چار قبائل سے پہنچنے والوں کے اچھے اسلام و حسن اخلاق کی بناء پر ہے۔ جیسا کہ انصار یعنی مدینے کے عربوں نے سب سے ہر کو پہنچنے والاسلام کے بارے میں اپنے اختیار کیا۔ اور ہر سے چار قبائل سے پہنچنے والوں کے ناقہ اور دوست مقدمہ تیار کیا جائے۔ قسم ہے: جن

امیت ہے اور تاریخ خودا کی گواہ ہے۔)

(۵۸) چار چیزیں دل کو برباد کر دیتی ہیں: رسول اللہ نے فرمایا کہ چار چیزیں دل کو برباد کر دیتی ہیں۔ (۱) گناہ پر گناہ کرنا (۲) عورتوں سے بہت زیادہ محبت رکھنا (۳) کسی بے قوف سے جھگڑا کرنا جو بس پشت باتیں بنائے اور حق باتیں بول نہ کرے۔ (۴) بزرگوں کی مجلس میں بیٹھنا۔ عرض کیا گیا رسول اللہ بزرگوں کے پاس بیٹھنے کا کیا مطلب ہے؟ آپ نے فرمایا کہ اچھی گزار واقعات والادولت مندر مار دے۔

(۵۹) چار مومنین سے دنیا خالی نہیں ہو سکی: ان دونوں میں سے کسی ایک امام محمد باقر یا امام جعفر صادق علیہما السلام نے فرمایا کہ دنیا کبھی چار مومنین سے خالی نہیں ہو گی۔ اس سے زیادہ ہو جائیں گے۔ مگر کم نہیں ہوں گے جیسے چار چار طباوں کے بغیر تانی نہیں جا سکتی درمیان میں ستون ہوتا ہے۔ ستون سے مراد امام وقت ہے جو دنیا کی چاروں طباوں کی حفاظت کرتا ہے۔

(۶۰) چار عادتوں پر عمل کرنے سے طب (علاج) کی ضرورت نہیں ہوتی: امیر المؤمنین (حضرت علی ابن ابی طالب) نے اپنے فرزند امام حسن علیہ السلام سے فرمایا کہ میں تمہیں چار باتوں سے آگاہ کرتا ہوں اگر تم ان پر عمل کرو گے تو تم کو طب (علاج) کی ضرورت نہیں رہے گی۔ (امام حسن) نے فرمایا جیسا کہ اسے امیر المؤمنین۔ آپ نے فرمایا: (۱) کھانا کھانے اس وقت تک نہیں جو جب تک بھوک نہ گی ہو (۲) کھانے سے رک جاؤ جبکہ ابھی تمہاری بھوک ختم نہ ہوئی ہو (۳) کھانا اچھی طرح پہاچا کر کھاؤ (۴) رات کو سونے سے پہلے قضا حاجت کرلو۔ اگر ان باتوں پر عمل کرو گے تو تمہیں طب (علاج) کی ضرورت نہیں پڑے گی۔

(۶۱) چار چیزیں مومن میں نہیں ہوتیں: جناب ابو عبد اللہ (امام جعفر صادق) نے فرمایا کہ چار باتیں مومن میں نہیں ہوتیں۔ (۱) وہ دیوانہ نہیں ہوتا (۲) لوگوں کے گھروں پر چاکر (دست) سوال (دراز) نہیں کرتا (۳) ولدا نہیں ہوتا (۴) بدغلی نہیں کرتا۔

(۶۲) اللہ تعالیٰ نے مومن سے چار چیزوں کا وعدہ لیا ہے: محمد بن سنان روایت کرتے ہیں کہ جناب ابو عبد اللہ (امام جعفر صادق) نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے مومن سے چار چیزوں کا وعدہ لیا ہے کہ (۱) اس کی بات نہیں مانی جائے گی، اس کی حدیث پر یقین نہیں کیا جائے گا (۲) وہ اپنے دشمن سے انتقام نہیں لے سکے گا (۳) اپنے غصے کو مختدرا نہیں کر سکے گا مگر خود کو فضیحت کر کے (۴) ہر مومن کے منہ پر خاموشی کا تالا پڑا ہو گا۔

(۶۳) چار باتوں سے مومن جدا نہیں ہو گا: سامنے جناب ابو عبد اللہ (امام جعفر صادق) سے روایت کی کہ آپ نے فرمایا کہ مومن چار باتوں سے الگ نہیں ہوتا۔ (۱) اس کا ہماری اسے تکلیف دیتا ہے (۲) شیطان اسے گراہ کرتا ہے (۳) منافق اسے نقصان پہنچانے کی تاک میں ہوتا ہے (۴) مومن اس پر حسد کرتا ہے۔ آپ نے فرمایا اسے سامنے مومن پر حسد سب سے سخت بات ہے میں نے کہا یہ کیسے؟ فرمایا اس کے بارے میں باتیں ہائل جاتی ہیں کہ اور لوگ ان کو مان لیتے ہیں۔

(۶۴) چار باتوں سے بہت جلد سزا ملتی ہے: جناب جعفر (امام محمد باقر) نے فرمایا کہ چار باتوں سے بہت جلد سزا ملتی ہے۔ (۱) تو نیکی کرے اور اس کا بدلہ برائی سے ملے (۲) تو ظلم نہ کرے مگر تیرے ساتھ ظلم ہو (۳) تو کسی سے عہد کرے اس پر کار بند ہو اور مقابلے و فائی کرے (۴) تو صلح رحی کرے وہ قطع رحی کرے۔ حضرت علی ابن ابی طالب علیہ السلام نے کہا کہ مجھے رسول اللہ نے وصیت میں فرمایا کہ چار باتوں سے سزا ملتی ہے۔ (۱) تو کسی کے ساتھ نیکی کرتا ہے وہ تیرے ساتھ نیکی کے بدے برائی کرتا ہے (۲) تو کسی پر ظلم نہیں کرتا مگر وہ تجوہ پر ظلم کرتا ہے (۳) تو کسی سے وعدہ کرتا ہے اور اسے یورا کرتا ہے۔ مگر دوسرا سے وفائی کرتا ہے۔ (۴) تو لوگوں سے صلح رحی کرتا ہے۔ وہ تجوہ سے قطع رحی کرتے ہیں۔ پھر

رسول اللہ نے حضرت علیؓ سے فرمایا کہ جس پر مسلسل زیادتی ہو اس کا آرام رخصت ہو جاتا ہے۔

(۲۵) چار باتوں میں سے اگر ایک کسی کمے گھر میں داخل ہو تو وہ گھر تباہ و بر باد ہو جاتا ہے: جناب موسیٰ بن ناکم بھی اپنے اسناد سے حضرت علیؓ ابن ابی طالب علیہ السلام سے روایت کرتے ہیں کہ ان چار باتوں میں ایک کسی کے گھر میں داخل ہو جائے تو وہ گھر تباہ و بر باد ہو جاتا ہے، آباد نہیں ہوتا۔ (۱) خیانت (۲) چوری (۳) شراب نوشی (۴) زنا۔

(۲۶) وہ چیزیں جو چار ستونوں پر قائم ہیں: امیر المؤمنین (حضرت علیؓ ابن ابی طالبؑ) نے فرمایا کہ یہاں چار ستونوں پر قائم ہے۔

(۱) صبر (۲) یقین (۳) عدل (۴) جہاد۔ صبر کی چار شاخیں ہیں۔ (۱) شوق (۲) خوف (۳) زہد (۴) انتظار (موت)۔

جو شخص جنت کا خواہ شندہ ہو گا اس کا دل شہوت سے خالی ہو گا۔ جو شخص دوزخ سے ڈرتا ہو گا وہ حرام چیزوں (کے کھانے اور کرنے) سے پرہیز کرے گا۔ جو شخص دنیا میں زہد کرے گا مصیبتوں اس پر آسان ہوں گی۔ جو شخص موت کا انتظار کرے گا وہ نیک کام جلدی کرے گا۔

یقین کی چار شاخیں ہیں۔ (۱) عقل مندی (۲) عاقبت اندیشی (۳) عمرت خیز آثار سے اثر لینا (۴) گذشتہ لوگوں کی سنت پر چنان۔ جو شخص عقلمند ہو گا اپنی عاقبت کو درست کرے گا۔ جو شخص دور اندیش ہو گا وہ آثار عبرت خیز کو جان لے گا۔ جو اس کو جانے گا وہ سنت کو جانے گا۔ جو سنت کو جانے گا وہ ایسا ہے کہ اس نے گذشتہ لوگوں کے ساتھ زندگی گزاری ہے اور ان کے حالات سے نصیحت لی ہے۔

عدالت کی چار شاخیں ہیں۔ (۱) فہم عیق (آبری سوق) (۲) علم کی مضبوط (۳) شگوف حکمت (۴) گلزارِ حلم و بردباری۔ جو گھری فکر سے کام لینتا ہے وہ علم کی مخالفات کو حل کرتا ہے۔ جو حکیم ہے وہ محیب غریب اور دل پسند باتیں بیان کرے گا۔ جو شخص فرزانہ و دانا و بینا ہے وہ اپنے کام میں کوتاہی نہیں کرے گا، وہ لوگوں میں قابل تعریف زندگی گزارے گا۔

جہاد کی چار شاخیں ہیں۔ (۱) امر بالمعروف (۲) نبی عن المنکر (۳) جنگ میں استحکام (۴) فاسقین سے دشمنی۔ جو امر بالمعروف کا حکم دیتا ہے وہ مومن کی پشت کو مضبوط کرتا ہے۔ جو نبی عن المنکر کا حکم دیتا ہے وہ منافقی ناک کو زین پر رگڑتا ہے۔ جو جنگ میں استحکام دکھاتا ہے وہ اپنے کام کو انجام دیتا ہے۔ جو فاسقوں کو دشمن رکھتا ہے وہ اللہ تعالیٰ کے لئے ناراض ہوتا ہے۔ یہ یہاں کے ستون اور شاخیں ہیں۔

کفر کے چار ستون ہیں۔ (۱) فتن (۲) سرکشی (۳) شک (۴) شبہ۔ فتن کی چار شاخیں ہیں۔ (۱) جفا کاری (۲) اندھا پن (۳) غلطت (۴) سرکشی۔ جو جفا کار ہے وہ حق کو حقیر سمجھتا ہے، فقہاء کو دشمن رکھتا ہے اور بڑے بڑے گناہوں پر اصرار کرتا ہے۔ جو شخص دل کا اندھا ہوتا ہے وہ خدا کی یاد کو بھول جاتا ہے، گمان پر عمل کرتا ہے، شیطان اس پر سوار رہتا ہے۔ جو شخص غالباً ہے بڑی امیدیں اس کو دھوکہ دیتی ہیں، جب پر وہ اٹھتا ہے تو اس کو حسرت ہوتی ہے۔ جس چیز کو نہیں جانتا وہ خدا کی طرف سے ظاہر ہوتی ہے۔ جس نے اللہ کے فرمان سے سرکشی کی پروردگار اس کو ذلیل کرتا ہے۔ پھر اپنی سلطان (یعنی دلیل) سے ذلیل کرتا ہے، اپنی بزرگی سے اسی کو چھوٹا کرتا ہے۔ کیونکہ وہ اللہ تعالیٰ کے معاملے میں کوتاہی کرتا ہے اور اپنے رب کے حکم سے سرکشی کرتا ہے۔

سرکشی کی چار شاخیں ہیں۔ (۱) تعق (غور کرنا) (۲) کشمکش (۳) سمجھ روی (۴) تغرق جوئی۔ جو شخص زیادہ غور و فکر کرتا ہے وہ حق کو نہیں پاسکتا، فتنوں کی موجودی میں ذوب جائے گا۔ ایک فتنہ در نہ ہو گا کہ دوسرا اس کو گھیر لے گا۔ اس کی دیانت ٹھیک نہیں ہو گی۔ اس کا کام درہم برہم اور خود سرگردان ہو گا۔ جو کشمکش پر بہتا ہو گا اور لوگوں سے دشمنی پر تیار ہو گا اس سے کوئی محبت نہیں کرے گا۔ وہ اپنے کارناموں کا مزدوج تکمیل ہے۔ برائی اس کے

زد دیک نیکی اور اچھائی اس کے زد دیک برائی ہوگی۔ جو نیکی کو بدی گردانے گا اس پر راستے تنگ ہو جائیں گے۔ وہ دین سے برگشتہ ہو جائے گا اور منہین کے اصول کی پیری نہیں کرے گا۔

شک کی چار شخصیں ہیں۔ (۱) بجادہ (لڑائی، مخالفت) (۲) خوف و هراس (۳) بدی (۴) تردید اور سلامتی چاہتا۔ اس بارے میں اللہ تعالیٰ کا قول ہے۔ فبای آلا ربک تتماری (سورہ نجم آیت ۵۵) "اللہ تعالیٰ کی کوئی نعمت میں شک کرتے ہو۔" جس کے سامنے کوئی چیز حائل ہو جائے وہ پشت کے مل گرے گا۔ جو شک میں سرگردان ہوا پہلے والے اس سے آگے اور بعد کے آنے والے اس سے مل گے۔ اور وہ شیطانوں کے پیروں کے نیچے کچلا جائے گا جو دنیا اور آخرت کے آگے جھک گیا وہ دونوں کے درمیان بلاک ہوا۔ جس نے نجات پائی یقین کے ذریعہ پائی۔

شبکی چار شخصیں ہیں۔ (۱) خود پسندی، اپنے کو دھوکہ دینا (۲) کشاش (۳) سوچنا (۴) باطل کو حق کا لباس پہنانا۔ خود پسندی حق کا راستہ روک دیتی ہے۔ خود فرمی خواہش کی آگ میں گردیتی ہے۔ اندیشہ سرنگوں کر دیتا ہے۔ اور حق کو چھپانا گہری تاریکی ہے۔ یہ کفر اور اس کے ستون اور شخصیں ہیں۔

نفاق چارستونوں پر قائم ہے۔ (۱) خواہش نفس (۲) سست انگاری (۳) کینہ پروری (۴) لاث۔  
خواہش نفس کی چار شخصیں ہیں۔ (۱) ستم کاری (۲) دست اندازی، مداخلت کرنا، خل دینا (۳) شہوت رانی (۴) سرکشی۔ جو شخص ستم کا راور ظالم ہو گا اس کی برائیاں بہت ہوں گی۔ وہ گناہ کے کاموں میں بہت جلد پھنس جائے گا۔ جو بالا جو مداخلت کرنے والا ہو گا وہ برائی سے الگ نہیں ہو گا، اس کا دل آسودہ نہیں ہو گا۔ اپنے آپ کو خواہش نفس سے الگ نہ کرنے والا برائی میں ڈوب جائے گا۔ جو شخص سرکشی کرے گا وہ بالا جوہ گمراہ ہو گا۔

سست انگاری کی شخصیں چار ہیں۔ (۱) سستی (۲) دھوکا کھانا (۳) ٹالنا (۴) خواہش رکھنا۔ جو سستی کرے گا وہ دین حق سے پھر جائے گا۔ ٹالنے والا موت تک ایسا ہی کرتا رہے گا۔ اگر خواہش نہ ہو تو انسان کو اپنی حقیقت معلوم ہو جائے گی۔ جب حقیقت معلوم ہو گی تو خوف اور در سے مر جائے گا۔

کینہ پروری کی شخصیں چار ہیں۔ (۱) غرور کرنا (۲) فخر کرنا (۳) طرف داری کرنا (۴) تعصباً کرنا۔ جب غرور کرے گا تو انہا چلے گا۔ جو فخر کرے گا تو نابکار ہو گا۔ جو طرف داری کرے گا وہ بار بار گناہ کرے گا۔ جو تعصباً کرے گا۔ وہ کام بہت برا ہے جو تکبیر، والٹے جانے، ظلم اور حور کے ساتھ کرے گا۔

طبع کی چار شخصیں ہیں۔ (۱) خوشی (۲) سرمتی (۳) گزگڑانا (۴) زیادہ مانگنا۔ خوش ہونا خدا کے زد دیک برائی ہے۔ سرمتی خود روشنی ہے۔ گزگڑانا اپنے آپ کو گرفتار کرنا ہے کہ گناہوں میں پھنس جائے گا۔ زیادہ مانگنا ایک مشغله ہے۔ زیادہ کے مقابلے میں تھوڑی چیز لینا خیر اور بیکی ہے۔ یہ نفاق، اس کے ستون اور شخصیں ہیں۔

(۲۷) نجده خارجی نے ابن عباس سے لکھ کر چار باتیں بوجہیں: جناب ابو عبد اللہ (امام جعفر صادق) نے فرمایا کہ نجده خارجی نے ابن عباس گوایک خط لکھا اور چار باتیں پوچھیں۔ (۱) کیا رسول اللہ گورتوں کو جنگ میں لے جاتے تھے اور انہیں مال غنیمت دیتے تھے؟ (۲) خمس کا کیا مصرف ہے؟ (۳) چیم کب تینہیں رہتا؟ (۴) کفار کے بچوں کو قتل کرنے کے بارے میں؟ ابن عباس نے اس کو خط لکھا کہ رسول اللہ گورتوں کو

جگ میں لے جاتے تھے اور انہیں مال غنیمت میں حصہ نہیں دیتے تھے۔ خس ہمارا ہے۔ لوگ کہتے ہیں کہ ہمارا نہیں ہے ہم نے صبر کیا۔ یقیناً اس وقت یقین نہیں رہتا جب اسے احتلام آجائے۔ اگر اس میں عقل نہیں ہے یاد و پاگل ہے یا ضعیف العقل تو اس کا ولی اس کے مال کی نگرانی کرے گا۔ رسول اللہؐ کفار کے بچوں کے قتل نہیں کرتے تھے۔ حضرت خضر علیہ السلام کافر کے ان بچوں کو قتل کرتے جو کافر تھے، جو مومن ہو جاتے انہیں چھوڑ دیتے۔ اگر تو ان کے انعام کو اس طرح جانتا جس طرح حضرت خضر علیہ السلام جانتے تھے کہ یہ بڑے ہو کر کافر ہوں گے یا مومن تو بڑے علم والا ہوتا۔

(۲۸) بڑھاپیے کے سفید بال چار جگہ ہوتے ہیں: رسول اللہؐ نے فرمایا کہ بڑھاپے کے سفید بال چار جگہ ہوتے ہیں۔ سر کے اگلے حصہ میں ہوں تو برکت کی علامت ہے۔ اگر سر کے دائیں یا باائیں حصہ میں ہوں تو سخاوت کی نشانی ہے۔ اگر گیسوں میں ہوں تو بہادری کی علامت ہے۔ اگر گدی میں ہوں تو محنت خواست کی نشانی ہے۔

(۲۹) لوگ چار قسم کرے ہیں: جناب حسن بن علیٰ (علیہ السلام) نے فرمایا کہ لوگ چار قسم کے ہیں۔ (۱) نیک اخلاق تیں مگر دولت مند نہیں ہیں۔ (۲) دولت مند ہیں مگر نیک اخلاق نہیں۔ (۳) جونہ نیک اخلاق میں نہ دولت مند یہ تمام آدمیوں سے زیادہ بد بخت ہیں۔ (۴) نیک اخلاق بھی ہیں اور دولت مند بھی ہیں یہ لوگ تمام لوگوں سے اچھے ہیں۔

(۳۰) حق و باطل میں چار انگلیوں کا فاصلہ ہے: کسی نے امیر المؤمنین (حضرت علی ابن ابی طالب علیہ السلام) سے سوال کیا کہ حق اور باطل کے درمیان کتنا فاصلہ ہے۔ آپؐ نے کان اور دو نوں آنکھوں کے درمیان ہاتھ رکھ دیا اور فرمایا: جو کچھ آنکھیں دیکھتی ہیں وہ حق ہے اور جو کچھ کان سنتے ہیں اکثر باطل ہوتا ہے۔

(۳۱) یقیموں کا خزانہ چار کلمات تھے: جناب ابو جعفر (امام محمد باقرؑ) نے فرمایا کہ ان دونوں یقیموں کا خزانہ (جن کی دیوار کو حضرت خضر نے سیدھا کر دیا تھا) سونا چاندی نہیں تھا۔ بلکہ (اس دیوار کے نیچے) ایک تختی دفن تھی جس میں چار نصیحت کے کلے لکھے ہوئے تھے جن کا مطلب ہے کہ صرف میں ہی اللہ ہوں، محمد میرے رسول ہیں۔ مجھے اس شخص پر توجہ آتا ہے جسے یقین ہے کہ موت حق ہے پھر اس کا دل کیوں خوش ہوتا ہے۔ مجھے اس شخص پر توجہ آتا ہے کہ جس کا اعتقاد ہے کہ قیامت کے دن حساب ہو گا پھر وہ کیوں نہ تھا ہے؟ حیران ہوں کہ پہلی مرتبہ پیدا ہونے پر یقین ہے مگر دوسرا مرتبہ پیدا ہونے کا انکر ہے۔

(۳۲) چار آدمیوں پر سلام کرونا جائز نہیں: امیر المؤمنین (حضرت علی ابن ابی طالب علیہ السلام) نے فرمایا کہ رسول اللہؐ نے چار آدمیوں پر سلام کرنے کو ممکن کیا ہے۔ (۱) مست پر (۲) مجسمہ ساز پر (۳) زرباز (کوڑیوں کے ساتھ کھینچنے والے) پر (۴) جو چودہ کے ساتھ (کھلی اور میں پانچوں کا اضافہ کرتا ہوں یعنی شترنخ کھینچنے والے پر بھی سلام کا کرنا۔ شیخ صدق۔

(شرح: چودہ کا کھلیل یہ ہے کہ چودہ گڑھے دو قطاروں میں بنائے جاتے ہیں اور اس میں کوڑیاں ڈال کر کھلتے ہیں اور جتنی زیادہ کوڑیاں جس کے ہاتھ لگیں اس سے کھلیل آگے چلتا رہتا ہے اور جو چودہ مرتبہ ہارے وہ ہمارا ہوا جانا جاتا ہے۔)

(۳۳) چار چیزوں سے جہوہ روشن ہوتا ہے: جناب ابو عبداللہ (امام جعفر صادقؑ) نے فرمایا کہ چار چیزوں سے جہوہ روشن ہوتا ہے۔ (۱) خوبصورت چہرہ دیکھنا (۲) بہتا ہوا پانی دیکھنا (۳) ہریالی دیکھنا (۴) سوتے وقت سر مرد لگانا۔

(۳۴) محبوب ترین رفقاء سفر اللہؐ کی نزدیک چار ہیں: رسول اللہؐ نے فرمایا کہ سفر کے بہترین ساتھی اللہ کے زندگی کی چار ہیں۔

اگر سات ہو جائیں تو برائیں ہے۔ اگر اس سے زیادہ ہو جائیں تو جبال ہے۔ ان کی باتیں زیادہ ہو جائیں گی۔

(۷۵) قیامت کے دن چار آدمیوں پر آگ حرام ہو گی: رسول اللہ نے فرمایا کہ تم لوگوں کو آگ کیوں کرنے کروں کہ قیامت کے روز آگ کرنے کی لئے لوگوں پر حرام ہو گی۔ لوگوں نے عرض کیا: آگاہ فرمائیے۔ (آپ نے) فرمایا: (۱) توضیح کرنے والا (۲) نرم حرام (۳) موافق (۴) سادہ۔

(شرح حدیث سے یہ ظاہر ہو رہا ہے کہ جس میں بھی یہ بہترین اخلاق ہو نگے جو اس کے کامل ایمان کی علامت ہیں اس پر آتش جہنم حرام ہے۔ لیکن مؤلف ظاہر ایک کہنا چاہتے ہیں کہ جس کی میں ان چاروں میں سے ایک بھی خوبی ہو گی اس پر آتش دوزخ حرام ہو جائے گی۔)

(۷۶) چار تھوڑی چیزوں بھی بہت ہیں: صالح نے اپنے انسانوں کے ساتھ بیان کیا کہ رسول اللہ نے فرمایا کہ چار تھوڑی چیزوں بہت ہیں۔

(۱) آگ (۲) نیند (۳) مرض (۴) دشمنی تھوڑی آگ بہت ہے۔ تھوڑی نیند بہت ہے۔ تھوڑی دشمنی بہت ہے۔

(۷۷) چار چیزوں کے آنے سے پہلے فائدہ انہالو: رسول اللہ نے فرمایا کہ چار چیزوں کے آنے سے پہلے چار چیزوں سے فائدہ انہالو۔

(۱) بڑھا پانے سے پہلے جوانی سے فائدہ انہاؤ (۲) بیماری آنے سے پہلے تدرستی سے فائدہ انہاؤ (۳) فقر و فاقہ آنے سے پہلے غمی سے فائدہ انہاؤ (۴) موت آنے سے پہلے زندگی سے فائدہ انہاؤ۔ حضرت علی ابن ابی طالب علیہ السلام سے روایت ہے کہ جناب رسول اللہ نے فرمایا کہ چار چیزوں کے آنے سے پہلے چار چیزوں سے فائدہ انہاؤ۔ (۱) بڑھا پانے سے پہلے جوانی سے (۲) بیماری آنے سے پہلے صحت سے (۳) فقر و فاقہ آنے سے پہلے خوشحالی سے (۴) موت آنے سے پہلے زندگی سے۔

(۷۸) لوگوں کا علم چار کلمات میں ہے: سفیان بن عیینہ نے کہا کہ میں نے جناب ابو عبد اللہ (امام جعفر صادق) کو فرماتے ہوئے سن کہ عوام الناس کی دانائی چار جملوں میں پائی جاتی ہے۔ (۱) اپنے رب کی معرفت رکھ (۲) (دلیکہ کہ) اس نے تیرے ساتھ کیا کیا (۳) اللہ تعالیٰ تجوہ سے کیا چاہتا ہے (۴) یہ کیجھ کہ کون ہی بات تجوہ کو دین سے نکال دے گی۔

(۷۹) میری امت کے لئے چار باتوں میں حق لازم ہے: رسول اللہ نے فرمایا کہ میری امت کے لئے چار باتوں میں حق لازم ہے۔ (۱) تو بہ کرنے والے کو دوست رکھیں (۲) کمزور پر حرم کریں (۳) محض کی مدد کریں (۴) گناہ گاری بخشش طلب کریں۔

(۸۰) جہاد کی چار قسم ہیں: فضیل بن عیاض سے روایت ہے کہ میں نے جناب ابو عبد اللہ (امام جعفر صادق) سے دریافت کیا کہ جہاد سنت رسول ہے یا اللہ تعالیٰ کی طرف سے فرض ہے۔ (آپ نے) فرمایا کہ جہاد کی چار قسمیں ہیں۔ دو فرض ہیں ایک سنت ہے جو پیغمبرؐ کی طرف سے واجبی امر ہے۔ ایک قسم سنت ہے بطور مطلق۔ دو قسم فرض یہ ہیں۔ پہلا یہ کہ انسان اپنے گناہ چھوڑنے کے لئے جہاد کرے۔ یہ سب سے بڑا جہاد ہے۔ دوسرا جہاد یہ ہے کہ جو ہمسایہ سرحدی کفار کے ساتھ پڑیں آئے۔ یہ فرض اور لازم ہے۔ جہاد سنت جو فرض کے طور پر انجام پاتا ہے دشمن سے جہاد ہے کہ تمام امت پر فرض ہے۔ اگر اس جہاد کو چھوڑ دیں تو عذاب میں بستا ہوں گے۔ یہ عذاب تمام امت کے لئے ہو گا۔ یہ جہاد امام کے لئے سنت ہے۔ اگر امام موجود ہے اور امت نے اس امام کو چھوڑ دیا ہو۔ امام لوگوں کو لے کر جہاد کرے۔ وہ جہاد جو ہمیشہ سنت ہے (یہ ہے کہ) ہر یک کام سنت ہے۔ جو شخص یک کام کی نشر و اشتاعت اور ترویج میں کوشش کرے گا، اس پر خود عمل کرے گا۔ یہ بہترین جہاد ہے کیونکہ اس شخص نے ایک سنت کو زندہ کیا۔ رسول اللہ نے فرمایا کہ جس شخص نے ایک یک کام کی بنیاد رکھی اس کو اس کا اجر ملے گا۔ اس شخص کو بھی اجر ملے گا۔ جس نے اس پر عمل کیا اور عمل کرنے والوں کے اجر

میں کوئی کمی نہیں ہوگی۔

(۸۱) بندھے کی چار آنکھیں ہیں: جناب علی بن حسین (علیہ السلام) نے ایک لمبی حدیث میں فرمایا کہ بندھے کی چار آنکھیں ہیں۔ دو آنکھوں سے امور دین و دنیا کو دیکھتا ہے۔ دوسرا دو آنکھوں سے امور آخرت دیکھتا ہے۔ جب پروردگار عالم کی بندے کی بھلانی چاہتا ہے تو اس کے دل کی دو آنکھوں کو کھول دیتا ہے۔ جس سے دغیب کی باتوں کو دیکھتا ہے۔ اور اگر بھلانی نہیں چاہتا تو اس کو اس کے حال پر چھوڑ دیتا ہے۔

(۸۲) چار باتیں سب چیزوں سے افضل ہیں: جناب ابو عبد اللہ (امام جعفر صادق) میں سے کسی ایک نے فرمایا کہ سلیمان بن داؤد علیہما السلام نے کہا کہ مجھے وہ ملا جو کچھ لوگوں کو ملا۔ جو لوگوں کو نہیں ملا وہ بھی ہم لوگوں کو ملا۔ جو چیزیں لوگ نہیں جانتے وہ ہم جانتے ہیں۔ پوشیدگی اور ظاہر میں اللہ تعالیٰ کے خوف سے کوئی چیز اچھی نہیں۔ خوش حالی اور غربت میں میانہ روی سے کوئی چیز اچھی نہیں۔ خوشی اور اللہ کے سامنے گریہ وزاری کرنے سے اور کلمہ حق کہنے سے کوئی چیز اچھی نہیں۔

(۸۳) عورتیں چار قسم کی ہیں: رسول اللہ نے فرمایا کہ عورتیں چار قسم کی ہیں۔ (۱) جامع مجمع (۲) ربع مرتع (۳) کرب مقع (۴) غل قبل۔

کتاب کے مؤلف فرماتے ہیں کہ جامع مجمع اس عورت کو کہتے ہیں جو بہت بھلانی اور فراوانی کرنے والی ہو۔ ربع مرتع اس عورت کو کہتے ہیں جس کی گود میں ایک بچہ ہوا اور دوسرا بیٹہ میں ہو۔ کرم مقع اس عورت کو کہتے ہیں جو شوہر کے ساتھ خراب برداشت کرے۔ غل قبل اس عورت کو کہتے ہیں جو شوہر کے ساتھ جوؤں کے طوق کی طرح لگے ہیں ہو۔ طوق چہرے کا ہو جس میں جوئی پڑی ہوں کہ پہننے والے کو کافی رہیں اور وہ ان کو دور نہ کر سکے۔ ایسی عورت بڑی ہے شوہر کے لگے پڑ جائے اس کو تکلیف دے وہ اس کو طوق کی طرح الگ نہ کر سکے۔ غل قبل ضرب الاش ہے۔ عرب کے رہنے والے چہرے کے طوق بناتے ہیں جس کے نچلے حصے میں جربی لگی ہوئی ہے اس سے طوق بنا کر دست بستہ قیدی کے لگے میں ڈال دیتے ہیں جس کو وہ نکال نہیں سکتا۔

(۸۴) چار باتیں رسولوں کی سنت ہیں: رسول اللہ نے فرمایا کہ رسولوں کی سنت چار چیزیں ہیں۔ (۱) عطر لگانا (۲) شادی کرنا (۳) مسوک کرنا (۴) مہندی لگانا۔

(۸۵) چار آدمیوں کی نماز قبول نہیں ہوتی: جناب ابو عبد اللہ (امام جعفر صادق) نے فرمایا کہ چار آدمیوں کی نماز قبول نہیں ہوتی۔ (۱) ظالم امام (۲) جو شخص لوگوں کی امامت کرے اور لوگ اس سے نفرت کرتے ہوں (۳) بغیر کسی وجہ کے مالک سے بھانگنے والا غلام (۴) اپنے شوہر کی اجازت کے بغیر اس کے گھر سے چلی جانے والی عورت۔

(۸۶) جب چار چیزوں سامنے ہونگی تو چار سوائیں واقع ہوں گی: جناب ابو عبد اللہ (امام جعفر صادق) نے فرمایا کہ جب چار چیزوں سامنے ہوں گی تو چار سوائیں بھی سامنے ہوں گی۔ (۱) جب زنا عام ہوگا تو زلزلے واقع ہوں گے (۲) جب زکوٰۃ ادائے کی جائے گی تو جانور بلک ہوں گے (۳) جب حاکم فیصلہ کرنے میں ظلم کرے گا تو آسمان سے بارش نہیں ہوگی (۴) جب عبد شفیعی عام ہوگی تو مشرکین مسلمانوں پر کامیاب ہوں گے۔

(۸۷) بدیختی کی نشانیاں چار ہیں: رسول اللہ نے فرمایا کہ بدیختی کی نشانیاں چار ہیں۔ (۱) چشم کی خشکی (۲) دل کی سختی (۳) روزی

کی تلاش میں بہت لائق (۲) بار بار گناہ۔ رسول اللہ نے حضرت علی علیہ السلام سے فرمایا کہ بدجتنی کی چار نشانیاں ہیں۔ (۱) آنکھوں کی خشکی (۲) دل کی ختنی (۳) ببی آرزوئیں (۴) دنیا میں باقی رہنے کی خواہش۔

(۸۸) اللہ تعالیٰ نے تمام کلام کو حضرت آدمؑ کیے لئے چار کلمات میں جمع کیا: جناب ابو عبد اللہ (امام جعفر صادقؑ) نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے حضرت آدمؑ کو وحی کی کہ میں نے تیری خاطر تمام کلام کو چار کلمات میں جمع کر دیا ہے۔ حضرت آدمؑ نے عرش کیا: وہ چار کلمات کون سے ہیں؟۔ (اللہ تعالیٰ نے) فرمایا کہ (۱) ایک میرے لئے ہے (۲) دوسرا تیرے لئے ہے (۳) تیسرا تیرے اور میرے درمیان ہے (۴) چوتھا تیرے اور لوگوں کے درمیان ہے۔ (حضرت آدمؑ نے) عرض کیا کہ اے پالنے والے بیان فرمایا کہ میں ان کو یاد کروں۔ (اللہ تعالیٰ نے) فرمایا کہ جو گلہ میرے لئے ہے وہ یہ ہے کہ میری عبادت کرو اور میرے ساتھ کسی کو شریک نہ کر۔ وہ گلہ جو تیرے لئے ہے وہ یہ ہے کہ تو عمل کر میں تجھے صد دوں گا جس کی تجھے زیادہ ضرورت ہوگی۔ وہ گلہ جو تیرے اور میرے درمیان ہے وہ یہ ہے کہ تو دعا مانگ میں اسے قبول کروں گا۔ اور وہ بات جو تیرے اور بندوں کے درمیان ہے وہ یہ ہے کہ جو چیز اپنے لئے پسند کرو ہی ا لوگوں کے لئے بھی پسند کر۔

رسول اللہ نے رب ذوالجلال سے روایت کی ہے کہ چار باتیں ہیں۔ ایک تیرے لئے ایک تیرے لئے ہے۔ ایک تیرے اور میرے درمیان ہے۔ ایک وہ ہے جو تیرے اور میرے بندوں کے درمیان ہے۔ جو میرے لئے ہے وہ یہ ہے کہ میری عبادت کرو اور کسی کو میرے ساتھ شریک نہ کر۔ وہ گلہ جو تیرے لئے ہے وہ یہ ہے کہ تو عمل کرے گا تو تجھے اس سے زیادہ صلد دوں گا۔ جو تیرے اور میرے بندوں کے درمیان ہے وہ یہ ہے کہ جو چیز اپنے لئے پسند کرو ہی چیز میرے بندوں کے لئے بھی پسند کرو۔ اس روایت میں حضرت آدمؑ کا ذکر نہیں ہے۔

(۸۹) چار لوگوں سے دوستی کرنا منع ہے: جناب ابو جعفر (امام جعفر صادقؑ) نے فرمایا کہ چار اشخاص کے پاس نہ جاؤ اور ان سے دوستی نہ کرو۔ (۱) احق (۲) کنجوس (۳) بزدل (۴) جھوٹ بولنے والا۔ احق دنیا کا فائدہ چاہے گا مگر نقصان پہنچا دے گا۔ کنجوس تم سے کوئی چیز لے گا مگر تمہیں کچھ نہیں دے گا۔ بزدل ضرورت کے وقت تم سے اور اپنے والدین سے بھاگ جائے گا۔ جھوٹا اگرچہ بھی کہے گا تو اس کی بات پر یقین نہیں کیا جائے گا۔

(۹۰) چار اشخاص علم سے فائدہ اٹھاتے ہیں: جعفر بن محمد (امام صادقؑ) اپنے والد بزرگوار علیہ السلام سے روایت کرتے ہیں کہ علم میں خزانے چھپے ہوئے ہیں۔ ان کی چاہیاں سوال کرتا ہے۔ اللہ تعالیٰ تم پر حرم کرے سوال کیا کرو۔ علم سے چار اشخاص فائدہ اٹھائیں گے۔ (۱) سوال کرنے والا (۲) بات کرنے والا (۳) سننے والا (۴) ان لوگوں کو دوست رکھنے والا۔

(۹۱) چار چیزوں میں کمی بیشی نہیں کرنی چاہئی: ابو جعفر (امام محمد باقرؑ) نے فرمایا کہ چار چیزوں کے خریدتے وقت قیمت میں کمی نہیں کرنا چاہئے۔ فروخت کرنے والا جو قیمت مانگے دے دینا چاہئے۔ (۱) قربانی کے لئے جانور خریدنے میں (۲) میت کے لئے کفی خریدنے میں (۳) غلام یا کنیز خریدنے میں (۴) مکہ برائے حج جانے کے لئے کرایہ میں۔

حضرت علی ابن ابی طالب علیہ السلام سے رسول اللہ نے فرمایا کہ ان چیزوں میں کمی بیشی نہ کرو۔ قربانی کا جانور خریدنے میں، میت کے لئے کفی خریدنے میں، غلام یا کنیز خریدنے میں اور حج کے لئے کم کر مہ جانے کے لئے سفر کے کرایہ میں۔

(۹۲) غلام یا کنیز میں چار چیزوں میں سے کوئی ایک چیز اگر ایک سال کے اندر پیدا ہو جائے تو خریدنے والے

کو سودا ختم کرنے کا اختیار ہے: جناب ابو الحسن ثالثی (امام رضا علیہ السلام) نے فرمایا کہ اگر غلام یا کنیث میں ایک سال کے اندر ان چار چیزوں میں سے ایک پیدا ہو جائے تو خریدار کو سودا ختم کرنے کا اختیار ہے۔ (۱) پاگل ہو جائے (۲) برس کا مرشد ہو جائے (۳) جذام کا مرشد ہو جائے (۴) قرن پیدا ہو جائے۔ (شرح قرآن عورت کے حجم میں بذری جو دخول میں رکاوٹ ذاتی ہے)۔

(۹۳) بہترین مال چار چیزوں ہیں: حضرت علی ابن ابی طالب علیہ السلام نے کہا کہ رسول اللہ سے دریافت کیا گیا کہ کون سماں بہتر ہے؟ (آپ نے) فرمایا کہ کھنڈ باڑی جس کو خود کاشت کرے، خود پرورش کرے اور تیار ہونے کے بعد خود کاٹئے۔ عرض کیا گیا کہ کھنڈ باڑی کے بعد کون سماں بہتر ہے؟ (آپ نے) فرمایا: گوسفند پالنا ہے، ان کو خود چراگاہ میں لے جا کر چڑا ہے، نماز پڑھے اور زکوٰۃ ادا کرے۔ عرض کیا گیا کہ گوسفند کے بعد کون سماں بہتر ہے؟ (آپ نے) فرمایا: گاہے بھنس پالنا جو صحیح شام دو دھنیتی ہیں۔ پھر عرض کیا گیا کہ گاہے بھنسوں کے بعد کون سماں بہتر ہے؟ (آپ نے) فرمایا کہ درخت لگانا جن کی جزیں گلی زمین میں چلی جاتی ہیں۔ قحط کے دنوں میں خواک مہیا کرتے ہیں۔ کھجور کا درخت بہترین چیز ہے۔ جو شخص اس کو فروخت کرے گا اس کی قیمت را کہ کی طرح ہے جو پیار کی چونی پر پڑی ہے ہوا چلے تو اسے ازاکر لے جائے۔ اس کی قیمت سے دوسری کھجور میں خریدی جائیں۔ عرض کیا گیا کہ رسول اللہ کھجور کے بعد کون سماں بہتر ہے؟ آپ خاموش ہو گئے۔ اس شخص نے عرض کیا جتاب کا اونٹ کے بارے میں کیا خیال ہے؟ (آپ نے) فرمایا کہ اونٹ کے رکھنے میں انسان بد بخت ہوتا ہے، دل بخت ہوتا ہے، تکلیف اخانا ہوتا ہے، صبح دشام آبادی سے دور رہتا ہے، بیباں میں رہتا ہے، خطرناک ہونے کے ملاواہ اس میں کوئی اچھائی نہیں ہے، بد بخت اور نابار خصوص اس کو رکھتے ہیں۔

صالح بن ابی حماد نے کہا کہ مجھے اسماعیل بن مہران نے جناب ابو عبد اللہ (امام جعفر صادقؑ) سے اپنے آباؤ اجداد کے حوالے سے یہ حدیث بیان کی کہ حضرت علی ابن ابی طالب علیہ السلام نے فرمایا کہ رسول اللہ نے فرمایا کہ جب گوسفند گھر کی طرف رخ کرے تو آ جاتی ہے۔ جب گھر سے چلی جائے تو آ جاتی ہے۔ گاہے جب چلی جاتی ہے تو چلی جاتی ہے۔ اونٹ شیطان کی مہار ہے، جب (گھر) آنا چاہے تو آ جاتا ہے، جب چلا جائے تو چلا ہی جاتا ہے۔ (وابیں نہیں آتا)۔ اس میں کوئی بھلاکی نہیں ہے۔ خطرناک ہے۔ عرض کیا گیا! ایسی صورت میں اسے کون رکھے ہے؟ (آپ نے) فرمایا بد بخت اور نابار لوگ کیسے معلوم ہوں گے؟ صالح نے کہا کہ اسماعیل بن مہران نے یہ شعر کہا۔

ہی المال لولا علة الحفظ حولها

اگر اس میں پستی نہ پائی جائے تو یہ مال ہے

(۹۴) چار نمازیں کسی بھی وقت پڑھی جاسکتی ہیں: جناب ابو جعفر (امام محمد باقرؑ) نے فرمایا کہ چار نمازیں ہر وقت پڑھی جاسکتی ہیں۔ (۱) دور کعت نماز قضاۓ (۲) دور کعت نماز طاف واجب (۳) نماز کسوف (۴) نماز میت۔

(۹۵) قاضی چار قسم کرے ہیں: جناب ابو عبد اللہ (امام جعفر صادقؑ) نے فرمایا کہ قاضی چار قسم کے ہیں۔ (۱) ایک وہ قاضی جس نے فیصلہ ٹھیک کیا مگر اس کا علم نہیں تھا کہ وہ صحیح ہے وہ وزن میں جائے گا (۲) دوسرا قاضی وہ ہے جس نے فیصلہ غلط کیا اور اس غلط فیصلے کا علم اسے نہیں ہے۔ وہ بھی وزن میں جائے گا۔ (۳) تیسرا قاضی وہ ہے جس نے ناطق فیصلہ کیا اور اس کو ناطق فیصلہ ہونے کا علم ہے۔ وہ بھی وزن میں جائے گا۔ (۴) چوتھا قاضی وہ ہے جس نے درست فیصلہ کیا اور اسے فیصلہ درست ہونے کا علم ہے وہ بخت میں جائے گا۔

(شرح: مقصود یہ ہے کہ جو شخص بھی قاضی ہو وہ مجہدو عادل ہو جو حکم کو صحیح طور پر سمجھ سکے اور اس کو لاگو کرے۔ اگر وہ بے جانے بوجھے فیصلے کرے گا تو بھی وہ جواب دہ بے چاہے فیصلہ تھیک ہی کیوں نہ ہو۔)

(۹۶) چار ہستیوں کا خرچ دینا واجب ہے: حربیز نے جناب ابو عبد اللہ (امام جعفر صادقؑ) سے دریافت کیا کہ کن ہستیوں کا خرچ اٹھانا واجب ہے؟ (آپ نے) فرمایا ماں، باپ، اولاد اور تیری بیوی۔

(۹۷) دنیا میں چار پیغمبر بادشاہ گزرے ہیں: جناب ابو جعفر (امام محمد باقرؑ) نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے حضرت نوح علیہ السلام کے بعد چار انہیاء کو بادشاہ بنایا ہے (۱) ذوالقرنین جس کا نام عیاش تھا (۲) حضرت داؤد علیہ السلام (۳) حضرت سلیمان علیہ السلام (۴) حضرت یوسف علیہ السلام۔ عیاش (ذوالقرنین) مشرق اور مغرب کا بادشاہ تھا۔ حضرت داؤد علیہ السلام شامات سے لے کر احاطہ کے بادشاہ تھے۔ حضرت سلیمان علیہ السلام کی سلطنت بھی اتنی تھی۔ حضرت یوسف علیہ السلام مصر اور بیان مصر کے بادشاہ تھے۔

مؤلف کتاب نے فرمایا کہ حدیث میں اس طرح بیان ہوا ہے۔ لیکن صحیح بات یہ ہے جس پر میرا عقائد ہے کہ ذوالقرنین نبی نہیں تھا۔ خدا کا نیک بندہ تھا۔ خدا کو دوست رکھتا تھا اور خدا اس کو دوست رکھتا تھا۔ وہ خدا کے کام کرتا اور خدا اس کی مد کرتا۔ امیر المؤمنین (حضرت علی ابن ابی طالب علیہ السلام) نے فرمایا کہ تمہارے درمیان ذوالقرنین کی مانند ایک شخص موجود ہے۔ اس سے مراد حضرت کی اپنی ذات تھی۔ ذوالقرنین خدا کی جانب سے بادشاہ تھا جس طرح طالوت خدا کی جانب سے بادشاہ تھا۔ خدا نے فرمایا قال لهم نبیهم ان الله قد بعث لكم طالوت ملکا۔ (سورۃ بقرہ۔ آیت نمبر ۲۲۷) (ان کے نبی نے ان سے کہا کہ اللہ نے طالوت کو تمہارا بادشاہ بنایا ہے) ممکن ہے کہ خدا نے طالوت کو انہیاء کے ضمن میں ذکر کیا ہو جائے اُنکہ وہ نبی نہیں تھا جس طرح فرشتوں کے ضمن میں شیطان کا ذکر فرمایا جا لائے وہ فرشتوں نبیس تھا بلکہ جن تھا۔ واذ قلننا للملکة اسجدوا الاً بليس کان من الجن۔ (سورۃ کہف آیت ۵۰) (اور جب ہم نے فرشتوں سے کہا کہ آدم کو مجده کرو تو انہوں نے مجده کیا سوائے شیطان کے وہ جنوں میں سے تھا)۔

(۹۸) سورج میں چار باتیں ہیں: رسول اللہ نے فرمایا سورج میں چار باتیں ہیں۔ (۱) رنگ کو بدلتا (۲) بو کو بدلتا (۳) کپڑوں کو بوسیدہ کر دینا (۴) پیارکی لانا۔

(۹۹) دوا چار چیزیں ہیں: ابو عبد اللہ (امام جعفر صادقؑ) نے فرمایا دوا چار چیزیں ہیں۔ (۱) جماعت (کچھنے لگنا، خون انکالنا) (۲) سعوط (ناک میں دوا زالن) (۳) حقہ (ایتھما لینا) (۴) قے کرنا۔

(۱۰۰) چار چیزیں مزاج کو معتدل کرتی ہیں: ابو عبد اللہ (امام جعفر صادقؑ) نے فرمایا کہ چار چیزیں مزاج کو معتدل کرتی ہیں۔ (۱) انارشی (۲) پی کھجور (۳) بیٹھ (۴) کافنی۔

(۱۰۱) کرات میں چار خوبیاں ہیں: ابو عبد اللہ (امام جعفر صادقؑ) سے کرات (پیاز اور ہسن جیسی) جو ایک قسم کی سبزی ہے، کے متعلق سوال کیا گیا تو آپ نے فرمایا اس کو کھاؤ اس میں چار خوبیاں ہیں۔ (۱) یہ منہ کو غوشہ دار کرتی ہے (۲) رنگ خارج کرتی ہے (۳) بو اسیر کے لئے مفید ہے (۴) اس کا استعمال کرنے والا جذام سے محفوظ رہتا ہے۔

(۱۰۲) خرابی خون کی چار علامات ہیں: ابو الحسن (امام علی رضاؑ) نے فرمایا خرابی خون کی چار علامات ہیں۔ (۱) خاوش ہونا (۲)

پھیاں نکلنا (۳) جسم میں سستی (۲) سر پچڑانا۔

(۱۰۳) جنت کی چار نہریں: رسول اللہ نے فرمایا کہ جنت کی نہریں چار ہیں۔ (۱) فرات (۲) نیل (۳) سیحان (۴) جیجان۔ فرات کا پانی دنیا اور آخرت میں (خونگوار) ہے۔ نیل آخرت میں شہد کی نہر، سیحان شراب کی نہر اور جیجان دودھ کی نہر ہے۔ (شرح: مطلب یہ ہے کہ جنت کی نہریں بھی ان چار ناموں پر ہو گئیں کیونچہ جیزان میں جاری رہتی ہے دہشیریں و خونگوار پانی جوفرات میں ہے کے علاوہ شراب، شہد اور دودھ ہے۔)

(۱۰۴) چار طرح کنیت رکھنا منع ہے: حضرت علی علیہ السلام نے کہا کہ رسول اللہ نے فرمایا کہ جس شخص کا نام محمد ہواں کو چار طرح کی کنیت رکھنا منع ہے۔ (۱) الیعیسیٰ (۲) ابوحکم (۳) ابوالقاسم (۴) ابوالقاسم۔

(۱۰۵) بہترین نام چار ہیں اور بدترین نام چار ہیں: رسول اللہ نے منبر سے فرمایا: بہترین نام چار ہیں۔ (۱) عبد اللہ (۲) عبد الرحمن (۳) حارث (۴) ہمام۔ اور بدترین نام بھی چار ہیں۔ (۱) ضرار (۲) مرة (۳) حرب (۴) ظالم۔

(۱۰۶) چار چیزوں اور چار برتوں کا استعمال حرام ہے: ابو ریفع شاہی نے ابو عبدالله (امام جعفر صادقؑ) سے روایت کرتے ہوئے کہا کہ حضرت سے شترنخ اور زرد (چوسر) کے بارے میں دریافت کیا گیا تو (آپؑ نے) فرمایا: ان کے قریب نہ جاؤ میں نے عرض کیا گا ناجانا کیسا ہے؟ (آپؑ نے) فرمایا: اس میں بھائی نہیں ہے اس کو نہ کرو۔ میں نے عرض کیا کہ خرمے کی شراب کیسی ہے؟ (آپؑ نے) فرمایا کہ نشا اور ہر چیز کے استعمال سے رسول اللہ نے منع کیا ہے، ہرش دینے والی چیز حرام ہے۔ (میں نے) عرض کیا: ان برتوں کے بارے میں کیا حکم ہے جن میں شراب بنائی جاتی ہو؟ (آپؑ نے) فرمایا کہ رسول اللہ نے چار قسم کے برتوں کے استعمال سے منع فرمایا ہے۔ وہ یہ ہیں۔ دباء، مزفت، حنتم، تغیر۔ عرض کیا گیا کیا کیا ہیں؟ آپؑ نے فرمایا۔ دباء پوست کہہ دے۔ مرفت شراب کا چھونا ملکا۔ حنتم بزرگ کا کوزہ ہے۔ تغیر لکڑی کا برتن ہے۔ زمانہ جاہلیت میں ان کو شراب خرمہ ڈالنے کے لئے نایا جاتا تھا۔

(شرح: ظاہر مقصد یہ ہے کہ چونکہ یہ برتن نبیذہ بنانے میں استعمال ہوتے تھے اور شراب ان کی درزوں میں داخل ہو جاتی تھی جس کی وجہ سے ان کا پا کر کرنا ممکن نہیں تھا اس لئے انہیں دور پھینک دینا چاہئے۔)

(۱۰۷) چار چیزوں کو دفن کرنے کا حکم ہے: حضرت علی ابن ابی طالب علیہ السلام نے فرمایا کہ رسول اللہ نے چار چیزوں کے دفن کرنے کا حکم دیا ہے۔ (۱) بال (۲) دانت (۳) ناخن (۴) خون۔

(۱۰۸) چار عادتیں انبیاء کے اخلاق میں سے ہیں: جناب ابو عبدالله (امام جعفر صادقؑ) نے فرمایا کہ صبر، نیکی، تحمل اور حسن خلق، اخلاق انبیاء میں سے ہیں۔

(۱۰۹) چار اشخاص پر پوری نماز پڑھنا واجب ہے، چاہئے وہ گھر میں ہوں یا سفر میں: ابو جعفر (امام محمد باقرؑ) نے فرمایا کہ چار اشخاص پر پوری نماز پڑھنا واجب ہے چاہئے وہ گھر میں ہوں یا سفر میں (۱) کراچی پر جانور دینے والا (۲) کراچی پر جانے والا۔ (۳) اشتقان (ڈاک) لے جانے والا (۴) بیباں میں جانور چرانے والا۔ ان کا کام سفر میں رہنا ہے۔  
کتاب کے مؤلف نے کہا کہ اشتقان سے مراد ڈاک ہے۔

(۱۱۰) چار مقامات پر پوری نماز پڑھنا اللہ کی حکمت کا پوشیدہ خزانہ ہے: ابو جعفر(امام جعفر صادقؑ) نے فرمایا کہ چار مقامات پر پوری نماز پڑھنا اللہ کی دلنش کا پوشیدہ خزانہ ہے۔ (۱) اللہ تعالیٰ کا حرم مکہ (خانہ کعبہ) (۲) حرم رسول مقبول (مسجد نبوی) (۳) حرم امیر المؤمنین حضرت علی بن ابی طالب علیہ السلام (نجف) (۴) حرم امام حسین علیہ السلام (کربلا)۔ کتاب کے مؤلف فرماتے ہیں کہ اس سے مراد یہ ہے کہ ان مقامات پر مسافر دس دن خبرنے کا ارادہ کرے تو پوری نماز پڑھنے یہ کہ دس روز سے کم نہ رہنے پر بھی نماز پوری پڑھے۔

(۱۱۱) سورہ سجده چار ہیں: جناب ابو عبد اللہ (امام جعفر صادقؑ) نے فرمایا کہ سورہ سجده چار ہیں جہاں سجدہ کرنا واجب ہے۔ (۱) سورہ علق (۲) سورہ نجم (۳) سورہ تنزیل سجده (۴) حرم سجده۔

(۱۱۲) قیامت میں قدم بڑھانے سے پہلے چار باتوں کے بارے میں سوال کیا جائے گا: حضرت علی بن ابی طالب علیہ السلام نے فرمایا کہ جناب رسول اللہ نے فرمایا کہ قیامت میں بندہ کے قدم نہیں بڑھیں گے جب تک اس سے چار باتوں کے بارے میں نہیں پوچھا جائے گا۔ (۱) عمر کہاں گزاری؟ (۲) جوان کیا صرف کی؟ (۳) مال کہاں سے کمایا اور کہاں خرچ کیا؟ (۴) بلیت سے محبت رکھتا تھا نہیں؟۔

(۱۱۳) آنحضرتؐ نے چار اشخاص سے محبت کرنے کا حکم دیا ہے: اُن بریہہ اپنے باپ سے روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے مجھے چار اشخاص سے محبت کرنے کا حکم دیا ہے۔ ہم نے عرش کیا یا رسول اللہؐ نے میں ان کے نام بتایے۔ (آپ نے) فرمایا یہ (۱) علی بن ابی طالب (علیہ السلام) (۲) سلمان (فارسی) (۳) ابوذر (غفاری) (۴) مقداد تیس۔ مجھے ان سے محبت کرنے کا حکم دیا گیا ہے۔ مجھے آگاہ کیا گیا ہے کہ وہ (اللہ تعالیٰ) بھی ان سے محبت کرتا ہے۔

اُن بریہہ اپنے باپ سے روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ نے فرمایا کہ بے شک مجھے اللہ تعالیٰ نے حکم دیا ہے کہ میں اپنے (ان) چار اشخاص سے محبت کروں اور مجھے خبر دی ہے کہ اللہ مجھی ان سب سے محبت کرتا ہے۔ ہم نے عرش کیا یا رسول اللہ وہ دون سے اصحاب ہیں؟ ہم میں سے بھروسہ چوتھا تھا کہ وہ ان چار اشخاص میں سے ایک ہو۔ فرمایا (رسول اللہؐ نے) تمہیں معلوم ہونا چاہئے کہ ملک ان میں سے ایک ہیں۔ مجھے آپ چپ ہو گئے۔ پھر دیر بعد فرمایا کہ تمہیں معلوم ہونا چاہئے (حضرتؐ نے) (علی بن ابی طالب علیہ السلام) ان میں سے ایک ہیں۔ ابوذر سلمان فارسی، اور مقتدا اور اُن اسود کندہ کا شمار بھی ان میں ہے۔

(۱۱۴) چار اشخاص جنت میں پہلے داخل ہوں گے: حضرت علی علیہ السلام نے فرمایا کہ میں نے رسول خدا سے حسدیں کی شکایت کی۔ آپ نے فرمایا: علی کیا تم اس بات پر راضی نہیں ہو کر تم ان چار اشخاص میں سے ہو جو جنت میں سب سے پہلے داخل ہوں گے۔ میں ہوں گا، تم ہو گے، ہماری ذریت ہمارے یتھک اور ہمارے شیعہ ہمارے دامنی بائیں ہوں گے۔

(۱۱۵) منافق کی چار علامات: رسول اللہؐ نے فرمایا: جس میں چار باتیں ہوں گی وہ منافق ہو گا۔ اگر اس میں سے ایک صفت منافق تھیں ہو گی تو گویا ایک پہلو منافق کا ہو گا۔ جب تک کہ اسے ترک نہ کر دے۔ (۱) جب بات کرے تو جھوٹ بولے (۲) جب وعدہ کرے پورا نہ کرے (۳) جب عذر کرے تو اسے تو زدے (۴) جب جھگڑا کرے تو ہر زہ کوئی (بے ہودہ مکنا) کرے۔

(۱۱۶) دوئی زمین کیے سادشاہ چار ہونے دو مومن اور دو کافر: ابو عبد اللہ (امام جعفر صادقؑ) نے فرمایا کہ روئے زمین کے پار

بادشاہ ہوئے دوسومن اور دو کافر۔ موسیٰ بادشاہ سليمان بن داؤد اور زوالقرنین جن کا نام عبداللہ بن خحاک ہن معد تھا۔ اور کافر بادشاہ نمرود اور بخت نصر۔

(شرح: ظاہری طور پر یوں لگتا ہے کہ روئے زمین کا مطلب اس زمانے کی سلطنتیں ہیں جو اس وقت شہر یا نزد تھیں اور یہ عموم تقریبی تھیں) (تقریب۔ قریب کرنا اس طرح بات کہنا کہ مطلب کو لازم ہو جائے) اور اس نقطہ نظر سے ہے کہ ان حکومتوں کا فرمان اس زمانے کے پیشتر ممالک میں نافذ ہوتا تھا۔ ایک روایت میں یہ بھی گزارہ ہے کہ زوالقرنین کا نام عیاش تھا اور مجسٹر ہے کہ وہ عیاش بھی ہو۔

(۷۱) لوگوں کے پاس چار قسم کی احادیث نبوی ہیں، پانچوں قسم کی نہیں: سُلَيْمَنْ قَيْسَ بْلَالِيَّ نَبَّهَ كَمْ مِنْ نَّبَّهَ حَضْرَتُ عَلَى إِبْنِ أَبِي طَالِبٍ عَلَيْهِ السَّلَامُ كَمْ خَدْمَتُ مِنْ عَرْضٍ كَيْا كَيْا كَيْا مِنْ إِمَرَّةِ الْمُؤْمِنِينَ مِنْ نَّبَّهَ سَلَمَانَ (فارسی) و مقدمہ اسے سنائے لوگوں کے پاس چار قسم کی احادیث نبوی ہیں پانچوں قسم کی نہیں اور ابوذرؓ سے تفسیر قرآن اور رسول اللہؐ کی احادیث سے متعلق چند باتیں سنی ہیں۔ پھر آپ سے میں نے ان سی ہوئی چیزوں کی تصدیق حاصل کی۔ میں نے لوگوں کے ہاں تفسیر قرآن اور احادیث رسولؐ کے بارے میں بہت سی باتیں دیکھی ہیں وہ ان کی مخالف ہیں جو آپ لوگوں سے سنی ہیں۔ آپ حضرات فرماتے ہیں کہ وہ سب باتیں باطل اور جھوٹ ہیں۔ وہ لوگ جان بوجھ کر رسول اللہؐ پر جھوٹ باندھتے ہیں۔ وہ اپنی مرضی کے مطابق تفسیر قرآن کرتے ہیں۔

سلیمان کا بیان ہے کہ حضرت میں نے متوجه ہو کر فرمایا: اے سُلَيْمَنْ تم نے سوال کیا ہے؟ جواب کو سمجھو۔ بے شک لوگوں کے درمیان حق، باطل، صدق، کذب، ناخ، منسوخ، خاص، عام، محکم، تشبیح، نظر، اور ہم موجود ہے۔ رسول اللہؐ پر آپ کی زندگی میں ہی جھوٹ باندھا گیا تھا۔ حتیٰ کہ رسول اللہؐ نے اپنے ٹھڑے ہو کر فرمایا: اے لوگوں! مجھ پر کثرت سے جھوٹ باندھا گیا ہے۔ پس جس شخص نے مجھ پر جان بوجھ کر جھوٹ کی نسبت دی ہے اسے چاہئے کہ اپنے نہ کانہ جہنم میں آجھے۔ پھر رسول اللہؐ کے انتقال کے بعد آپ پر جھوٹ منوب کیا گیا (وضعی احادیث کے ذریعہ)۔ تمہارے پاس احادیث بیان کرنے والے (راوی) چار قسم کے لوگ ہیں ان میں پانچوں قسم کا کوئی ادنیٰ موجود نہیں۔ پہلا منافق ہے جو خود کو ایمان والا ظاہر کرتا ہے لیکن اس کا اسلام بناوٹی ہے۔ وہ رسول اللہؐ پر جان بوجھ کر جھوٹ باندھتا گناہ نہیں سمجھتا اور نہ وہ اس بات سے بازاڑے گا۔ اگر مسلمانوں کو علم ہوتا کہ وہ منافق ہے، بہت جھوٹا ہے تو اس کی بات کو قبول نہ کرتے۔ انہوں نے یہی خیال کیا کہ یہ رسول اللہؐ کا صحابی ہے آپ سے حدیث کو سنائے، جھوٹ نہیں بولتا، نہ ہی رسول اللہؐ پر بہتان باندھتا ہے حالانکہ منافقین کے متعلق قرآن میں بتا دیا گیا ہے۔ ان کے متعلق اللہ کا فرمان ہے کہ واذ رابیتم تعجب اجسامہم و ان یقولوا تصمیع لقولهم۔ (سورہ منافقون۔ آیت نمبر ۲) رسول اللہؐ کے بعد بھی منافقین باقی رہے تھے جنہوں نے جھوٹ کذب اور بہتان کے ذریعے ائمہ ضال کے اعمال (جموئی احادیث) کی تصدیق کی اور انہیں لوگوں کی گردان پر مسلط کیا، ان سے مل کر دنیا کھاتے رہے۔ یہ حقیقت ہے کہ لوگ بادشاہوں اور دنیا کا ساتھ دیتے ہیں۔ مگر وہ شخص ان سے الگ ہے جس کو اللہ تعالیٰ نے محفوظ رکھا۔ یہ (منافق) ان چار میں سے پیسا قسم ہے۔

دوسراؤہ شخص ہے جس نے رسول اللہؐ سے حدیث کو سنایا لیکن اس کو پوری طرح یاد نہ رکھا، وہ اس حدیث کو یاد کرنے میں وہم کا شکار ہو گیا۔ اس کو اس بات کے جھوٹے ہونے کا یقین نہ ہوا۔ اب وہ حدیث اس کے پاس موجود ہے اور وہ اس کو روایت کرتا رہتا ہے اور اس پر عمل کرتا ہے اور لوگوں سے کہتا ہے کہ میں نے رسول اللہؐ سے سنائے ہے۔ اگر مسلمانوں کو علم ہوتا کہ وہ شخص شک اور گماں کی وجہ سے ایسا کر رہا ہے تو اس کی حدیث کو قبول نہ کرتے۔ اور اگر خود اس شخص کو علم ہوتا کہ وہ حدیث محض گماں ہی گماں ہے تو وہ خود اس حدیث کو ترک کر دیتا۔

تمیز راؤہ شخص ہے جس نے کسی چیز کے متعلق رسول اللہؐ سے حکم تو سنائے مگر بعد میں رسول اللہؐ نے اس کے متعلق منع فرمایا۔ اس شخص کو حکم کے

متعلق علم ہے لیکن منع کرنے کے متعلق کوئی علم نہیں ہے۔ یا رسول اللہؐ کی چیز کی ممانعت کے متعلق تو سناءؓ نے لیکن رسول اللہؐ نے بعد میں اس چیز کے متعلق حکم دے دیا ہے۔ سناءؓ منسوخ کا علم ہے اور سناءؓ کا پتہ ہے اگر اس شخص کو معلوم ہوتا کہ یہ حدیث منسوخ ہے تو وہ ضرور اس کو چھوڑ دیتا اور اگر مسلمانوں کو علم ہوتا کہ یہ حدیث منسوخ ہے تو ضرور ترک کر دیتے۔

چوتھا وہ شخص ہے جو جھوٹ سے نفرت، خوف خدا اور رسول اللہؐ کی تعظیم کی خاطر رسول اللہؐ پر جھوٹ نہیں باندھتا۔ نہ وہ گمان میں بتتا ہوا بلکہ حدیث کو جیسے سنادیے ہی یاد رکھا۔ حدیث کو اس طرح بیان کیا جیسے رسول اللہؐ سے سناتا ہے اس حدیث میں زیادتی کی نہ کی۔ منسوخ (حدیث) کو چھوڑ کر نائخ کو یاد رکھا۔ یا نائخ پر عمل کیا منسوخ کو ترک کر دیا۔ یہ حقیقت ہے کہ رسول اللہؐ کا حکم اور منع بھی قرآن مجید کی مانند ہے۔ اس میں نائخ، منسوخ، عام، خاص، مکمل اور متشابہ موجود ہے۔ رسول اللہؐ کا کلام بھی قرآن مجید کی طرح دو قسم کا ہوتا ہے۔ خاص کلام اور عام کلام۔ (کسی نے) قرآن کی آیت کو سنائیں اسے معلوم نہ ہوا کہ اس سے اللہ تعالیٰ کی کیا مراد ہے۔ (ایسا طرح) رسول اللہؐ کے کلام کو سنائیں اسے یہ معلوم نہ ہوا کہ رسول اللہؐ کا اس سے کیا مقصد ہے۔ رسول اللہؐ کا ہر حجابتی ایسا نہ تھا کہ جو کچھ رسول اللہؐ سے پوچھتا اس کو سمجھتا بھی تھا۔ ان میں ایسا آدمی بھی ہوتا تھا جو رسول اللہؐ سے سوال تو کرتا مگر سمجھنیں سلسلہ تھا۔

میں (علی) ہر روز اور ہر رات تخلیہ کے مقامات پر پوشیدہ باتیں کرنے کی خاطر رسول اللہؐ کی خدمت میں حاضر ہوتا تھا۔ آپ مجھے تخلیہ کی جگہ پڑھاتے۔ جہاں آپ تشریف لے جاتے تھے میں آپ کے ساتھ جاتا تھا۔ اصحاب رسولؐ کو علم ہے کہ رسول اللہؐ میرے سوائی سے تخلیہ میں باتیں نہیں کرتے تھے۔ کبھی یہ انتظام میرے گھر میں ہوتا اور جب میں آپ کے گھر میں حاضر ہوتا تو آپ علیحدہ بات چیت فرماتے اور اپنی عورتوں کو والگ فرمادیتے۔ میرے اور رسول اللہؐ کے علاوہ کوئی آدمی اس مقام پر موجود نہیں ہوتا تھا۔ جب علیحدہ باتوں کی خاطر آپ میرے گھر تشریف لاتے تو ہمارے پاس سے فاطمہؓ اور نہدیؓ کوئی میرا بیٹا اٹھایا جاتا۔ جب میں رسول اللہؐ سے سوال کرتا تو آپ جواب دیتے، جب میں چپ ہو جاتا یا میرے سائل ختم ہو جاتے تو آپ مجھے بات چیت شروع کر دیتے۔ قرآن مجید کی جو آیت بھی آپ پر نازل ہوئی وہ آپ نے مجھے پڑھائی، بیان فرمایا کہ مجھے لکھوادی اور میں نے اس کو اپنے ہاتھ سے لکھ لیا۔ آپ اللہ تعالیٰ سے دعا فرماتے کہ وہ مجھے اور یاد کرنے کی قوت عطا کرے۔ میں یاد کرنے کے بعد خدا کی کوئی آیت نہیں بھولا۔ رسول اللہؐ نے حلال و حرام یا امر و نہیں اور یا اطاعت یا معصیت، گذشتہ واقعات یا قیامت تک ہونے والے جن کی اللہ تعالیٰ نے آپ کو تعلیم دی تھی ان سب کی مجھے تعلیم دی۔ میں نے ان سب کو یاد کر لیا۔ ان میں سے ایک حرف بھی نہیں بھولا۔ پھر رسول اللہؐ نے میرے سینے پر ہاتھ رکھا اور خدا سے دعا کی کہ وہ میرے سینے کو علم و فہم و حکمت اور نور سے بھر دے۔ مجھے ایسی تعلیم دے جس کے بعد میں تاو اقت نہ رہوں۔ مجھے ایسا حافظ دے کہ میں بھول نہ جاؤں۔ ایک دن میں نے عرض کیا: اے اللہ کے رسول جس دن سے آپ نے اللہ تعالیٰ سے میرے حق میں دعا فرمائی ہے، اس کے بعد جو تعلیم بھی آپ نے مجھے دی ہے اس میں سے کوئی چیز بھی نہیں بھولا (پھر) آپ کیوں اس کو لکھواتے ہیں اور لکھنے کا حکم دیتے ہیں؟ کیا آپ کو مجھے سے نیسان کا خوف ہے؟ انہوں نے فرمایا: نہیں مجھے تمہارے لئے (کسی) جھبک اور نیسان کا خوف نہیں ہے۔

چونکہ یہاں چند احادیث بیان کی گئی ہیں جن کے متن میں چار کی نسبت نہیں ہے اس لئے مؤلف نے مخصوص باب کے تحت ان احادیث کو دیگر احادیث سے جدا کر دیا ہے

(۱۸) جناب امیر المؤمنین (علیہ السلام) نے فرمایا کہ جس سے جتنی نیکی کی گئی اس نے اتنی نیکی کر دی تو وہ سکبڑوں ہو گیا۔ جس

سے جتنی نیکی کی گئی اس نے دگنی نیکی کی وہ شکر گزار ہوا۔ جو شخص شکر گزار ہوا ہے وہ کریم ہے۔ جو شخص یہ جانتا ہے کہ جو نیکی کرتا ہے وہ اپنی ذات کے لئے کرتا ہے۔ اس میں لوگوں کو شامل نہیں کرتا۔ اپنی محبت میں دوسروں کو شریک نہیں کرتا۔ تم کو علم ہونا چاہئے کہ جو شخص تم سے اپنی حاجت کا طالب ہے اس نے تم سے اپنی عزت کا لحاظ نہیں کیا۔ تو تم اپنی عزت کا لحاظ کرو اور اس کا باتھ خالی والیں نہ کرو۔

(۱۱۹) ایک شخص نے کہا کہ میں نے الجعفر (امام جعفر صادقؑ) کو فرماتے ہوئے سن کہ دنیا گردش میں ہے۔ ہر روز کسی نہ کسی کے باتھ میں ہے۔ جو کچھ تجھے اس سے مل جاتا ہے تیری کمزوری اور سستی کے باوجودیں جاتا ہے۔ جو نقصان تجھے ہوتا ہے اس کو اپنی قوت سے پورا نہیں کر سکتا۔ کلام جاری رکھتے ہوئے فرمایا: جس شخص نے کسی چیز کو کھو یا اس نے اپنے آپ کو آرام دیا۔ جس نے قاعدت کی اس نے اپنی آنکھوں کو روشن کیا۔

(۱۲۰) جناب ابو عبد اللہ (امام جعفر صادقؑ) نے فرمایا: عربی زبان سیکھو کہ یہ دہ کلام ہے جس سے اللہ تعالیٰ اپنے بندوں سے کلام کرتا ہے۔ (قرآن کو عربی زبان میں نازل کیا ہے)۔

محمد بن علی بن حسین اس کتاب کے مؤلف بیان کرتے ہیں کہ یہ حدیث ابوسعید آدمی سے روایت ہے۔ اس نے حدیث کے آخر میں کہا کہ بلغو ابا الحواتیم کہ انگوٹھیوں کو انگلیوں کے آخر میں جگہ دو اور اطراف میں نہ ہون کیونکہ یہ کام قوم لوٹا تھا۔

(شرح) مقصود یہ ہے کہ عربی الفاظ تجوید کے ساتھ کامل طور پر ادا کرو اور الفاظ کے آخری حروف بالکل واضح کر کے پڑھو۔

(۱۲۱) چار باتیں ایسی ہیں جن سے ماہ صیام میں چھٹکارہ نہیں ہے: جناب ابو جعفر (امام محمد باقرؑ) نے فرمایا کہ رسول اللہ نے ماہ شعبان کے آخری خطبہ میں اللہ تعالیٰ کی حمد و شනاء کے بعد فرمایا: اے لوگو! ایک ماہ ایسا آرہا ہے جس میں ایک رات ہے جو ہزار راتوں سے بہتر ہے۔ وہ ماہ رمضان ہے۔ یہ وہ مہینہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اس میں روزہ واجب کیا ہے۔ جس شخص نے ایک رات نماز پڑھنے میں اس کو زندہ رکھا وہ ایسا ہے جس نے ستر (۷۰) راتوں کو دوسرے ماہ میں زندہ رکھا ہو۔ جس نے اس ماہ میں بھائی اور نیکی کی ہو وہ ایسا ہے جس نے اللہ تعالیٰ کا فرض ادا کیا ہو۔ جس نے اس ماہ میں اللہ تعالیٰ کا فرض ادا کیا ہو وہ ایسا ہے جس نے دوسرے ماہ میں ستر (۷۰) فرائض ادا کیے ہوں۔ صبر کا مہینہ ہے۔ صبر کی اجرت جنت ہے۔ یہ ہمدردی کا مہینہ ہے۔ پروردگار اس مہینے میں مومنین کا رزق بڑھاتا ہے۔ جس مومن نے روزہ دار ہو کر اس میں اظفار کرایا وہ اللہ کے نزدیک ایسا ہے جس نے ایک غلام آزاد کیا ہوا اور اس کے پچھلے تمام گناہ معاف کر دیے گئے ہوں۔ کہا گیا: یا رسول اللہ ہم میں ہر آدمی تو اس میں اظفار نہیں کر سکتا۔ (آپ نے) فرمایا: اللہ تعالیٰ کریم ہے جو شخص روزہ دار کو روزہ اظفار کرائے گا اللہ تعالیٰ اس کو ثواب دے گا۔ یا ایک گھونٹ میٹھے پانی کا پلاٹے گایا چند کھجوروں سے اظفار کرائے گا اگر اس سے زیادہ اہتمام نہیں کر سکت۔ اگر کوئی شخص اپنے غلام کے کام میں کمی کرے گا اللہ تعالیٰ اس کے حساب میں کمی کرے گا۔ یہ وہ مہینہ ہے جس کے اول میں رحمت ہے۔ درمیانی حصہ میں بخشش ہے اور آخری حصہ میں دعا کا قول ہوتا ہے۔ اور دوزخ سے آزادی ہے۔ اس میں چار باتوں سے بے نیازی نہیں ہے۔ دو باتوں سے اللہ تعالیٰ کو خوش کرو گے اور دو باتوں سے بے نیاز نہیں ہو سکتے۔ جن باتوں سے اللہ کو راضی کرو وہ کلمہ شہادت ہے لا الہ الا اللہ و انی رسول اللہ (اللہ کے علاوہ کوئی اللہ نہیں ہے اور میں اللہ کا رسول ہوں) کا کہنا ہے۔ وہ دو باتیں جن سے چھٹکارہ نہیں ہے۔ وہ یہ ہیں کہ اللہ تعالیٰ سے اپنی ضروریات اور جنت کی طلب کرو۔ پروردگار عالم سے اپنی عافیت مانگو اور اس میں دوزخ سے بچا ہو۔

(۱۲۲) چار باتوں سے جانور واقف ہیں: علی بن حسین (امام زین العابدینؑ) نے فرمایا کہ زبان بند جانور چار چیزوں سے واقف ہیں۔

(۱) اللہ تعالیٰ کی معرفت (۲) موت سے آگاہی (۳) مذکور اور مونث کی تمیز (۴) چاگاہ کی ہریاں۔

(۱۲۳) اللہ تعالیٰ نے گھوڑوں کو چار چیزوں سے پیدا کیا: حسین بن زید نے کہا کہ مجھے معلوم ہوا کہ اللہ تعالیٰ نے گھوڑوں کو چار چیزوں سے پیدا کیا ہے (۱) دریائے اعظم سے جو دنیا کے چاروں طرف ہے (۲) آگ سے (۳) ابراہیم نامی فرشتہ کے آنسوؤں سے (۴) پاکیزہ کنوئیں سے۔ حدیث بہت بھی ہے ضرورت کے مطابق بیہاں لے لی ہے۔

(۱۲۴) ہوائیں چار طرح کی ہیں: ابوالصیر سے روایت ہے کہ میں نے ابوحنفۃ (امام محمد باقر) سے چار ہواویں کے (۱) شمال (۲) جنوب (۳) دبور (۴) صبا کے بارے میں عرض کیا کہ لوگ کہتے ہیں کہ شمال جنت کی ہوئے، جنوب دوزخ کی ہوئے۔ فرمایا: پروردگار عالم کا ہوا کا انتہا ہے۔ جو اس کی نافرمانی کرتا ہے اسے ہوا کے ذریعہ عذاب دیتا ہے۔ ہر ہوا پر ایک فرشتہ گران مقرر ہے۔ جب اللہ تعالیٰ کسی قوم کو کسی قسم کا عذاب دینا چاہتا ہے تو ہوا کے فرشتہ کو حتم دیتا ہے کہ وہ غصہ ناک شیر کی طرح گر جے۔ ہر ہوا کا ایک نام ہے۔ کیا تم نے پروردگار کا قول نہیں سننا کہ دبت عاد فکیف کسان عذابی و نذر (سورہ قمر آیت ۱۲) عذاب میں ہوا کا ذکر کیا۔ پھر حضرت نے ہوائے شمال، ہواصبا، ہو جنوب اور ہواد بور کا ذکر کیا۔ نیزان کو فرشتوں سے منسوب کرتے ہیں جو ان پر نگران ہیں۔

(شرح: باد شمالی، قطب شمالی کی طرف سے چلتی ہے، اور باد جنوبی، قطب جنوبی کی سمت سے، اور باد صبا مشرق سے اور باد بور (پچھوا ہوا) مغرب کی جانب سے اور یہ دونوں برابر کی ہوتی ہیں۔)

(۱۲۵) انسان چار قسم کرے ہیں: جناب عجفر بن محمد (امام صادق) نے فرمایا کہ لوگ چار قسم کے ہیں۔ (۱) جاہل بلاک شدہ خوابشات نفسانی کا غلام (۲) طاقت و رعایت گزار جس تدریزیاہ عبادت کرتا ہے اس تدریزیاہ ملکبر ہوتا ہے (۳) ایسا عالم جو اپنی عاقبت کی پرواکیے بغیر لوگوں کی تعریف پسند کرتا ہے (۴) ایسا انسان جو معرفت کے ساتھ را حق پر جل رہا ہو اور حق پر قائم رہنے کو پسند کرتا ہے لیکن کمزور اور مغلوب ہے۔ یہ شخص تیرے زمانے کا بہترین شخص ہے۔ اور اس کی عقلاں سب سے بہترے۔

(۱۲۶) لوگ چار طرح سے سوتے ہیں: حضرت علی ابن ابی طالب علیہ السلام مسجد کوفہ میں تشریف فرماتھے۔ شام کے ایک شخص نے سوال کیا کہ کتنے طریقوں سے سویا جاتا ہے؟ (آپ نے) فرمایا: سونے کے چار طریقے ہیں۔ (۱) انہیاء پشت کے بل (چت) سوتے ہیں اور ان کی آنکھیں نہیں سوتیں (وہ) خدا کی وحی کی منتظر ہتی ہیں (۲) مومن داہنے پہلو سوتا ہے، منہ قبل کل طرف ہوتا ہے (۳) بادشاہ اور شہزادگان بائیں پہلو سوتے ہیں تاکہ کھائی ہوئی چیزوں کو برداشت کر سکیں (۴) شیطان اور اس کے بھائی اور تمام دیوانے منہ کے بل اوندھے سوتے ہیں اور اپنے پہیٹ زمیں پر چسپاں رکھتے ہیں۔

(۱۲۷) ابلیس نے چار مرتبہ فریاد کی: جناب ابو عبد اللہ (امام عجفر صادق) نے فرمایا: ابلیس نے چار مرتبہ فریاد کی۔ (۱) جب اس پر لعنت کی گئی (۲) جب وہ زمیں پر اتارا گیا (۳) جب رسول اللہؐ کو مبعث کیا گیا (۴) جب سورہ فاتحہ نازل ہوئی۔ اور دو مرتبہ اس نے خوشی کا اظہار کیا۔

(۱) جب آدم نے جنت میں شجر منوع سے کھایا (۲) جب (حضرت آدم) کو جنت سے نکلا گیا۔

(۱۲۸) چار چیزیں ضائع ہو جاتی ہیں: جناب ابو عبد اللہ (امام عجفر صادق) نے فرمایا کہ چار چیزیں ضائع ہو جاتی ہیں (۱) شور یہ دنی میں ختم ہے (۲) چاندنی رات میں چانغ جاتا (۳) سیر ہونے (پیٹ بھرا ہونے) کے باوجود کھانا (۴) ناہل سے نسلی کرنا۔

رسول اللہ نے حضرت علی علیہ السلام سے وصیت کی کہ چار چیزیں بے کار جاتی ہے۔ شکم سیر ہونے کے باوجود کھانا، چاند کے ہوتے ہوئے چراغ جلانا، شور یہہ زمین میں تھم ڈالنا اور نا اہل سے نیکی کرنا۔

امام حفظہ صاحب نے فرمایا کہ چار چیزیں بے کار جاتی ہیں۔ (۱) بے وفا سے دوستی (۲) ناشکری سے نیکی (۳) اس کو نصیحت کرنا جو اس کو اہمیت نہ دے (۴) کوئی راز اُس کے پر دکھنا جو راز نہ کھلکھلتا ہو۔

(۱۲۹) مسلمانوں کی چار عیدیں ہیں: مفضل بن عمر نے کہا کہ میں نے ابو عبد اللہ (امام جعفر صادقؑ) سے عرض کیا کہ مسلمانوں کی کتنی عیدیں ہیں؟ (آپؑ نے) فرمایا: چار عیدیں۔ میں نے عرض کیا: دو عیدیں میں جانتا ہوں (عید الفطر اور عید الاضحیٰ) اور جمع کوہی۔ (آپؑ نے) فرمایا سب سے بڑی اور اشرف عید ۱۸ اذوالحجہ کی عید ہے۔ اس روز رسول اللہؐ نے علی اتنی ابی طالب علیہ السلام کو پاؤں کے بل کھڑا کر کے اپنا جانشین بنایا تھا۔ عرض کیا: ہم اس روز کیا کام کریں؟ (آپؑ نے) فرمایا: اس روز اللہ تعالیٰ کے شکرانے کا روزہ رکھو۔ اس کی حمد و شاء کرو۔ اللہ تعالیٰ اس بات کا احقدار ہے کہ اس کا ہر وقت شکر کرو۔ انبیاء نے اپنے اوصیاء کو کہا تھا کہ جس روز حصی کو جانشین بنایا گی اس روز روزہ رکھیں، اس دن کو عید کا دن قرار دیں۔ اس دن کا روزہ ساٹھ سال کے عمل سے بہتر ہے۔

(۱۳۰) پروردگار عالم نے کہا کہ چار پرنے پکڑو اور ان کو خود ذبح کرو : ابو عبدالله (امام عصر صادق) نے اس آیت فخذار بعثۃ من الطیر فصر ہن الیک ثم اجعل علی کل جمل منهں جزء،، (سورہ بقرۃ آیت نمبر ۲۶۰) چار پرنے پکڑو۔ خود ذبح کر کے ہر پہاڑ پر ان کا ایک جزو رکھو (آپ نے) فرمایا کہ حضرت ابراہیم نے ہدبد۔ الو۔ مورا و رکوے کو پکڑ کر ذبح کیا پھر ان کے سرالگ کر دیے۔ ان کے پر، گوشت اور ہڈیوں کو حادیوں دستے میں ڈال کر خوب کوٹا پھر اچھی طرح ملادیا۔ اس کے دس حصے کر کے پہاڑوں پر رکھ دیا۔ اپنے پاس پانی اور دانہ رکھ لیے۔ ان سب کی چونچیں اپنی الگیوں میں لے کر بیٹھے۔ پھر ان کو آواز دی کہ جلدی آؤ۔ اللہ تعالیٰ کے حکم سے گوشت، پر اور ہڈیاں اور حادیوں نے گیئیں۔ پہلے کی طرح ان کے جسم ہو گئے۔ ان کے جسم ان کی گردن سے مل گئے۔ حضرت ابراہیم نے ان کی چونچیں چھوڑ دیں۔ انہوں نے پانی بینا اور دانا چکنا شروع کر دیا۔ پھر کہنے لگے: اے اللہ کے نبی آپ نے ہمیں زندہ کیا اللہ تعالیٰ آپ کو زندہ رکھے۔ حضرت ابراہیم نے فرمایا ہمیں اللہ تعالیٰ نے تمہیں زندہ کیا ہے اور وہی تمہیں مارے گا۔ امام نے فرمایا: اس آیت کی ظاہری تفسیر ہے۔ بالغی تفسیر یہ ہے کہ چار شخص کو جو کلام کو برداشت کر سکیں ان میں اپنا علم و دیعت کر دو۔ پھر دنیا میں چاروں طرف ان لوگوں کو عوامِ الناس پر جدت خدا ہنا کر بخشیج دو۔ جب ان کو بانا چاہو اسما عظیم کے ساتھ بلو۔ اللہ کے حکم سے وہ دوڑتے ہوئے تیرے پاس چلے آئیں گے۔ کتاب کے مؤلف فرماتے ہیں کہ میرے خیال میں یہ بات ہے کہ دونوں باقوں میں ایک درمیانی راہ ہے۔ روایت ہے کہ جن پرنوں کو پکڑنے کا حکم دیا گیا تھا وہ پرندے مور، گدھ، مرغ اور لیٹھ تھے۔ میں نے محمد بن عبد اللہ بن طیفور سے ابراہیم کے قول کے بارے میں سمجھتے ہوئے سن لے کے پائیں اور قمر دوں کو کیسے زندہ کر دیتا ہے تو اللہ تعالیٰ نے حضرت ابراہیم کو حکم دیا کہ میرے ایک نیک بندے سے جا کر ملوا پا اس سے ملے۔ اس نے کہا کہ اللہ تعالیٰ کا دنیا میں ایک بندہ ہے جس کا نام ابراہیم ہے۔ جس کو اللہ تعالیٰ نے دوست بنایا ہے۔ حضرت ابراہیم نے کہا کہ اس کی یادی علامات ہیں۔ اس نے کہا کہ اس کے لئے مردے زندہ ہوں گے۔ حضرت ابراہیم نے سمجھا اس سے مراد وہ خود ہیں۔ حضرت ابراہیم نے اللہ تعالیٰ سے سوال کیا کہ کیا میرے لئے مردے زندہ کیے جائیں گے۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا: کیا مجھ پر ایمان نہیں ہے (حضرت ابراہیم نے کہا کہ ایمان تو ہے مگر اپنے دل کا طمیت ناک پتا ہوں۔ یعنی یہ طمیت کر میں ہیں تھیں جس کے لئے مردے زندہ کیے جائیں گے۔ ابراہیم نے وہ سر

انیاء کی طرح مجذہ مالکا چاہتے تھے۔ حضرت ابراہیم نے اللہ تعالیٰ سے سوال کیا کہ ان کے لئے مرد کیسے زندہ کیا جائے گا۔ اللہ تعالیٰ نے حضرت ابراہیم سے کہا کہ اس کام کے لئے ایک زندہ کو ماروتا کہ کام برابر ہو جائے۔ حضرت اسماعیل کو ذبح کرنے کا حکم دیا۔ اللہ تعالیٰ نے حضرت ابراہیم کو حکم دیا کہ چار پرندے مور، گدھ، مرغ اور بُلٹ کو ذبح کریں۔ مور سے مراد زینت دنیا۔ گدھ سے مراد عالمی، یعنی آزادی کیں۔ بُلٹ سے مراد الائچ اور مرغ سے مراد شہوت ہے۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا اگر تو پسند کرتا ہے کہ دل زندہ رہے اور میرے ساتھ مطمئن رہے تو چار چیزوں سے کنارہ کش رہو۔ اگر یہ چار چیزیں تجھ میں موجود ہیں تو تیرا دل مجھ سے مطمئن نہیں ہو گا۔ میں نے آنحضرت سے دریافت کیا کہ اللہ تعالیٰ حضرت ابراہیم کے دل سے واقف تھا (آنحضرت نے) فرمایا کہ حضرت ابراہیم نے عرض کیا کہ مجھے دھلا تو مردوں کو کیسے زندہ کرتا ہے۔ ظاہر اس بات سے حضرت ابراہیم کے بارے میں بدگمانی پیدا ہوتی ہے کہ ان کو یقین نہیں تھا۔ اللہ تعالیٰ نے ان سے پوچھا تھا کہ کیا تو ایمان نہیں لایا۔ حضرت ابراہیم نے جواب دیا۔ ہاں ایمان لایا ہوں۔ اس جواب سے حضرت ابراہیم سے تہمت دور اور شک کی نفعی ہو گئی۔

(۱۳۱) اللہ تعالیٰ اس کو دشمن رکھتا ہے جس میں یہ چار باتیں ہیں: رسول نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ ایسے شخص کو دشمن رکھتا ہے جس میں یہ چار باتیں ہوں (۱) بے ہودہ (۲) بذریع (۳) سائل (ہر ایک سے سوال کرنے والا) (۴) قسم کھانے والا۔

### پانچواں باب ﴿

(۱) پانچ چیزوں میزان عمل میں بہت بھاری ہیں: ابوسلم رائی نے کہا کہ میں نے رسول اللہؐ کو فرماتے ہوئے سن کہ پانچ چیزوں میزان عمل میں بہت بھاری ہیں۔ سبحان الله والحمد لله ولا اله الا الله والله اکبر۔ مسلمان کا تیکلٹ کا مرجایہ وہ صبر کرے۔ اور اللہ تعالیٰ کی رضامندی کا طالب ہو۔

(۲) اللہ تعالیٰ نے اپنے انبیاء میں سے ایک نبی کو پانچ مختلف چیزوں میں سے ایک چیز کے لئے حکم دیا: ابوصلت عبد السلام ہروی نے کہا کہ میں نے علی بن موسیٰ رضا (علیہ السلام) کو فرماتے ہوئے سن کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے ایک نبی کو وحی کی کہ جب تھے پہلی چیز ملے تو اس کو کھالینا۔ دوسری چیز کو قبول کر لینا۔ تیسرا چیز کو مایوس نہ کرنا۔ اور پانچوں چیزوں سے بھاگ جانا۔ فرمایا جب صحیح کو چلے تو سب سے پہلے ایک بہت بڑا کالا پہاڑ ملا۔ وہ تھہر گئے اور دل میں کہا کہ اللہ تعالیٰ نے مجھے اس کے کھانے کا حکم دیا ہے۔ حیران و پریشان تھے۔ پھر فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے یہ نہیں کہا تھا کہ جس کی طاقت بواں کو کھانا۔ پہاڑ کی طرف اس کو کھانے کے لئے چلے۔ جب اس کے قریب پہنچے تو وہ چھوٹا ہو گیا اور ایک لقرہ بن گیا۔ اس کو پا کیزہ چیز پایا۔ اس کو کھا گئے اور آگے چلے تو ایک سونے کا تحال ملا۔ دل میں کہا کہ اللہ تعالیٰ نے اس کو چھپانے کا حکم دیا ہے۔ گڑھا کھو دکر اس پر منی ڈال کر چھپا دیا۔ پھر چلے اور مز کردی کھاتو تھا باہر پڑا ہوا تھا۔ کہا میں نے تو اللہ تعالیٰ کے حکم کی تعمیل کر دی ہے۔ آگے چلے تو دیکھا کہ ایک پرندے کے پیچھے باز لگا ہوا ہے۔ پرنہہ ان کے چاروں طرف چلر لگنے لگا۔ کہا کہ اللہ تعالیٰ نے اس کو قبول کرنے کا حکم دیا ہے۔ اپنی آستین کھول دی اور پرنہہ آستین کے اندر چلا گیا۔ باز نے کہا تم نے میرا شکار لے لیا ہے۔ میں کتنی روز سے اس کے پیچھے لگا ہوا تھا۔ انہوں نے کہا کہ اللہ تعالیٰ نے مجھے حکم دیا ہے کہ اس کو مایوس نہ کرو چنانچہ اپنی ران سے گوشت کا ایک ٹکڑا کاٹ کر باز کے سامنے ڈال دیا۔ پھر چلے تو ان کو بدبودار گوشت ملا۔ جس میں کیڑے پڑے ہوئے تھے۔ (انہوں نے دل میں) کہا کہ اللہ تعالیٰ نے اس سے بھاگ جانے کا حکم دیا تھا۔ پس واپسی آئے۔ خواب میں دیکھا کہ ان سے کہا جا رہا ہے کہ جو کچھ میں نے تھجھے حکم دیا تھا تو نے اس کی تعمیل کی۔ کیا تھجھے اس کی حقیقت کا علم ہے؟ انہوں نے جواب دیا نہیں۔ انہیں بتایا گیا کہ پہاڑ سے مراد غیض و غصب ہے۔ جب انسان ناراض ہوتا ہے تو اپنے آپ سے باہر ہو جاتا ہے۔ اور غصب کی زیادت سے وہ اپنی منزلت بھول جاتا ہے۔ جب اپنے کو تباکرتا ہے تو اس کی اپنی قدر و منزلت معلوم ہوتی ہے اس کا غصہ ختم ہو جاتا ہے۔ اس کا اختتام پا کیزہ لقرہ کی طرح ہوتا ہے جس کو تم نے کھایا تھا۔ تحال سے مراد نیک عمل ہے جب بندہ اسے چھپاتا ہے تو اللہ اسے ظاہر کرتا ہے اور اس سے بندے کو مزین کرتا ہے۔ پرندے سے مراد آدمی تھا جو نیحہت لے کر تیرے پاس آیا تھا تک تو اس کی نیحہت قبول کرے۔ باز سے مراد آدمی تھا وہ حاجت لے کر آیا تھا۔ تو نے اسے مایوس نہیں کیا۔ بدبودار گوشت غیبت تھی اس سے بھاگنا چاہئے۔

(۳) کنگھی میں پانچ خصوصیات ہیں: جناب ابو عبد اللہ (امام جعفر صادقؑ) نے اللہ تعالیٰ کے اس قول خذلوا زینتکم عند كل مسجد (سورہ عمراف آیت ۳۱) ہر نماز کے وقت زینت کرو کی تفسیر میں فرمایا اس سے مراد کنگھی کرنا ہے۔ کنگھی کرنے سے (۱) روزی ہلتی ہے (۲) بالوں کو خوبصورت بناتی ہے (۳) حاجت پوری ہوتی ہے (۴) مادہ تولید زیادہ کرتی ہے (۵) بلغم ختم کرتی ہے۔ رسول اللہؐ کی عادت تھی کہ

واز جھی کے نیچے چالیس بار اور اوپر سات مرتبہ گنگھی کیا کرتے تھے اور فرماتے تھے کہ گنگھی کرنے سے عقل بروختی ہے۔ اور بلغم ختم ہوتا ہے۔

(۳) مومن کی پانچ علامات ہیں: طاؤں بن یمان نے کہا کہ میں نے علی بن حسین (امام زین العابدین) کو فرماتے ہوئے سن کر مومن کی پانچ علامات ہیں۔ عرض کیا کہ وہ کون ہی ہیں اے فرزند رسول؟۔ (آپ نے) فرمایا کہ (۱) لوگوں سے پر ہیر کرنا (۲) ننگی میں صدقہ دینا (۳) مصیبت میں صبر کرنا (۴) غصہ کے وقت برداشت سے کام لینا (۵) ڈر اور خوف کے وقت بچ بولنا۔

(۵) پانچ باتیں محل ہیں: ابو عبداللہ (امام جعفر صادق) نے فرمایا کہ پانچ باتیں آدمیوں میں حال ہیں (۱) حسد کرنے والے کا نصیحت کرنا (۲) دشمن کی مہربانی (۳) بدکار کا احترام (۴) عورت کا دفنا کرنا (۵) فقیر کا عب اور بد بہ۔

(۶) پانچ نمازیں پچاس شمار ہوں گی: اُن کا بیان ہے کہ جب رسول اللہ موعزان پر تشریف لے گئے تو دون اور رات میں پچاس نمازیں فرض ہوئیں۔ کم ہو کر پانچ رہ گئیں۔ اللہ تعالیٰ نے رسول اللہ پر وحی کی کہ پانچ نمازیں پچاس نمازوں کے برابر ہوں گی۔

(۷) اللہ تعالیٰ نے حضرت آدمؑ کو پانچ کلمات القاء کیے: ابن عباسؓ نے کہا کہ میں نے رسول اللہؐ سے دریافت کیا کہ حضرت آدمؑ نے اللہ تعالیٰ سے کون سے کلمات یاد کیے جن کی وجہ سے ان کی توبہ قبول ہوئی۔ (آپ نے) فرمایا کہ حضرت آدمؑ نے (۱) محمدؑ (۲) علیؑ (۳) فاطمہؑ (۴) حسنؑ (۵) حسینؑ کا واسطہ کر سوال کیا تو پروردگار نے ان کی توبہ قبول کی۔

(۸) پانچ عادتوں کی وجہ سے برص کا مرض پیدا ہوتا ہے: ابن عباسؓ نے کہا کہ رسول اللہؐ نے فرمایا کہ پانچ باتوں سے برص کا مرض پیدا ہوتا ہے۔ (۱) روز جمعہ اور چہارشنبہ نورہ لکانا (۲) سورج کی شعاعوں سے گرم کیے ہوئے پانی سے نہانا یا دشود کرنا (۳) جذابت کی حالت میں کھانا کھانا (۴) ایام چیض میں عورت سے جماع کرنا (۵) سیر ہو کر کھانا کھانے کے بعد پھر کھانا۔

(۹) حضرت امام جعفر صادقؑ کا قول ہے کہ پانچ چیزوں ایسی ہیں جیسا کہ میں کہتا ہوں: جناب صادق (امام جعفرؑ) نے فرمایا کہ پانچ باتیں ایسی ہیں جیسا کہ میں کہتا ہوں۔ (۱) سمجھوں کو آرام نہیں (۲) حسد کرنے والے کو خوش نہیں (۳) بادشاہوں میں وفا نہیں (۴) جھوٹا بہادر نہیں ہوتا (۵) بے وقوف آفانیں ہوتا۔

(۱۰) سر کی پانچ اور جسم کی پانچ سنتیں ہیں: جناب ابو حسن موسیؑ بن جعفر (امام کاظمؑ) نے فرمایا کہ پانچ سنتیں سر کی ہیں اور پانچ جسم کی ہیں۔ سر کی سنتیں یہ ہیں۔ (۱) مسواک کرنا (۲) شارب (موچھہ موٹڑا) (۳) بالوں کو واکھنا کرنا (۴) کلی کرنا (۵) ناک میں پانی ڈالنا۔ جسم کی پانچ سنتیں یہ ہیں۔ (۱) ختنہ کرنا (۲) گندے بال اتارنا (۳) بغل کے بال موٹڑا (۴) پیشاب کر کے دھونا (۵) پا سخانہ کر کے دھونا۔

(۱۱) نبیؐ کا قول ہے میں پانچ باتوں کو مرتبے دم تک نہیں چھوڑوں گا: رسول اللہؐ نے فرمایا کہ میں پانچ باتوں کو مرتبے دم تک نہیں چھوڑوں گا۔ (۱) زمین پر بیٹھ کر غلاموں کے ساتھ کھانا کھانا (۲) ننگے (بغیر زین کے) چھپر سوار ہونا (۳) کبری کا دودھ اپنے ہاتھ سے دھونا (۴) اولی لباس پہنانا (۵) بچوں کو سلام کرنا تاکہ میرے بعد سنت قرار پائے۔

امام محمد باقرؑ نے فرمایا کہ رسول اللہؐ نے ارشاد فرمایا کہ میں پانچ باتوں کو مرتبے دم تک نہیں چھوڑوں گا۔ (۱) اولی لباس پہنانا (۲) ننگے (بغیر زین کے) چھپر سوار ہونا (۳) غلاموں کے ساتھ کھانا کھانا (۴) اپنے ہاتھ سے اپنی جوئی محیک کرنا (۵) بچوں کو سلام کرنا تاکہ میرے بعد

سنت قرار پائے۔

(۱۲) پانچ چیزیں مسافروں کے لئے منحوس ہیں: سلمان جعفری نے کہا کہ ابو حسن (امام موی کاظم) نے فرمایا کہ مسافر کے لئے پانچ چیزیں منحوس ہیں۔ کہ سر راہ آجائیں (۱) اور کہ وہی طرف آگراہ اور از دینا (۲) کتنے کا ذمہ مارنا (۳) بھیڑیا مسافر کے سامنے ذم کے بل بیٹھا اس کے سامنے چیخ رہا ہو اور تین مرتبہ اپنی آواز کو کم اور زیادہ کیا ہو (۴) ہر ان وہی طرف سے آئے اور باہمیں طرف چلا جائے (۵) الوبول رہا ہو (۶) گوری سورت برہنہ حالت میں سامنے آ جائے اور دم کی گدھی سامنے آ جائے۔ جو شخص ان چیزوں سے ڈرے اسے یہ کہنا چاہئے: اے اندھیں تھوڑے سے پناہ مانگتا ہوں اس شر سے جو اپنے نفس میں محسوس کرتا ہوں اس سے پناہ دے۔

(شرح: مقصود یہ ہے کہ بدفائل یعنی نادانی، فلکر کی حقیقتی اور عقیدہ تو حید کی مکروہی کے سبب ہے اور اس لئے کہ یہ بدلی زائل ہو جائے یا دخدا کرنا چاہئے اور اس کی پناہ لینی چاہئے۔ اس نقطہ کی وضاحت کے لئے فرمایا: خدا یا جو شر اپنے نفس میں محسوس کرتا ہوں اس سے پناہ دے۔ تا کہ تمہارا جانے کے ذکر کردہ بالا امور زندگی میں کوئی اشتبہیں رکھتے۔)

(۱۳) رونے والے پانچ ہیں: ابو عبد اللہ (امام جعفر صادق) نے ارشاد فرمایا کہ رونے والے پانچ ہیں۔ (۱) حضرت آدم (۲) حضرت یعقوب (۳) حضرت یوسف (۴) فاطمہ بنت محمد (۵) علی بن حسین (امام زین العابدین)۔

حضرت آدم جنت کی خاطر اس قدر روتے کہ گالوں پر وادی کی طرح نشان پڑ گئے۔ حضرت یعقوب "فارق حضرت یوسف" میں اس قدر روتے کہ آنکھوں کی بینائی جاتی رہی۔ حضرت یعقوب سے ان کے بیٹوں نے کہا اللہ کی قسم آپ ہمیشہ یوسف کی یاد میں اس طرح روتے رہیں گے یہاں تک کہ آپ بیمار ہو جائیں گے یا بلاک ہو جائیں گے۔ حضرت یوسف حضرت یعقوب کے فراق میں اس قدر روتے کہ قید یوں کو تکلیف ہوتی تھی۔ قید یوں نے کہا یا تو رات کو روئیں دن کو خاموش رہیں یا دن میں روئیں اور رات کو خاموش رہیں۔ جناب سیدہ فاطمہ علیہ السلام بنت رسول اللہ جناب رسول اللہ کے فراق میں اس قدر روئیں کہ مدینہ والوں کو اذیت ہوتی تھی۔ انہوں نے کہا کہ آپ کے لیے یاد رونے سے نہیں تکلیف ہوتی ہے۔ چنانچہ آپ دن کے وقت قبرستان شہداء میں تشریف لے جاتیں اور دل کھول کر روتیں۔ پھر واپس آ جاتیں۔ علی بن حسین (امام زین العابدین) اپنے والد بزرگوار امام حسین علیہ السلام کے غم میں میں (۲۰) یا چالیس (۲۰) سال تک روتے رہے۔ جب کہ انہا آپ کے سامنے پیش کیا جاتا تو آپ رہ پڑتے۔ آپ کے غلام نے عرض کیا آقا مجھے ذرگتا ہے کہ آپ ختم ہو جائیں گے۔ (آپ نے) فرمایا کہ میں اپنے غم و اندوہ کا اللہ تعالیٰ سے شکوہ کرتا ہوں۔ میں وہ چیز جانتا ہوں جس کو تم نہیں جانتے۔ جب مجھے فرزمان فاطمہ کی قتل گاہ کا خیال آتا ہے تو رونے کی وجہ سے میرے گل میں اچھوڑ جاتا ہے۔

(۱۴) پانچ گناہان کبیرہ ہیں: جناب ابو عبد اللہ (امام جعفر صادق) نے فرمایا کہ میں نے حضرت علی ابن ابی طالب علیہ السلام کی کتاب میں دیکھا ہے کہ گناہان کبیرہ پانچ ہیں۔ (۱) کسی کو اللہ کا شریک قرار دینا (۲) والدین کی نافرمانی کرنا (۳) سوچنے سمجھنے کے بعد سود کھانا (۴) جہاد (جنگ دینی) سے بھاگ جانا (۵) اسلامی مملکت سے کوچ کر کے کسی کفرستان میں رہائش پذیر ہونا۔

عبدیں بن زیاد نے کہا کہ میں نے ابو عبد اللہ (امام جعفر صادق) کی خدمت میں عرض کیا کہ مجھے گناہان کبیرہ سے آگاہ فرمائیے۔ (آپ نے) فرمایا کہ دہ پانچ ہیں جن کی وجہ سے اللہ تعالیٰ بند کے کو وہ زخم میں ڈالے گا۔ اللہ بتاتے۔ (۱) قیمتیں کمال علم سے کھاتے ہیں وہ آگ کھاتے ہیں۔

عتریب و دوزخ میں جلیں گے (سورہ النساء آیت ۱۰) (۲) اے ایمان والو جب کافروں سے لڑ تو پشت نہ کھاؤ (سورہ انفال آیت ۱۵) (۳) ایمان والو اللہ سے ڈر سو کھانا چھوڑ دو (سورہ بقرہ آیت ۲۷۸) (۴) پاک دامن مومن شوہر دار عورتوں پر زنا کرنی کا الزام لگانا (سورہ نور آیت ۲۳) (۵) کسی دین دار مومن کو جان بوجھ کر قتل کرنا (سورہ النساء آیت ۹۳)۔

(۱۵) اللہ تعالیٰ نے رسول اللہ کو پانچ تلواریں دئے کر بھیجا: خنس بن غیاث نے کہا کہ ایک شخص نے جو سرم میں سے قصہ نظرت ابو عبد اللہ (امام عضفر صادق) سے امیر المؤمنین (علیہ السلام اپنے طالب) کی بھگوں کے بارے میں دریافت کیا۔ جناب ابو عبد اللہ (امام عضفر صادق) نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے حضرت محمد کو پانچ تلواریں دے کر بھیجے۔ تین تلواریں نیام سے باہر آئیں وہ اس وقت نیام میں جائیں گی جب جنگ ختم ہو جائے گی۔ جنگ اس وقت تک ختم نہیں ہوگی جب تک سورج مغرب سے نہیں نکلے گا۔ جب سورج مغرب سے نکلے گا تو اس دن تمام لوگ ایمان میں ہوں گے۔ اگر اس سے پہلے کوئی ایمان نہیں لایا ہوگا، ایمان کے دوران کوئی نیکی نہیں کی ہوگی تو اس وقت ایمان لانا کوئی فائدہ نہیں دے گا۔ ان تین تلواروں میں ایک پیچھیہ ہوگی، دوسری غلاف میں ہوگی اور دوسرے لوگوں پر نکلے گی اس کا حکم بھی ہوگا۔ تین کشیدہ تلواروں میں ایک وہ ہے جو شرکیں عرب پر کشیدہ ہوگی۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ مشرکین کو جہاں پاً قتل کرو، ان کو پکڑوا رحاصرہ کرو۔ ان کے لئے ہر کمین گاہ میں بیٹھو۔ اگر وہ توپ کریں تو ان کی توبہ قبول نہ ہوگی۔ ان کو قتل کر دیا جائے گا اسلام میں داخل ہو جائیں گے۔ اگر ان کو قتل کیا جائے تو ان کا مال غنیمت کے طور پر لے لیا جائے گا۔ ان کے پچھے قید کر لیے جائیں گے۔ رسول اللہ نے ان کو قید کر لیا تھا۔ آنحضرت پیغمبر میں قید یوں کو معاف کردیتے تھے کہی رقم لے کر ان کو چھوڑ دیا کرتے تھے۔

دوسری تلوار اہل ذمہ پر کھلی (یہ وہ کافر ہیں جو اپنی کتاب رکھتے ہیں مثلاً ہودی، نصاریٰ اور مجوسی) اللہ تعالیٰ فرماتا ہے قولوا للناس حسنا (سورہ بقرہ آیت ۸۳) "لوگوں سے اچھی بات کہو" آیت اہل ذمہ کے بارے میں نازل ہوئی۔ پھر اس آیت کے ذریعہ منسون ہو گئی قاتلوا الذين لا يرون بالله ولا بالیوم الا خر ولا يحرمون ما حرم اللہ ورسوله یہ دین الحق من الذين اوتوا الكتاب حتى يعطوا العجزية عن بد و هم ساغرون (سورہ توبہ آیت ۲۹)" ان لوگوں سے لڑ جو اللہ اور قیامت پر ایمان نہیں لاتے ہیں اللہ اور اس کے رسول کی حرام چیزوں کو حرام نہیں جانتے۔ دین حق اختیار نہیں کرتے ان سے جن کو کتاب دی گئی ہے یہاں تک کہ ذات کے ساتھ جزیدیں۔ جو لوگ ان میں دار السلام میں رہتے ہیں ان سے جزیہ و صول کیا جائے گا یا قتل کر دیے جائیں گے۔ جب جزیہ قبول کر لیں گے تو ہمارے لئے انہیں قید کرنا حرام ہوگا۔ ان کا مال ہمارے لئے حرام ہوگا۔ ہمارے لئے ان کی عورتوں سے نکاح کرنا حلال ہوگا۔ اگر وہ لوگ دار الحرب میں مقیم ہیں تو ان کا قید کرنا اور مال یعنی ہمارے لئے حلال ہے۔ ان کی عورتوں سے نکاح کرنا حلال نہیں ہے۔ اگر اسلام قبول کر لیں تو نہیک ورنہ ان کو قتل کر دیا جائے گا۔

تیسرا تلوار مشرکین عجم پر کھلی۔ وہ ترک، بیلم اور خزر ہیں۔ ان کے بارے میں اللہ تعالیٰ سورہ محمد میں فرماتا ہے فاذا لقيتم الذين كفروا فضرب الرقاب حتى اذا انحنتواهم فشدوا الوثاق فاما منا بعد واما فداء (آیت ۳)" جب کافروں سے مذکور ہو تو ان کی گرو نہیں اڑادو۔ جب ان کو بے بس کر دو تو نخت باندھ دو۔ اس کے بعد منت پر یہوں یا فدیدیں اور آزاد ہو جائیں۔ اگر یہ بات ان کے اور اہل اسلام کے مقابلہ میں ہو جن سے فدیہ قبول نہ کیا جائے ان کو قتل کر دیا جائے۔ جب تک دار الحرب میں میں ان کو قتل کر دیا جائے یا وہ اسلام قبول کر لیں اور جب تک دار الحرب میں جیسی ان کی عمر تھیں سے نکاح کرنے کا بھائی نہیں ہے۔

اور وہ تواریخ نیام میں تھی یہ وہ تواریخ ہے جو اہل بخادت و تاویل کے لئے کھلی۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے و ان طائفتوان من المؤمنین اقتبلوا فاصلحوا بینہما فان بعثت احدہمما علی الا خری فقاتلوا الئی تبغی حتی تبغی الى امرالله (سورہ حجراۃ آیت ۹)۔ ”اگر مسلمانوں کے دگروہ آپس میں لڑ پڑیں تو ان کی صلح کرو۔ اگر ایک دوسرے پر ظالم کریں تو اس سے لڑو جو ظلم کرتا ہے۔ حتیٰ کہ اللہ کے حکم پر آجائیں۔“ جب یہ آیت نازل ہوئی تو رسول اللہ نے فرمایا: تم میں ایک شخص موجود ہے جو تاویل (قرآن) میرے بعد اس طرح کرے گا جس طرح میں قرآن کی تنزیل پر لڑا ہوں۔ عرض کیا گیا: یا رسول اللہ کوں شخص ہے؟ (آپ نے) فرمایا: خاصف النعل (جوتا سینے والا) (یعنی علیؑ (ابن ابی طالب)۔

umar ياسرؑ نے (جگ صفين) کے موقع پر کہا کہ میں اس جھڈے کے نیچے رسول اللہ اور آپ کے ہدایت کے ساتھ تھیں بالڑا ہوں۔ اللہ کی قسم اب چوتھی بالڑا رہا ہوں۔ اللہ کی قسم اگر ہمارے پیچھے سے وار کر کے ہمیں ہجر (یعنی کا ایک شہر) تک پہنچا دیں تو بھی ہمیں یقین ہے کہ امیر المؤمنین (علیؑ ابن ابی طالبؑ) حق پر ہیں اور آپؑ کے مقابل باطل پر قائم ہیں۔ جن لوگوں نے جگ جمل اور جگ صفين میں امیر المؤمنین (علیؑ ابن ابی طالبؑ) سے لڑائی کی تھی آپؑ نے ان کے ساتھ وہی سلوک کیا تھا جو آنحضرتؐ نے فتح کمد کے موقع پر کفار کے ساتھ کیا تھا۔ رسول اللہؐ نے ان کے بچوں کو قید نہیں کیا تھا۔ فرمایا تھا: جو شخص اپنا داروازہ بند کر دے یا تھیار اتاردے یا ابو غیان کے گھر میں داخل ہو جائے وہ امن میں ہو گا۔ اسی طرح امیر المؤمنین (علیؑ ابن ابی طالبؑ) نے جگ بصرہ کے وقت فرمایا کہ ان کے بچوں کو قید نہ کرو۔ زخمی کو قتل نہ کرو۔ بھاگنے والے کے پیچھے نہ جاؤ۔ جو اپنا داروازہ بند کر دے اور اپنے تھیار کھو دے وہ امن میں ہے۔

غلاف میں رکھی ہوئی وہ تواریخ ہے جس سے بدلتا یا جائے۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے النفس بالنفس (سورہ مائدہ آیت ۲۵) ”جان کے بد لے جان“۔ یہ تواریخ مقتول کے دارثوں کے حوالے کی جائیں۔ اس کا حکم ہماری طرف ہے۔ یہ وہ تواریخ ہیں جن کے ساتھ اللہ تعالیٰ نبی کو پیختا ہے۔ جو اس سے انکار کرے یا اس کے کسی جزا انکار کرے تو اس نے اس چیز سے انکار کیا جس کو اللہ تعالیٰ نے محمدؐ نے نازل کیا۔

(۱۶) دوستی کی پانچ شرائط ہیں: جناب ابو عبد اللہ (امام جعفر صادقؑ) نے فرمایا کہ دوستی کے لئے پانچ شرائط ہیں۔ جس میں وہ شرطیں نہیں ہوں گی وہ کمال شرائط دوستی پر پورا نہیں اترے گا۔ (۱) ظاہر اور باطن میں تیرا ہو (۲) تیری آرائی کو اپنی آرائی سمجھے، تیرے عیب کو اپنا عیب سمجھے (۳) مال اور منصب اس کو مخفف نہ کر دے (۴) جو کچھ تجھے دے سکتا ہے اس سے دروغ نہ کرے (۵) تیری تکلیف میں تجھے نہ چھوڑے۔

(۱۷) نور کی پانچ موجود میں مومن رہتا ہے: علیؑ (ابن ابی طالبؑ) نے فرمایا کہ مومن نور کی پانچ موجودوں میں رہتا ہے۔ (۱) مومن کا آنور ہے (۲) اس کا جانا نور ہے (۳) اس کی دانش نور ہے (۴) اس کا کلام نور ہے (۵) قیامت میں اس کا ناظرا نور ہے۔ (۱۸) اسلام کی پانچ بنیادی ستون ہیں: الجعفر (امام محمد باقرؑ) نے فرمایا کہ اسلام کی پانچ بنیادی ستون ہیں (۱) نماز پڑھنا (۲) زکوٰۃ ادا کرنا (۳) حج ادا کرنا (۴) ماہ رمضان میں روزے رکھنا (۵) ہم اہل بیت سے محبت رکھنا۔ چار چیزوں میں کسی ہے گرہدایت کی محبت میں کسی نہیں ہے۔ جس کے پاس مال نہیں ہے اس پر زکوٰۃ نہیں۔ جس کے پاس مال نہ ہو جن نہیں۔ جو بیمار ہو وہ بیٹھ کر نماز پڑھ سکتا ہے۔ ماہ رمضان کے روزے کو اظاہر کر سکتا۔ ہم ہدایت کی محبت رکھنا ہر حال میں لازم ہے۔

(۱۹) مکہؓ کے پانچ نسائی هیں: العبد اللہ (امام جعفر صادقؑ) نے فرمایا کہ یا پانچ نسائیں۔ (۱) ام القری (۲) کمر

(۲۰) بکد (۲) بسا سعی جب لوگ مکہ میں رکظم کرتے ہیں تو ان وکال کر بلک کر دیتا ہے، جب اس میں رہتے ہیں تو ان پر حرم کیا جاتا ہے۔  
(اصل کتاب میں پانچواں نام درج نہیں کیا گیا)۔

(۲۰) اللہ تعالیٰ نے بندوں پر دن اور رات میں پانچ نمازیں فرض کی ہیں: ابو عبد اللہ (امام حضرت صادقؑ) نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے بندوں پر افضل اوقات میں پانچ نمازیں فرض کی ہیں۔ نماز کے بعد عالمگارنا اجب ہے۔

(۲۱) نبیؐ کا مذاقِ ازانے والے پانچ آدمی: ابن‌بن‌احماس حدیث کو آگے لے جا کر بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہؐ کا مذاقِ ازانے والے پانچ افراد تھے۔ (۱) ولید بن مغیرہ مخزوی (۲) عاص بن واکل سہی (۳) اسود بن عبد الجلوث زہری (۴) اسود ابن مطلب (۵) حرث بن طلاطلاۃ ثقیف۔

شام کے ایک داشمند یہودی نے امیر المؤمنین (حضرت علی علیہ السلام) سے (چند) مسائل پوچھے۔ حضرت نے ان کے جوابات دیئے۔ ایک جواب یہ تھا کہ رسول اللہؐ کے مذاقِ ازانے والوں کے بارے میں اللہ تعالیٰ فرماتا ہے انا کھیاک المستهزئین (سورہ ججرات آیت ۹۵) ”ہم مذاقِ ازانے والوں کے شر سے تم کو دور کریں گے“۔ اللہ نے (ان) سب کو ایک دن میں بغیر قتل کے قتل کر دیا۔ ولید بن مغیرہ ایک راستے پر جا رہا تھا کہ بنو نصر احمد کے ایک شخص کے پاس سے گزر اجور استے کے درمیان تیر تانے ہوئے بیٹھا تھا کہ اس نے تیر چھوڑ دیا۔ تیر اس (ولید بن مغیرہ) کی رُگ پر لگا اور لہولہاں کر دیا۔ خون بندن ہو۔ کا اور وہ اسی حالت میں مر گیا۔ وہ فریاد کرتا تھا کہ مجھے محمدؐ کے رب نے قتل کر دیا۔

العاص بن واکل سہی کا قصہ یوں ہے کہ کام کے لئے جا رہا تھا۔ زین خخت (پھریلی) تھی۔ کہ اوپر سے پھر اس پر گرا اور اسے ٹکڑے ٹکڑے کر دیا اور وہ مر گیا۔ وہ کہتا تھا: مجھے محمدؐ کے رب نے قتل کر دیا۔

اسود بن عبد الجلوث کا حشریہ ہوا کہ وہ اپنے بیٹے زمعہ کے استقبال کے لئے جا رہا تھا۔ اس کا غلام اس کے ساتھ تھا۔ (وہ) ایک درخت کے سایہ میں آرام کر رہا تھا جو پہاڑ کے دامن میں تھا۔ کہ جبریلؐ اس کا سر درخت سے ٹکرانے لگے۔ اس نے فو کر سے کہا: مجھے بچاؤ۔ اس نے کہا: مجھے تیر سے سوا کوئی چیز دکھائی نہیں دیتی۔ تم خود اپنے سر کو درخت سے ٹکرائے ہو اور اس طرح جبریلؐ نے اسے قتل کر دیا۔ مؤلف کتاب نے کہا کہ ایک اور خبر (حدیث) میں آیا ہے کہ اسود کے بارے میں ایک اور قول ہے۔ کہا جاتا ہے کہ نبی اکرمؐ نے اس کے بارے میں بُدعا کی تھی کہ وہ انہا ہو جائے اور اس کو داع غفران زند ملے۔ ایک روز وہ (اسود) جا رہا تھا کہ جبریلؐ نے سبز پتہ اس کی آنکھ پر مارا اور اللہ نے اس کی آنکھ کو بنے نور کر دیا۔ اسی حالت میں جنگ بد کا دن آیا۔ اس میں اس کے بیٹے (کی ہوت کا) داغ دل میں لے کر مر گیا۔

حرث بن طلاطلاۃ گرم ہوا میں گھر سے نکلا اس گرمی نے اس کی ٹکل کو جوشی کی ٹکل میں تبدیل کر دیا۔ جب گھر آیا اور کہا میں حرث ہوں تو گھر والے اس پر غضناک ہوئے اور اسے قتل کر دیا۔ اس نے (بھی) کہا: مجھے محمدؐ کے رب نے قتل کر دیا۔

اسود ابن مطلب کا قصہ کچھ یوں ہے کہ اس نے نمکین چھلی کھائی۔ اس سے سخت پیاس میں بنتا ہوا۔ بار بار پانی پینتا تھا لیکن پیاس نہیں بھٹھتی۔ حتیٰ کہ اس کا پیٹ پھٹ گیا اور وہ مر گیا۔ وہ کہتا تھا کہ مجھے محمدؐ کے رب نے قتل کیا ہے۔ یہ سب ایک ہی وقت کے واقعات ہیں۔ اس واقعہ کی بناء پر (مشرکین مکہ) رسول اللہؐ کی خدمت میں آئے اور کہنے لگے: اگر ظہر تک تم اپنے (اس) عمل سے باز آگئے تو ملک ہے ورنہ ہم تم کو قتل کر دیں گے۔ رسول اللہؐ اپنے لگہ تثیف ائے۔ دروازہ بند کیا اور بہت مغموم حالت میں بیٹھ گئے۔ اسی وقت جم کیل علیہ السلام حاضر خدمت ہوئے اور کہا: اے محمدؐ

خدا آپ رسولِ کہتا ہے اور کہتا ہے کہ آپ پر بھر کھل کر رہیں اور کوئی خوف نہ کریں۔ اپنا مقصد اہل مکہ کے سامنے پیش کریں۔ ان دعوتِ اسلام ہوں۔ اور شرکیں سے من موز لیں۔ آنحضرت نے حضرت جبریل علیہ السلام سے فرمایا کہ میں شرکیں مکے ساتھ کیا کروں؟ اس وقت وہ میرے پاس آئے تھے اور مجھے دھکاتے تھے کہ تجھے قتل کروں۔ میرے نے کہا: ہم آپ کی حفاظت کریں گے۔ اس کے بعد آنحضرت نے تکلیم کھلا دعوتِ اسلام ہوئی۔ حدیث طویل ہے۔ ضرورت کے مطابق اس وقت سیاہ ہے۔ پوری حدیث کو متاب نبوت کے چار چہار میں اُنقل کیا ہے۔

(۲۲) نماز میت میں پانچ تکبیریں ہیں: ابوذر غفرنی (حضرت ابوذر غفرنی (امام محمد باقر)) سے روایت کرتے ہیں کہ حضرت نے مجھ سے فرمایا: نماز میت میں تین تکبیریں ہیں؟ (میں نے) عرض کیا: مجھے علم نہیں۔ (آپ نے) فرمایا: پانچ تکبیریں ہیں۔ (پھر پوچھا) پانچ کا علم کہاں سے ہوا؟ عرض کیا: مجھے علم نہیں۔ (تو آپ نے) فرمایا: پانچ نمازوں سے ایکسا یک تکبیریں لی گئی ہے۔

سفیان ابن سمط نے کہا کہ ابو عبد اللہ (امام جعفر صادق) نے فرمایا: آدمؑ یہار ہو گئے، میوے کی خواہش کی بہتة اللہ میوے کی تلاش میں گئے انہیں جبریل ملے اور پوچھنے لگنے پڑتے اللہ کہاں جا رہے ہو؟ انہوں نے کہا: (میرے والد) آدمؑ یہار ہو گئے ہیں اور انہوں نے میوے کی خواہش کی ہے۔ جبریل نے کہا: وہ اپس جاؤ، خدا نے آدمؑ کی روح قبل کر لی ہے، فرشتے غسل دے رہے تھے۔ پھر بہتة اللہ کو حکم ہوا کہ آگے بڑھو اور آدمؑ کی نماز جنازہ پڑھو۔ بہتة اللہ آگے ہوئے۔ فرشتے پیچے کھڑے ہوئے۔ خدا نے وہی کی کہ پانچ تکبیریں نماز جنازہ میں پڑھاؤ۔ تکلیف پڑھ کر قبر میں دفن کرو۔ قبر کو برابر کرو اور فرمایا اس طرح اپنے مردوں کے ساتھ کرو۔

(۲۳) خوف کی پانچ اقسام ہیں: خوف، نیشت، دُھل، رہبت اور بہیت۔ خوف گناہ کا رک ہوتا ہے۔ نیشت، دُشمن دکھو ہوتی ہے۔ جل وال استگان حق کو ہوتا ہے۔ رہبت عابدین کو ہوتی ہے۔ بیہت عارفوں کو ہوتی ہے۔

خوف گناہ کی وجہ سے ہوتا ہے۔ خدا فرماتا ہے ولمن خاف مقام ربه جتنا (سورہ نیم آیت ۲۲) کہ ”جُنُونُهُ پُر وَدَّا رَكَأَتْ“ کھڑے ہونے سے ڈرتا ہے (اور گناہ نہیں کرتا) اس کے لئے دو بہشت ہیں۔ نیشت یہ ہے کہ خود کو تصور و اقرار دے۔ خدا فرماتا ہے انما یا خشی اللہ من عبادہ العلماء (سورہ فاطر آیت ۲۸) کہ ”وَهُرَبَّ دُشْمَنَيْنِ ہیں“ جو خدمت کے رک کرنے کی وجہ سے ہے۔ خدا فرماتا ہے الذین اذا ذکر الله و جلت قلو بهم (سورہ حج آیت ۳۵) ”جب اللہ کا نام لیا جاتا ہے تو ان لوگوں کے دل (خوف سے) کاپ اٹھتے ہیں۔ رہبت تصور کی وجہ سے ہوتی ہے۔ خدا فرماتا ہے یہ دعو نار غبار و رہا (سورہ انبیاء آیت ۹۰) ”جھکھو قبیل میں سے بلاتے ہیں۔“ بیہت شبوح حق کی وجہ سے ہوتی ہے جب اللہ کے اسرار عارفوں کے دل پر ظاہر ہوتے ہیں۔ خدا فرماتا ہے بحذر کم اللہ نفسے (سورہ آل عمران آیت ۳۰) ”خدا نہیں اپنی ذات سے ڈرتا ہے۔“ اس حدیث میں اس بات کی طرف اشارہ کیا گیا ہے کہ رسول اللہ کما پڑھتے تو آپ کا سینہ دیگ کے جوش کی طرح بیہت سے جوش مارتا تھا۔

(۲۴) ایسی پانچ باتیں جنہیں اللہ اور اس کا رسول پسند کرتے ہیں: جناب ابوذر غفرنی (امام محمد باقر) نے فرمایا کہ رسول اللہؐ کی خدمت میں قیدی پیش ہوئے اور آپ نے ان کو قتل کرنے کا حکم دیا ان میں سے ایک وجہو دیا، اس نے عرض کیا: مجھے کیوں چھوڑ دیا ہے؟ آپ نے فرمایا: جبریل نے اللہ کی طرف سے آگاہ کیا ہے تم میں ایسی باتیں پائی جاتی ہیں جن کو اللہ اور اس کا رسول دوست رکھتا ہے۔ (۱) اپنی عورت کے لئے نیشت (۲) سخاوت (۳) حسن خلق (۴) صدق زبان (۵) بہادری۔ یعنی کوئی شخص اسلام لے آیا۔ رسول اللہؐ ساتھ میں کوئی جو دیوار اور

شہید ہو گیا۔

(۲۵) پانچ باتوں سے مال جمع ہوتا ہے: محمد بن اسحاق بن بزرگ نے کہا کہ میں نے حضرت امام رضا علیہ السلام کو فرماتے ہوئے سنائے مال پانچ باتوں (وجہات) سے جمع ہوتا ہے۔ (۱) بخل شدید (۲) آرزوئے طویل (۳) حرص غالب (۴) قطع رحم اور (۵) دنیا کو آخرت پر ترجیح دینا۔

(۲۶) پانچ حج کا ثواب: ابو بکر حضرتی نے کہا کہ میں نے حضرت ابو عبدالله (امام عصر صادق) سے پوچھا کہ پانچ بار حج کرنے کا ثواب کیا ہے؟ (آپ نے) فرمایا خدا اس کو ہرگز عذاب نہیں دے گا۔

(۲۷) پروردگار عالم سے پانچ افراد قیامت کے روز حجت طلب کریں گے: جناب الی جعفر (امام محمد باقر) نے فرمایا کہ قیامت کے دن پروردگار عالم سے پانچ اشخاص جست طلب کریں گے۔ ایک وہڑا جو دونبیوں کے زمانے کے درمیان مر گیا اور اس پر اتمام محنت نہیں ہوئی تھی۔ وہ جس نے نبی کا زمانہ تو پایا لیکن عاقل (بالغ) نہیں تھا۔ گناہ گار اور بے بہرہ لوگ قیامت کے روز خدا سے جست طلب کریں گے۔ اللہ تعالیٰ ان کے پاس نبی بھیجے گا۔ نبی ان کے لئے آگ جلانے گا اور کہہ گا کہ تمہارا رب حکم دیتا ہے کہ آگ میں کوڈ جاؤ۔ جو کوڈ جائے گا آگ اس پر بخشندهی اور سلامت ہو جائے گی۔ جو نہیں کو دے گا وہ دوسری خیں جائے گا۔

کتاب کے مؤلف فرماتے ہیں کہ بعض اصحاب کلام اس حدیث کی صحت سے انکار کرتے ہیں کہ دارالجواہ میں تکلیف نہیں ہے۔ دارالجواہ میں مومنین کے لئے جنت اور کافروں کے لئے دوسری ہے، یہ تکلیف ہے جو پروردگار عالم دے رہا ہے جنت اور دوسری میں نہیں ہے۔ اس لئے ان لوگوں کو دارالجواہ میں مکف نہیں کیا۔ تکلیف کے بعد ان کو اس جگہ لے جائے گا جس کے وہ حق دار ہیں اس لئے اس حدیث کے انکار کو کوئی جواہر نہیں ہے۔ ولا قوہ الا بالله۔

(۲۸) گوسفند کی پانچ چیزوں کہانا مکروہ ہیں: حضرت علی ابن الی طالب علیہ السلام سے جناب رسول خدا نے فرمایا کہ گوسفند کی پانچ چیزوں کہانا صحیح نہیں ہے۔ (۱) تلی (۲) قصیب (اکہ تناول) (۳) نصیب (۴) فرج (۵) ول کے دونوں گوشے۔

(۲۹) جس شخص میں پانچ باتوں میں سے ایک بھی نہ ہو اس کی باتیں قابل توجہ نہیں ہوتیں: جناب ابو عبد الله (امام عصر صادق) نے فرمایا کہ جس شخص میں پانچ باتوں میں سے کوئی بھی نہ تو اس میں زیادہ باتوں کا فائدہ نہیں۔ (۱) وفاداری (۲) تدیر (۳) شرم وحیا (۴) خوش خلقی (۵) آزادی جوان سب کی جامع ہے۔ (آپ نے) فرمایا پانچ باتیں ہیں۔ اگر ان میں سے ایک بھی نہ ہو تو اس شخص کی زندگی بہیش ناقص رہے گی، عقل نایود اور ول پر پیشان رہے گا۔ (۱) تندرتی (۲) امن (۳) وسعت رزق (۴) موافق دوست۔ پوچھا موانع دوست کون ہے؟ فرمایا: ایک عورت، ایک اولاد اور اچھا معاشرہ اور (۵) تمام صفات کی جامع آسودگی۔

(شرح: ان دونوں روایات میں چھٹے امام نے اس مختصری عبارت میں تمام اخلاقی ادکام و قوانین اور اجتماعی و خاندانی سیاست (سیاست بمعنی احکامات) کا خلاصہ پیش کر دیا ہے اور انسانی دنیا کی وہ گم شدہ شے جس کی تلاش میں ہزار بار اس سے بنی نوع انسان سرگرد اس ہے اور اپنی پوری قوت کو اس کی تلاش میں استعمال کر رہی ہے لیکن اس تلاش کا سلسلہ نوز جاری ہے وہ گم شدہ شے کیا ہے؟

آزادی و آسائش (سکون و چیلن)

اگر آج آپ ساری نیا کا چکا کلیں، ا تمام ہر ہی ہر ہی اجمنوں تک رسائی کر لیں اور ان مفکرین کی آرزوؤں اور تمناؤؤں کو ڈھونڈیں تو یقین

مانئے کہ سب کے سب انہی دو چیزوں کے لئے تنگ و دوکر رہے ہیں اور انہی دو چیزوں کے بیان سے ہیں۔  
آزادی و آسائش

آج عالم انسانیت میں طرح طرح کے ادارے، بڑے دھوم دھر کوں اور شور و غونا اور بلند و بانگ دعووں کے ساتھ وجود میں آ رہے ہیں جیسے سائیکلوچی، روحانی سائیکلوچی، اخلاقیات، علم سیاست، مین الاقوامی قوانین کا علم، حفظان صحت و تدرستی کا علم، وغیرہ وغیرہ اگر پوچھو کہ علمی اداروں، کالجوں، یونیورسٹیوں کی یہ ریل جیل بھلاکس لئے ہے کیوں اپنے آپ بجال میں ڈالا ہوا ہے اور آخر تمہیں تلاش کس کی ہے۔ تو جو صحیح ترین جواب ملے گا وہ ہے کہ سب دھندے دو چیزوں کی خاطر ہیں۔

## آزادی و آسائش

یہ ساری پارٹیاں، انہیں جو دنیا میں پیدا ہو رہی ہیں اور جن میں سے ہر ایک میں ہزاروں کارکنوں، وزیر، بیکری بیڑی، منتظم افراد بر سر کار ہیں اور مٹھی بھر عوام کے سر پر سوار ہیں اگر ان سے کہو کہ جناب ہیں بھی کریں آپ کو جیا نہیں آتی۔ آپ کیوں لوگوں کو تنگ کر رہے ہیں جاؤ اپنا راستہ لو۔ تو بڑے غلبناک انداز میں وہ آپ سے کہیں گے کہ ہم عوام کی بھلانی کی خاطر کام کر رہے ہیں تا کہ یہ دو گوہ نایاب بیسرا آ جائیں۔  
آزادی و آسائش

اب ہم حضرت صادق آل محمد علیہ السلام امام ششم کی زبان میں ساری دنیا سے یہ کہتے ہیں کہ اے بیچارے، بد عقل سیاستدانو! تم سب غافل ہو وہ آزادی و آسائش جو تم ذہون در بے ہو وہ تو ان منحصرے شہرے فقر دل میں پوشیدہ ہے۔ آج یہ چند منصر کلے گوش گزار کرو۔ آزادی یہ ہے۔ آپ میں ایک دوسرے سے فا کرو، جو تمہاری ذمہ داری ہے اس میں حسن تدبیر سے کام لیکر اس کو سخوبی انجام دو اور جو تمہاری باطشی آواز ہے اس سے حیا کرو کہ جو تمہارے قلب کی پکار ہے وہ تمہاری رہنمائی کر رہی ہے ایک دوسرے کے ساتھ حسن سلوک کو ترک نہ کرو اور دوسروں کو بھی اپنے جیسا ہی سمجھو۔ اپنی صحت و تدرستی کا خیال رکھو۔ امن و امان قائم کرو۔ کسی کو ستاد نہیں۔ اور کسی کے ساتھ ارادہ بدنہ کرو تا کہ سکون و چین برقرار رہے۔ عام اقتصادی وسائل سے کام لوتا کر تمام دنیا میں فرانچی آئسوڈی و ارزائل (ستا ہونا) کا دور دورہ ہو۔ اور سب کو سعیت رزق حاصل ہوائے گھروں اور تعلیم کی اصلاح کرو تا کہ ایکیاں اور پچھلے نیک و صالح تربیت پائیں اور یہ ہو کہ تمہارے ساتھ امور زندگی اور رحمائی وغیرہ میں شرکت کریں اور کام انسان ثابت ہوں۔ یہ تین فرد و معاشرہ کے لئے وسائل آزادی و آسائش۔ اگر یہ چیزیں انسانی زندگی کی بنیاد نہ فرار پائیں گی تو تم بوجہ آزادی و آسائش کی صورت نہ کیجے سکو گے۔

(۳۰) پانچ باتوں کے نقص سے نماز کا اعادہ ہوتا ہے: ابو عبد اللہ (امام جعفر صادق) نے فرمایا کہ پانچ باتوں کی وجہ سے نماز کا اعادہ ہوتا ہے۔ (۱) طہارت میں نقص (۲) وقت میں نقص (۳) قبل میں نقص (۴) رکوع میں نقص (۵) سجدوں میں نقص۔ (آپ نے) فرمایا: قراءت سنت ہے۔ تشدید سنت ہے، تکبیر سنت ہے۔ رسول اللہ کی سنت فریضہ کو نہیں تو زلتی۔

(شرح یہ روایت نماز میں خلل یا کی واقع ہو جانے کے موضوع پر ایک بڑا شاہکار ہے اور فقہاء اس سے بہت سے قواعد نکالتے ہیں جن کو ہم مختصر آیا ہے کہ رہے ہیں۔)

۱۔ شرائط و مقدمات نماز جو کل چھ ہیں نماز میں داخلی اجزاء کے ساتھ جو اس میں وقتم کے بخیں ہیں۔ ان کی ایک قسم تو وہ ہے جو قرآن مجید میں

بیان بولی ہے ان کو تو فریضہ کہتے ہیں اور دوسری قسم وہ جس کا پیغمبر نے حکم دیا اور ان کو منت کہتے ہیں یعنی پیغمبر اسلام کا طریقہ کار۔

۲۔ جو قرانی فریضہ ہیں وہ عمارت نماز کی گویندگی اور وہ کسی عذر کی بناء پر بھی نظر انداز نہیں کی جاسکتیں۔ اور اگر بحکم یا اعلیٰ علمی کی وجہ سے اس کا خیال نہ رکھا گیا تو جو نبی انسان اس کی کی طرف متوجہ ہو تو چاہئے کہ اس کی تلافی کرے اور نماز کو نئے سرے سے پڑھے لیکن جن کو پیغمبر نے اذمی قرار دیا ہے وہ عمارت نماز کا کرن اور جزو نہیں ہیں بلکہ آداب نماز میں شمار ہوتا ہے اور وہ جب یاد آ جائیں تو اس کی رعایت کرنی چاہئے اور ان کو عملاتر ک نہیں کرنا چاہئے لیکن اگر غفلت یا نادانی کی وجہ سے ترجیح ہو جائیں تو نماز کو بحال نہیں کر سکتیں۔

۳۔ نماز کی تین عدو شرائط اور مقدمات نماز کہ جن کا مطلب طہارت (غسل،وضوء،تیم) اور پانچوں نماز کے اوقات اور قبلہ ہیں اور دو عدم نماز کے داخلی اجزاء جو رکوع و جمود ہیں ان کا قرآن مجید میں حکم دیا گیا ہے اور وہ فریضہ ہیں لیکن قرأت محدود و سورہ تشهد، تکبیر یہ سنت اور حکم پیغمبر آئیں اور رکن نماز نہیں ہیں۔

۴۔ اگر قرأت فراموش ہو گئی اور نماز پڑھنے والا کوئی میں چلا گیا اور پھر اس کو یاد آیا یا تشبہ فراموش کردی اور کعت سوکم (۳) کے کوئی کے بعد یاد آیا تو تشبہ کا وقت نزدیک کارے نماز کو تمام کرنا چاہئے، اور یہ نہیں ہو سکتا کہ کوئی یا جدہ کو توڑ کر اس (تشبد) کا مدارک کیا جائے۔  
۵۔ یہاں پر طہور سے مراد وضوء، اور غسل و تیم ہیں نہ کہ نجاست سے طہارت جو نماز کی غیر رکنی شرائط سے ہے۔ اس حدیث کی مختصری تعریج ہے اور اس کی بہت سی فروعات و تفصیلات ہیں جو ہم نے فارسی فتنہ کی کتاب میں ان کے مدارک کے ساتھ ذکر کی ہیں۔  
اے مدارک جہاں سے وہی گئی ہیں۔

(۳۱) بندوں میں پانچ باتوں سے کم تقسیم نہیں ہوئی: ابو عبد اللہ (امام جعفر صادق) نے فرمایا کہ بندوں میں پانچ باتوں سے کم سیم نہیں ہوئی۔ (۱) یقین (۲) قاعۃ (۳) صبر (۴) شکر (۵) عقل جو سب کی بات کی تکمیل کرتی ہے۔

(۳۲) پانچ اشخاص تک شیطان کی رسائی نہیں: جناب ابو عبد اللہ (امام جعفر صادق) نے فرمایا کہ اٹھیں نے دعویٰ کیا کہ تمام لوگ میرے قبضہ میں ہیں سوائے ان پانچ آدمیوں کے جنہوں نے (۱) سچے دل سے اللہ تعالیٰ پر بخوبی کیا، تمام امور میں اس پر اعتماد کیا (۲) دن اور رات میں جس نے بہت زیادہ اللہ کی تسبیح کی (۳) جو اپنے لئے پسند کرتا ہے وہی اپنے مومن بھائی کے لئے پسند کرتا ہے (۴) مصیبت کے وقت صبر سے کام لیتا ہے (۵) اللہ تعالیٰ نے جو آپکے دیے اس پر راضی رہتا ہے۔ روزی کاغذ نہیں کرتا۔

(۳۳) تجارت کرنے والا پانچ باتوں سے پرہیز کریں: رسول اللہ نے فرمایا کہ خرید و فروخت کرنے والا پانچ باتوں سے پرہیز کرے ورنہ کار و بار نہ کرے (۱) سود (۲) عیب چھپانا (۳) فروخت کے وقت اپنی چیز کی (بے جا) تعریف کرنا (۵) خریدتے وقت چیز کی برائی کرنا۔

(۳۴) پانچ چیزوں سے روزہ ٹوٹ جاتا ہے: حضرت ابی عبد اللہ (امام جعفر صادق) نے فرمایا کہ پانچ باتوں سے روزہ ٹوٹ جاتا ہے (۱) کھانے سے (۲) پینے سے (۳) جماع کرنے سے (۴) پانی میں غوطہ لگانے سے (۵) اللہ، رسول اللہ اور انہی طاہرین سے جھوٹی ہاتھیں منسوب کرنے سے۔

(۳۵) پانچ چیزوں میں سے مخصوص ہیں: حضرت علی بن ابی السلام نے فرمایا پانچ چیزوں میں ہمارے ساتھ مخصوص ہیں۔ (۱) فصاحت (۲)

زیبائی (۳) بخشش (۲) بزرگواری (۵) عورتوں سے بہرہ وری۔

(۳۶) پانچ آدمی ایسے ہیں جنہیں آگ کئے لئے پیدا کیا گیا: حضرت ابی عبداللہ (امام جعفر صادقؑ) نے فرمایا کہ پانچ آدمی ایسے ہیں جن کو آگ کئے لئے پیدا کیا گیا ہے۔ (۱) بے اندازہ بلند قامت (۲) کوتا و قد (۳) ازرق چشم سبزی مائل (۴) رائد الخلق (۵) ناق الخلق۔

(۳۷) پانچ قسم کے افراد سے ہر حال میں بجتنا چاہئے: جناب ابو ابراہیم (امام موسیٰ کاظمؑ) نے فرمایا کہ رسول اللہ نے فرمایا تھا کہ پانچ قسم کے افراد سے ہر حال میں بچنا چاہئے۔ (۱) مجدوم (۲) مبروس (۳) مجعون (پاگل) (۴) ولد الزنا (۵) گنوار (اعربی)۔

(۳۸) علم کرے پانچ درجات: جناب جعفر ابن محمد (امام صادقؑ) اپنے پدر بزرگوار امام محمد باقرؑ سے روایت کرتے ہیں کہ جابر بنے حضور اکرمؐ کی خدمت میں حاضر ہو کر عرض کیا کہ علم کیا ہے؟ (حضور نے) فرمایا: "علم کے سامنے خاموش بیٹھنا۔ عرض کیا اور کیا ہے؟ فرمایا: "تجھے سے سننا۔" عرض کیا اور کیا ہے؟ فرمایا: "اس کو یاد کر لینا۔" عرض کیا اور کیا ہے؟ فرمایا: "(علم پر) عمل کرنا۔" عرض کیا اور کیا ہے؟ فرمایا: "(اپنے علم کو) دوسروں کو سکھانا۔" (نشر و اشاعت کرنا)۔

(۳۹) پانچ پیشے مکروہ ہیں: حضرت امام ابو الحسن موسیٰ بن جعفر (امام کاظمؑ) نے فرمایا کہ ایک شخص نے رسول اللہؐ کی خدمت میں عرض کیا کہ یا رسول اللہؐ میں نے اپنے فرزند کو کتاب کی تعلیم دی جس کا کام پر لگاؤں؟ فرمایا: جس کا کام پر چاہوں گا تو تمہاری مرخصی ہے گر پانچ کاموں میں نہ لگاؤ۔ (۱) کفن فروشی (۲) زرگری (۳) قصابی (۴) گندم فروشی (۵) بندہ فروشی۔ کفن فروش میری امت کی موت چاہتا ہے اور نیرے نزدیک میری امت کا ایک نو مولود پچھلی مجھے اس دفعے رہیں پر سب سے زیادہ عزیز ہے۔ زرگر میری امت کو نقصان پہنچانا چاہتا ہے اور قصاب (جانور) ذبح کرتے کرتے بے رحم ہو جاتا ہے۔ اور گندم فروش (گندم کی) ذخیرہ اندازی کر کے اسے امت کے لئے روک لیتا ہے۔ میرے نزدیک ایک پور کا خدا سے ملاقات کرنا زیادہ بہتر ہے پسیت ایک ذخیرہ انداز کے جس نے چالیس روز تک گندم کا ذخیرہ رکھا ہو۔ بندہ فروش (انسانی تاثیر) کے بارے میں جبریلؐ نے مجھے آگاہ کرتے ہوئے کہا تھا کہ اسے محمدؐ پ کی امت کے بدترین آدمی وہ ہے جو انسانوں کو فروخت کرتے ہیں۔

(۴۰) پانچ آدمی زکوٰۃ کے مستحق نہیں ہیں: جناب ابو عبداللہ (امام جعفر صادقؑ) نے فرمایا کہ پانچ اشخاص زکوٰۃ کے مستحق نہیں ہیں۔ (۱) اولاد (۲) والدین (۳) یوی (۴) کنیز یا غلام (۵) زیرِ گفالت شخص۔

(۴۱) نماز با جماعت کے لئے کم سے کم پانچ افراد ضروری ہیں: جناب ابی عبداللہ (امام جعفر صادقؑ) نے فرمایا کہ پانچ آدمیوں سے کم ہونے پر نماز با جماعت نہیں ہوتی۔

(شرح: یہاں مقصود نماز جمعہ ہے جس میں جماعت شرط ہے اور پانچ لوگوں سے کم تعداد میں جس میں سے ایک پیش نماز ہو نماز جمعۃ النبیّ کی جاسکتی۔ اور ایک اور قول یہ ہے کہ نماز جمعہ میں کم از کم تعداد سات ہے۔)

(۴۲) دنیا کے پانچ میوں جنت کے میوں ہیں: جناب ابی عبداللہ (امام جعفر صادقؑ) نے فرمایا کہ دنیا کے پانچ میوے جنت کے میوے ہیں۔ (۱) امار ملیسی (۲) سیب (۳) بھی (۴) آنگور (۵) مشان کی کھجور۔

(۴۳) رسول اللہؐ نے پانچ چیزوں سے منع فرمایا: حضرت علی علیہ السلام نے کہا کہ رسول اللہؐ نے مجھے پانچ چیزوں سے منع فرمایا، میں یہ نہیں کہتا کہ تم لوگوں کو بھی منع ہے۔ (۱) سونے کی انگوٹھی (۲) جام قسی (ریشی بیاس) (۳) جلد ارغوانی (۴) گہرے سرخ رنگ کا لحاف

اور جن (۴) رکون کی حادث میں قرآن پڑھنا۔

مؤلف کتاب نے فرمایا جائز تھی وہ ہے جو صریح سے آتا ہے اس میں ریشم ہوتا ہے۔

(۳۴) اللہ تعالیٰ نے پانچ چیزوں سے کسی کو مطلع نہیں کیا: ابو اسماس نے کہا مجھے حضرت ابو عبد اللہ (امام جعفر صادق) نے فرمایا مجھ سے میرے پدرگرامی نے فرمایا کہ تمہیں ان پانچ چیزوں سے آگاہ کروں جن کو اللہ تعالیٰ نے اپنی مخلوق میں سے کسی کو مطلع نہیں کیا؟ عرض کیا: کیوں نہیں؟ (آپ نے) فرمایا: (۱) قیامت کا علم خدا کے پاس ہے (۲) بارش کہاں ہوگی (۳) دہی جانتا ہے کہ شکم مادر میں کیا ہے؟ (۴) انسان کو معلوم نہیں کہ کس دہ کیا کرتے گا (۵) کوئی نہیں جانتا کہ اس کی موت کہاں ہوگی۔ بے شک اللہ ہر چیز کا جاننے والا اور خبر رکھنے والا ہے۔

(۳۵) پانچ باتوں سے مسلمان کے دین کا کمال معلوم ہوتا ہے: امام علی اہن الحسین (امام زین العابدین) نے فرمایا کہ مسلمان کے دین کا کمال پانچ باتوں سے معلوم ہوتا ہے۔ (۱) بے ہودہ بات نہ کرنے سے (۲) مجاہد کم کرنے سے (۳) حیم (بردار) ہونے سے (۴) صابر ہونے سے (۵) خوش خلق (صاحب اخلاق) ہونے سے۔

(۳۶) پانچ چیزوں پر خمس دینا واجب ہے: عمر بن مروان نے کہا کہ میں نے حضرت ابو عبد اللہ (امام جعفر صادق) کو فرماتے ہوئے شاکر کان اور سمندر سے جو چیزیں نکلیں وہ مال نعمت ہیں۔ وہ مال جو حرام مال سے مل جائے اور مالک کو حلال و حرام کی شاخت نہ ہو اور خراؤں سے خمس کا لانا واجب ہے۔ عیسیٰ بن عبد اللہ علوی اپنے والد سے وہ اپنے دادا سے اور وہ جعفر بن محمد بن علی (امام جعفر صادق) سے روایت کرتے ہیں کہ جب اللہ تعالیٰ نے ہم پر صدقہ حرام کیا تو خس ہمارے لئے مقرر کیا۔ صدقہ ہمارے لئے حرام اور خس ہمارے لئے داجب ہے۔ بدیہ ہمارے لئے حلال ہے۔ محمد بن الیعمر کی لوگوں سے روایت کرتے ہیں کہ ابو عبد اللہ علیہ السلام نے فرمایا کہ خمس پانچ چیزوں میں واجب (۱) کان سے (۲) خزانوں سے (۳) دریا سے نکالی جوئی چیزوں میں (۴) مال نعمت میں۔ ابن الیعمر پانچویں چیز بھول گیا۔ وہ یہ ہے کہ ایک شخص کو میراث کا مال ملا جس میں مال حرام ملا ہوا تھا۔ مال حرام والوں کو نہیں جانتا اور نہ مال حرام کی مقدار معلوم ہے ایسے مال کا خس ادا کرنا واجب ہے۔

(۳۷) پانچ دریاٹوں کو حضرت جبریل نے اپنے پیروں سے کہو دا: جناب ابو عبد اللہ (امام جعفر صادق) نے فرمایا کہ حضرت جبریل علیہ السلام نے پانچ دریاوں کو اپنے پیروں سے کھو دا۔ پانی کی دھار آپ کے ساتھ چل گئی۔ (۱) دریائے فرات (۲) دریائے وجہ (۳) دریائے نیل (۴) دریائے مہران (۵) نہر لعن۔ جہاں کہیں یہ سراب کرتے ہیں یا ان سے پانی بیا جاتا ہے۔ دریائے بزرگ جودینا کو گھیرے ہوئے ہے۔ وہ ان کے آگے ہے۔

(۳۸) ایک گائے کی قربانی پانچ افراد کے لئے کافی ہے: بنی اسرائیل کے جن لوگوں کو اللہ نے گائے ذبح کرنے کا حکم دیا تھا وہ پانچ تھے: حسین بن خالد نے کہا کہ میں نے ابو حسن (امام موی کاظم) سے پوچھا کہ اونٹ کی قربانی کتنے لوگوں کے لئے ہو سکتی ہے؟ (آپ نے) فرمایا کہ ایک شخص کے لئے کافی ہے۔ عرض کیا گیا: گائے کتنے لوگوں کے لئے ہو سکتی ہے؟ (آپ نے) فرمایا کہ پانچ آدمیوں کے لئے کافی ہے جو ایک دسترخوان پر اکٹھ کھانا کھاتے ہوں۔ میں نے عرض کیا کہ اونٹ صرف ایک آدمی کے لئے ہے اور گائے پانچ آدمیوں کے لئے۔ اس کی کیا وجہ ہے؟ (آپ نے) فرمایا کہ اونٹ میں کوئی عالت موجود نہیں۔ اور گائے میں عالت موجود ہے۔ حضرت موی کی قوم میں جن آدمیوں کو گئوں سالم کی پوجا کرنے کا حکم دیا گیا تھا۔ وہ پانچ آدمی تھے۔ ایک گھر کے آدمی تھے اور ایک دسترخوان پر کھانا کھاتے تھے۔ بدیہ پانچ آدمی ہیں۔ (۱) اذینوہ

(۲) اس کا بھائی میزویہ (۳) اس کا بھیجا (۴) اس کی دختر (۵) اس کی بیوی۔ یہ لوگ وہ ہیں جن کو گئے ذبح کرنے کا حکم اللہ نے دیا۔ اور انہوں نے گائے کو ذبح کیا۔

کتاب کے مؤلف فرماتے ہیں کہ یہ حدیث اسی طرح پتختی ہے میں نے مضمون پانچ کی وجہ سے اس کو نقل کیا۔ ورنہ اونٹ کی قربانی میں میرا فتویٰ یہ ہے کہ وہ سات (۷) آدمیوں کے لئے کافی ہے۔ اور گائے بھی سات آدمیوں کے لئے کافی ہے۔ اگرچہ ایک گھرانے سے تعلق نہ رکھتے ہوں۔ ان احادیث میں اختلاف نہیں ہے۔ جو چیز سات آدمیوں کے لئے کافی ہے وہ ایک کیلے بھی کافی ہے۔ اور پانچ کے لئے بھی۔ میرا اس حدیث سے یہ مطلب نہیں ہے کہ اونٹ صرف ایک آدمی کے لئے کافی ہے اور گائے صرف پانچ آدمیوں کے لئے۔

(شرح: مقدمہ یہ ہے کہ یہ روایت نص اور ظاہر ہیں۔ وہ روایت جو یہ کہتی ہے کہ ایک اونٹ کی قربانی کافی ہے اس سے ظاہر یہ ہو رہا ہے کہ ایک سے زیادہ کے لئے کافی نہیں ہے لیکن سات کے لئے کافی والی روایت نص ہے اور اس ظاہر کے اوپر مقدمہ ہے جیسا کہ روایت جو کہ کبہ رہی ہے کہ گائے پانچ افراد کی طرف سے کافی ہے اس سے ظاہر ہے کہ ان سے زیادہ کے لئے کافی نہیں۔ اور سات والی روایت نص ہے یا یہ مقدمہ ہے کہ اس روایت کا زائد کے لئے کافی نہ ہونا کی ولادت عدم کے مفہوم سے ہے اور وہ کوئی جنت نہیں ہے اور اس میں منافات نہیں زائد کے لئے کافی ہونے والی روایت ہے لیکن انصاف یہ ہے کہ قربانی کے اونٹ کے ایک فرد سے زیادہ کے لئے کافی نہ ہونا اس وجہ سے ہے جس کا ذکر ہو چکا اور راوی نے جو پوچھا تھا وہ بہت قوی ہے اور بہتر یہ ہے کہ ان مختلف روایات کو مراد فضیلت پر محول کیا جائے کیونکہ اس حکم کا موضوع مستحب قربانی ہے نہ کہ واجب قربانی جو صاحب حشیثت حاجی پر صحیح تھی میں واجب ہوتی ہے۔ اور مستحب قربانی میں کئی شریک ہوتا صحیح ہے اور سات افراد تک ایک اونٹ کی قربانی میں شامل ہو سکتے ہیں یا پانچ افراد ایک گائے کی قربانی کر سکتے ہیں اور ہاں یا اگر ایک ہی خاندان کے افراد ہوں تو بہتر ہے اور سب سے اچھی بات تو یہ ہے کہ ہر شخص یقیناً قربانی کرے۔

(۳۹) نبی کریمؐ کو پانچ چیزیں ایسی ملی ہیں جو کسی کو آپؐ سے پہلے مجھے پانچ پیشیں ایسی عطا ہوئیں جو مجھے سے پہلے کسی نہیں ہیں۔ (۱) ساری زمین میرے لئے پاک سجدہ بنائی گئی۔ (۲) دبدبہ سے دشمن پر غالب ہوا (۳) میرے لئے مال غنیمت حلال ہوا (۴) مجھے جو امع انکلم عطا ہوا (یعنی پرمغنى کلمات) (۵) مجھے سفارش کرنے کی اجازت دی گئی ہے۔

(۵۰) پروردگار نے محمدؐ اور علیؐ کو پانچ پانچ چیزیں عطا کی ہیں: اہن عباس نے کہا کہ میں نے نبیؐ سے سنا ہے کہ پروردگار عالم نے مجھے پانچ چیزیں دیں اور علیؐ کو بھی پانچ چیزیں دیں۔ (۱) مجھے جو امع انکلم عطا ہوا۔ علیؐ کو بھی جو امع انکلم عطا ہوا (۲) مجھے نبیؐ بنایا گیا اور علیؐ کو وصی بنایا گیا (۳) مجھے کوثر ملا اور علیؐ کو سلبیل عطا کیا (۴) مجھے وحی اور علیؐ کو الہام عطا کیا (۵) مجھے معراج کرائی گئی، علیؐ کے لئے آسمانوں کے دروازے اور پردے کھول دیئے گئے۔ جو کچھ میں نے دیکھا وہ علیؐ نے دیکھا۔

حدیث بہت بھی ہے میں نے ضرورت کے مطابق نقل کیا ہے۔ پوری حدیث کو میں نے کتاب المراجع میں بیان کیا ہے۔

(۵۱) اللہ تعالیٰ کرے لئے حق حیا پانچ عادتوں میں ہے: رسول اللہؐ فرمایا کہ اللہ تعالیٰ سے پوری طرح حیا کرو۔ عرض کیا: گیا یا رسول اللہؐ ہم کیا کریں؟ (آپؐ نے) فرمایا: اگر تم اس پر عمل کرنا چاہتے ہو تو (۱) سوتے وقت موت کو آنکھوں کے سامنے رکھو (۲) اپنے سرکی حفاظت کرو اور جو کچھ اس میں ہے (۳) پیٹ کی حفاظت کرو اور جو کچھ اس میں ڈالا ہے (۴) قبر اور اس کے بوسیدہ ہونے کو یاد رکھو (۵) اور جو آخرت کا

طلیگار ہے اس کو دنیا کی زینت چھوڑ دینی چاہئے۔

- (۵۲) پروردگار عالم پانچ افراد کے حق میں رسول اللہؐ کی سفارش قبول کرے گا: جناب ابو عبد اللہ(امام جعفر صادقؑ) نے فرمایا کہ حضرت جبریلؓ نبی اکرمؐ کی خدمت میں حاضر ہوئے اور روح کیا کہ اللہ تعالیٰ پانچ آدمیوں کے حق میں آپؐ کی سفارش منظور کرے گا۔ (۱) اس پیش کی جس نے آپؐ کو اٹھایا ہے وہ جناب آمنہ بنت وہب بنت عبد مناف ہیں (۲) آپؐ کے والد کی جو آپؐ پوچھ دنیا میں اٹھے وہ عبد اللہ بن عبد المطلب ہیں (۳) اس دامن کی جس نے آپؐ کی پروردش کی دو عبد المطلب بن باشم ہیں (۴) اور اس گھر کی جو عبد مناف کے بیٹے اے صاحب حیثیت حاجی کا مطلب یہ ہے کہ جو معاشر طور پر خوشحال ہو وہ چھوٹے جانور کے بجائے اونت جیسے ہرے جانور کی قربانی کرے۔ عبد المطلبؐ جن کی نسبت ابو طالبؐ تھی۔ (۵) میرے اس بھائی کے بارے میں جو جاہلیت میں میرا بھائی تھا (آپؐ سے) دریافت کیا گیا کہ رسول اللہؐ کیوں سا بھائی تھا؟ (آپؐ نے) فرمایا: میں اس سے اور وہ مجھ سے انوس تھا۔ جسی تھا، لوگوں کو کھانا کھلاتا تھا۔ مؤلف کتاب نے کہا کہ رسول اللہؐ اس بھائی اور دوست کا نام جلاس بن علقہ تھا۔

(۵۳) رسول اللہؐ نے فرمایا کہ جو شخص مجھے پانچ باتوں کی ضمانت دے گا میں اسے جنت کی ضمانت دوں گا: رسول اللہؐ نے فرمایا کہ جو شخص مجھے پانچ باتوں کی ضمانت دے گا میں اس کے لئے جنت کا خاص من بن ہوں۔ عرض کیا گیا: یا رسول اللہؐ وہ کیا چیزیں ہیں؟ آپؐ نے فرمایا: اخلاص برائے خدا، خیر خواہی برائے رسول، ترویج قرآن، ترویج دین خدا اور خیر خواہی تمام مسلمانوں کے لئے۔

(۵۴) قول رسول اللہؐ مجھے علیؐ سے پانچ چیزیں عطا کی گئی ہیں: رسول اللہؐ نے فرمایا کہ مجھے علیؐ (ابن ابی طالبؐ) سے پانچ چیزیں دے گئیں۔ (۱) مجھے خاک میں دفن کریں گے (۲) میرا قرش ادا کریں گے (۳) قیامت میں میرا سہارا ہوں گے یہاں تک کہ طویل موقف سے گزر جاؤں گا (۴) میرے حوض پر میرے مدکار ہوں گے (۵) اس بات کا خوف نہیں کہ ایمان کے بعد کافر ہو جائیں یا شادی شدہ ہونے کے باوجود زنا کریں۔

(۵۵) اس شخص کے لئے طوبی (خوشخبری) ہے جس میں پانچ عادتیں ہیں: حضرت یحییؓ ابن مریمؓ نے فرمایا کہ اس شخص کے لئے خوشخبری ہے جس میں یہ پانچ چیزیں ہوں (۱) خاموشی میں فکر ہو (۲) نگاہ میں عبرت ہو (۳) گھر میں بیخا ہو (۴) اپنے گناہوں کے سبب روتا ہو (۵) لوگ اس کے ہاتھ اور زبان سے محفوظ ہوں۔

(۵۶) حضرت جعفر بن محمدؐ کے شیعوں میں پانچ باتیں خاص طور پر ہوں گی: جناب ابو عبد اللہ(امام جعفر صادقؑ) نے فرمایا کہ میرے شیعوں میں پانچ عادتیں خاص طور پر ہوں گی (۱) جنہوں نے اپنے پیش اور (۲) فرج کو حرام سے بچانے کی بہت کوشش کی ہو (۳) اللہ تعالیٰ کے لئے کام کرتا ہو (۴) اس کے ثواب کی امید رکھتا ہو (۵) اس کے عذاب سے ڈرتا ہو۔ جب ایسے لوگوں کو دیکھو تو سمجھا جاوے کہ یہ امام جعفر صادقؑ کے شیعہ ہیں۔

ہم نے اس معنی کو کتاب صفات شیعہ میں بیان کیا ہے۔

(۵۷) پانچ افراد نہیں سوتی: جناب ابو عبد اللہ(امام جعفر صادقؑ) نے فرمایا کہ پانچ آدمی نہیں سوتے (۱) جو شخص خون بہانے کی فکر میں رہتا ہو (۲) بہت مال و دولت رکھنے والا ہو (۳) جس کے پاس نہ امن ہونے کوئی امین ہو (۴) لوگوں میں بیٹھ کر جھوٹ اور بہتان لگتا ہوتا کہ

- مال اور دنیا ہاتھ میں آئیں، کافی قرض دار بولگر اس کے پاس مال نہ ہو (۵) ایک شخص کو دوست رکھتا ہو اور اس کی جدائی کی توقع ہو۔
- (۵۸) دوزخ کی چکی پانچ افراد کو پیسے گی: حضرت امیر المؤمنین (حضرت علی بن ابی طالب) نے فرمایا کہ دوزخ میں ایک جگہ ہے جو پیسے گی۔ کیا تم مجھ سے نہیں دریافت کرو گے کہ کس چیز کو پیسے گی؟ (لوگوں نے) عرض کیا کہ کس چیز کو پیسے گی؟ (آپ نے) فرمایا: بد کار عالمون کو۔ قرآن کی سمجھو کرخے والے فاسقوں کو جا بول کرنے والے کو خیانت کرنے والے وزیروں کو جھوٹ بولنے والوں کو۔ دوزخ میں ایک شہر ہے جسے حصہ کہتے ہیں۔ تم نہیں پوچھو گے حصہ میں کیا ہے؟ (لوگوں نے) عرض کیا اس میں کیا ہے؟ (آپ نے) فرمایا: اس میں عبدتوڑنے والوں کے ہاتھ ہیں۔
- (۵۹) پانچ کسے قتل کرنے اور پانچ کسے قتل نہ کرنے کا حکم: رسول اللہ نے پانچ جانوروں (۱) دیرانوں میں رہنے والا اللہ (۲) خدد خد (۳) زبور (شہد کی مکھی) (۴) چیونی (۵) مینڈک کے قتل کرنے سے منع فرمایا۔ مندرجہ ذیل پانچ جانوروں کے قتل کرنے کا حکم دیا ہے۔ (۱) کوا (۲) صداء (شکاری پرندہ) (۳) سانپ (۴) پچھو (۵) پاگل ستا۔
- مؤلف کتاب فرماتے ہیں کہ بعد میں ذکر ہونے والے جانوروں کو قتل کرنے کی اجازت ہے ان کو قتل کرنا اجب نہیں ہے۔
- (۶۰) پانچ آدمی ملعون ہیں: نصر بن قابوس نے کہا کہ میں نے ابو عبد اللہ (امام عصر صادق) کو فرماتے ہوئے سن کہ نجومی ملعون ہیں۔ کاہن ملعون ہیں۔ جادوگر ملعون ہیں۔ گانے والی عورت ملعون ہے جو شخص اس کو بنا دے اور اس کی کمالی کھائے وہ ملعون ہے۔ آپ نے فرمایا کہ نجومی کاہن کی طرح ہے۔ کاہن جادوگر کی طرح ہے۔ جادوگر کا فرکی طرح ہے۔ کافر دوزخ میں جائے گا۔
- کتاب کے مؤلف فرماتے ہیں کہ نجومی ملعون ہے جو آسمان کی قدرت کا قائل ہو لیکن اللہ تعالیٰ کے خالق ہونے کا قائل نہ ہو۔
- (شرح: کاہن وہ ہوتا ہے جو غیب گوئی کرتا ہے اور خود کو جوں سے مربوط رہتا ہے اور بعد نہیں ہے کہ دل، فال، بینی، بکری کے شانے پر لکھ کر فال نکالنا، با تحد کھانا بھی جو غیب جانے کے ویلے سمجھے جاتے ہیں اسی قبل سے ہوں)۔
- (۶۱) عید کے دن پانچ کاموں سے بہتر کوئی کام نہیں ہے: جناب محمد بن علی (امام محمد تقی) نے فرمایا کہ عید قربان کے روز پانچ کاموں سے افضل کوئی کام نہیں۔ (۱) قربانی کرنا (۲) والدین کی زیارت کو جانا (۳) قطع حرم کرنے والے رشتہ دار کی مال سے دل جوئی کرنا، اس پر سلام کرنا (۴) جو اپنے کھانے پینے سے قربانی سے نفع جائے اس سے اپنے ہمسایہ یتیم، بے چارہ، غلام کی مہماں کرے (۵) قیدیوں کی خبر گیری۔
- (۶۲) جس میں یہ پانچ باتیں نہیں ہوں گی وہ اس سے فائدہ نہیں اٹھائے گا: (۱) دین (۲) عقل (۳) ادب (۴) حریت (۵) حسن خلق۔
- (۶۳) سفید مرغ میں پانچ باتیں پانی جاتی ہیں: جناب رضا (امام ششم) نے فرمایا کہ سفید مرغ میں ان بیاناتیں ہیں۔ (۱) نماز کے اوقات جانا (۲) غیرت (۳) سخاوت (۴) شجاعت (۵) جماع کثرت سے کرنا۔
- (۶۴) پانچ افراد کی دعا قبول نہیں ہوتی: رسول اللہ نے ارشاد فرمایا کہ پانچ آدمیوں کی دعا قبول نہیں ہوتی۔ (۱) عورت کی طلاق کا حق مرد کے ہاتھ میں ہے وہ اس کو تکلیف دیتی ہے مگر وہ اس کو طلاق نہیں دیتا (۲) تمین مرتبہ غلام بھاگ جاتا ہے اس کو وہ فروخت نہیں کرتا (۳) دیوار گر رہی سے وہ اس سے بچنے کرنے میں نہ رکتا اور بیمار اس پر حالتی ہے (۴) کسی مذکوری بیماری سے اس کو بچنے کرنے میں نہیں بنتا۔ اس (۵) کوئی میں بنتا۔

کہتا ہے اللہ مجھے رزق دے، رزق کی تلاش میں نہیں جاتا۔

(۲۵) اللہ تعالیٰ کی بزرگی پانچ جملوں میں ادا کرنے کا حکم : الہم زہدانی نے کہا کہ میں نے علی بن حسین (امام زین العابدین) کی خدمت میں عرض کیا کہ آپ کا فرمان ہے کہ اللہ تعالیٰ کی بزرگی پانچ جملوں میں ادا کرو۔ وہ بزرگی کے پانچ جملے کوں سے ہیں؟ (آپ نے) فرمایا جب کہا ”سبح ان الله وبحمدہ“ اللہ تعالیٰ پاک ہے اپنی حمد کے ساتھ۔ اللہ تعالیٰ کے ناشناس جو کہتے ہیں اس سے بلند و بالا کر دیا۔ جب تم نے لا الہ الا اللہ وحده لا شريك له کہتا ہے کہتا ہے اللہ تعالیٰ اس کو دوزخ سے آزاد کر دیتا ہے۔ متكبر اور جبار اس میں شامل نہیں ہے۔ جس نے لاحول ولا قوۃ الا بالله کہا اس نے اپنا کام اللہ تعالیٰ کے حوالے کر دیا۔ جس نے استغفار اللہ واتوب اليہ کہا وہ متكبر نہیں ہے شجبار ہے۔ متكبر وہ ہے جو بار بار گناہ کرتا ہو، خواہش اس پر سوار ہو، آخرت پر دنیا کو ترجیح دی ہو۔ جس نے الحمد لله کہا اس نے اللہ تعالیٰ کی ہرنعمت کا شکر ادا کیا۔

(۲۶) رسولوں میں پانچ رسول اولو العزم ہیں: ابو عفراء (امام محمد باقر) نے فرمایا کہ اولو العزم رسول پانچ ہیں۔ (۱) حضرت نوح (۲) حضرت ابراہیم (۳) حضرت موی (۴) حضرت عیسیٰ (۵) حضرت محمد مصطفیٰ۔

(شرح: پیغمبر ان الاولو العزم سے مراد ہے وہ رشیٰ اور عمومی شریعت کے حامل افراد جن کا دین تمام افراد بشر پر فرض ہو اور اپنے سے پہلے پیغمبروں کے دین کو منسون کرتا ہو۔ اور جنہوں نے دین پھیلانے میں بہت پائیداری دکھائی ہو اور مصائب برداشت کیے ہوں اور مسلسل اپنی امت سے تکالیف اٹھائی ہوں لیکن صبر کا دامن ہاتھ سے نہ چھوڑا ہو۔ اور تمام پیغمبران کی شریعت کی پیرودی کرتے ہوں)۔

(۲۷) پانچ افراد کا انتظار کیا جائے جب تک ان کی حالت بگز نہ جائے: جناب ابو عبد اللہ (امام جعفر صادق) نے فرمایا کہ پانچ افراد کو اس وقت تک دفن نہ کیا جائے جب تک ان کی حالت بگز نہ جائے (مرنہ جائیں)۔ (۱) غرق شدہ (۲) مدبوث (۳) اسہلی (جس کو بہت دست آرہے ہوں) (۴) کسی چیز کے نیچے آیا ہو (۵) دھوان زدہ۔

(شرح: چونکہ یہ دیکھا گیا ہے کہ صدمہ کی وجہ سے ان افراد کا سانس رک جاتا ہے اور بغض ساکت ہو جاتی ہے اور مردہ معلوم ہونے لگتے ہیں لیکن ممکن ہے کہ ان میں ابھی جان باقی ہو اور ان کا دل کام کرنے لگے۔ اور چاہئے کہ ان کو نگرانی میں رکھا جائے حتیٰ کہ ان کی قطعی موت کا یقین ہو جائے اور حالت بگز نے سے مراد یہ ہے کہ ان کا جسم پھولنے لگے یا اس میں سے بدبو آنے لگے)۔

(۲۸) کوفہ کی پانچ مساجد ملعون ہیں اور پانچ مساجد مبارکہ ہیں: ابو عفراء (امام محمد باقر) نے فرمایا کہ کوفہ میں پانچ مساجد ملعون ہیں اور پانچ مساجد مبارکہ ہیں۔ مساجد مبارکہ میں مسجد غنی ہے خدا کی قسم اس کا قبلہ درست ہے۔ اس کی خاک پا کیزہ ہے۔ اس کو ایک مرد مومن نے بنا یا ہے۔ دنیا کو ویران ہونے سے پہلے وہاں سے دو چشمے جاری ہوں گے۔ ان سے دو باغ سیراب ہوں گے۔ وہاں کے رہنے والے ملعون ہیں۔ مسجد ان لوگوں سے بیزار ہو گی۔ اور مسجد بنو ظفر، مسجد سہلہ، مسجد حرہ اور مسجد چھٹی۔ آج کل یہ مساجد مت چکلی ہیں۔ ملعون مساجد ہیں۔ مسجد ثقیف، مسجد الشعث، مسجد جریر بغلی، مسجد سماک اور مسجد بالحراب جو ایک ظالم فرعون خصلت کی قبر پر بنی ہوئی ہے۔

(شرح: یہ تمام لعنہ شدہ مساجد کوفہ کی ہیں کہ جنہیں لوگوں کو امیر المؤمنین سے دور رکھنے یا بعد شہادت امام حسین (الشکر کو نہ کے سردار اہل زیادت کے حکم سے بنایا گیا تھا تاکہ امام حسین کے قتل کرنے کی رسالت، چھپائے اور اظہار، بنداری کے لئے ان سے فائدہ اٹھایا جائے۔ چنانچہ بہت سی

- روایات میں ذکر یا نیت شہادت اور ائمہ اثری کے بحسب یہ مسجد کو نہ میں بنانی تھیں۔
- (۱۹) کوفہ کی پانچ مساجد میں نماز پڑھنا متعہ ہے ابو عبد اللہ (امام عصر صادق) نے فرمایا: امیر المؤمنین (حضرت مولانا ابن ابی طالب) نے ورنہ کی پانچ مساجد میں نماز پڑھنے سے منع فرمائے۔ (۱) مسجد امام اثاثہ ان تھیں کندی (۲) مسجد جربہ ابن عبد اللہ بن علی (۳) مسجد سماک ابن خرمد (۴) مسجد شوشہ ابن رجیل (۵) مسجد تیہ۔ (آپ نے) فرمایا کہ: رب ایام المؤمنین (تل ابن ابی طالب) ان مساجد کو طرف دیکھتے تو فرماتے تھے کہ یہ بحمدہ تم ہیں۔ معنی یہ ہے کہ ان لوگوں نے حضرت کا ساتھ نہیں دیا تھا۔ عداوت اور انگلش کی وجہ سے حضرت کے ساتھ نہ مارنی میں پڑھتے تھے۔ اللہ ان پر لاعنت کرے۔
- (۲۰) پانچ افراد کو سفر میں نماز پوری پڑھنا چاہئے: ابو عبد اللہ (امام عصر صادق) نے فرمایا کہ پانچ افراد کو پوری نماز پڑھنا چاہئے، خواہ وہ گھر میں ہوں یا سفر میں۔ (۱) کرایوں پر سواری دینے والا (۲) کراچی کش (۳) ڈاک والا (۴) چوہا (۵) ملاح۔ کیونکہ ان سب کا کام ہی سفر میں رہنا ہے۔
- (۲۱) نامحرم عورت کے پانچ مقامات آدمی دیکھ سکتا ہے: ہمارے ایک صحابی نے جناب ابو عبد اللہ (امام عصر صادق) سے دریافت کیا کہ نامحرم عورت کے کوئی سے مقامات وہ شخص دیکھ سکتا ہے؟ (آپ نے) فرمایا چہرہ، دونوں ہاتھیاں اور دونوں پیر۔
- (۲۲) آسمان کے دروازے پانچ وقت کھلتے ہیں: جناب امیر المؤمنین (تل ابن ابی طالب) نے فرمایا کہ پانچ اوقات آسمان کے دروازے کھلتے ہیں۔ (۱) تمیز بارش کے وقت (۲) گھسان کی جنگ کے وقت (۳) تمام نمازوں کی اذان کے وقت (۴) قرآن پڑھنے وقت (۵) زوال آفتاب اور طلوع نہر کے وقت۔
- (شرح: مطلب یہ ہے کہ یہ اوقات قبولیتِ دعا کے ہیں)
- (۲۳) جنت پانچ افراد کی مشتاق ہے: حضرت علی ابن ابی طالب نے فرمایا کہ رسول اللہ نے (مجھ سے) فرمایا کہ جنت پانچ اشخاص کی مشتاق ہے۔ تھہاری، عمار (یا سر)، سلمان (فارسی)، ابوذر (غفاری) اور مقدادی۔
- (۲۴) پانچ عورتوں کو ہر حالت میں طلاق ہو سکتی ہے: ابو عبد اللہ (امام عصر صادق) نے فرمایا کہ پانچ عورتوں کو ہر حالت میں طلاق ہو سکتی ہے۔ (۱) حاملہ (۲) زین یا کس (۳) وہ عورت جس کے شوہرنے دخول نہ کیا ہو (۴) وہ عورت جس کا شوہر غائب ہو (۵) وہ عورت جو بالغہ ہو (جس پر حیضہ آیا ہو)۔
- (شرح: چونکہ عورت کی طلاق اُس طبیر میں ہوئی چاہئے جس میں اس کے شوہرنے دخول نہ کیا ہو اس لئے اس پانچویں قسم میں یہ شرط لازم نہیں ہے)۔
- (۲۵) ظہور قائم آل محمدؐ کی پانچ نشانیاں: جناب ابو عبد اللہ (امام عصر صادق) نے فرمایا کہ قائم آل محمدؐ (امام عصر) کے ظہور سے پہلے یہ نشانیاں ہوں گی۔ (۱) خروج یمانی (۲) خروج سفیانی (۳) خروج منادی (جو آسمان سے آواز آئے گی) (۴) جوبیدہ کی زمین میں ہٹھ جائیں گے (۵) نفس ذکیرہ کا قتل ہوگا۔
- (۲۶) پانچ عورتوں اور ان کے شوہروں میں ملاعنه نہیں ہے: حضرت علی (تل ابن ابی طالب) نے فرمایا کہ پانچ عورتوں اور ان کے

شوہروں میں ملاعنة نہیں ہے۔ (۱) یہودیہ جو کسی مسلمان کی بیوی ہو، (۲) نصرانیہ اور کنیز جو آزاد اشخاص کی بیویاں ہوں اور وہ ان پر زنا کاری کی تہمت لگاتے ہوں، (۳) آزاد عورت جو غلام کی بیوی ہو، وہ اس پر زنا کی تہمت لگتا ہو، (۴) وہ شوہر جس پر تہمت زنا کی حدگائی جا پچکی ہو۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ کبھی ان کی گواہی قبول نہ کرو (۵) گوگی عورت اور اس کے شوہر کے درمیان لعائن نہیں ہے۔ لعائن زبان سے ہوتا ہے۔

(شرح: موضوع لعائن یہ ہے کہ شوہر یہی دعویٰ کرے کہ اس کی بیوی نے زنا کیا ہے یا یہ کہ وہ کسی غیر سے حاملہ ہے اور اس دعوے کے ثبوت میں چار گواہ نہ رکھتا ہو۔ اس صورت میں وہ حاکم شرع کے سامنے چار بار قسم کھاتا ہے تاکہ وہ اپنے دعوے میں صحیح ہے اور پانچویں مرتبہ اقرار کرتا ہے کہ اگر وہ اپنے دعوے میں جھوٹا ہے تو اس پر خدا کی لعنت ہو اور عورت اپنے دفاع میں چار بار قسم کھائے گی کہ اس کا شوہر جھوٹا ہے اور پانچویں بار اقرار کرے گی کہ اگر اس کا شوہر صحیح ہے تو مجھ پر خدا کی لعنت ہو۔ اس طرح دفاع کرنے سے اس پر سے حد ساقط ہو جائے گی اور یہ دونوں ایک دوسرے پر ہمیشہ کے لئے حرام ہو جائیں گے۔ روایت کا مضمون یہ ہے کہ لعائن کا دعویٰ ان پانچ حالات میں واقع نہیں ہوتا)۔

(۶۷) وہ کلمات جن سے اللہ تعالیٰ نے حضرت ابراہیمؑ کا امتحان لیا پانچ تھے: **فضل بن عمر نے کہا کہ میں نے حضرت صادق بن محمد (امام حفظ صادقؑ) سے دریافت کیا کہ اللہ تعالیٰ نے کن کلمات سے حضرت ابراہیمؑ کا امتحان لیا تھا؟ (آپ نے) فرمایا وہی کلمات ہیں جن کی تعلیم اللہ تعالیٰ نے حضرت آدمؑ کو دی تھی جن سے حضرت آدمؑ کی توبہ قبول ہوئی تھی۔ حضرت آدمؑ نے کہا تھا کہ میرے پر درگار میں تجھ سے محمدؐ علیؐ، فاطمہؓ، حسنؓ اور حسینؓ کا واسطہ دے کر کہتا ہوں کہ میری توبہ قبول فرم۔ اس نے توبہ قبول کی۔ وہ بڑا توبہ قبول کرنے والا ہے اور بڑا حرم کرنے والا ہے۔ میں نے عرض کیا: اے فرزند رسول اللہ تعالیٰ کافاتمہن سے کیا مقصود ہے؟ (آپ نے) فرمایا: فاتمہن یعنی قائم آل محمدؑ (امام عصرؑ) تک بارہ ائمہ کا نام لیا جن میں نو امام حسینؑ کی اولاد سے ہوں گے۔ فضل نے کہا کہ میں نے عرض کیا: اے فرزند رسول اللہ تعالیٰ کے اس قول کے بارے میں آگاہ فرمائیے و جعلہا کلمہ باقیہ فی عقبہ (سورہ زخرف آیت ۲۸) "اَسْكُنَ اللَّهُ تَعَالَى نَّبِيًّا فِي مَوْلَاهُ اَوْلَادَ حَسِينَ" میں امامت کیوں چلی گئی؟ اور امام حسینؑ کی اولاد اس سے محروم کیوں رہی؟ حالانکہ دونوں فرزند رسول اللہ، سبط رسول، جوانان جنت کے سردار ہیں؟ آپ نے فرمایا: حضرت موسیؑ اور حضرت ہارونؑ دونوں ہی بی، رسول اور دونوں آپس میں بھائی تھے۔ خدا نے بہوت کو ہارونؑ کے صلب میں رکھا اور صلب موسیؑ اس سے محروم رہی۔ کسی کو یہ حق حاصل نہیں ہے کہ کہے کہ امام حسینؑ کے صلب کو کیوں قرار دیا اور صلب امام حسینؑ کو چھوڑ دیا۔ اللہ تعالیٰ اپنے افعال میں حکیم ہے۔ جو کچھ وہ کرتا ہے اس سے کوئی نہیں پوچھ سکتا بلکہ لوگوں سے پوچھا جاتا ہے۔ اذبلی ابراہیم رہب بکلمات فاتمہن (سورہ براءۃ آیت ۱۲۲) "جَبْ حَضَرَتْ اِبْرَاهِيمَ" کا اللہ تعالیٰ نے امتحان لیا تو وہ امتحان میں پورے اترے "اللہ تعالیٰ کے اس قول کی دوسری وجہ ہے جس کا نہم نے ذکر کیا ہے۔ حقیقی مطلب یہی ہے۔ امتحان دو قسم کا ہوتا ہے۔ ایک کا اللہ تعالیٰ کی طرف سے منسوب کرنا ٹھیک نہیں اور دوسرا جائز ہے۔ جو جائز نہیں ہے وہ یہ ہے کہ کسی چیز کا امتحان لے اور اس سے نتیجہ اخذ کرے۔ یا اللہ تعالیٰ کی ذات کے لئے محال ہے۔ اللہ تعالیٰ تمام پوشیدہ با توں کو جانتا ہے۔ اس کی ذات کے لئے جو بات جائز ہے وہ یہ ہے کہ وہ بندے کا امتحان لے بندہ امتحان میں صبر کرے۔ اس سے منصب کا احتقار اپائے۔ دوسرے لوگ اس کو دیکھیں اور اس کی پیروی کریں اور جانیں کہ اللہ تعالیٰ اپنی حکمت سے از خود امامت عطا نہیں کرتا مگر اس شخص کو جو اس کا اہل اور ثابت قدم رہنے والا ہو اور اس آئندہ لیاقت کو ظاہر کرے یہ کلمات کی تفسیر ہے۔ اس کی دوسری تفسیر یقینی ہے جس کا ذکر اللہ تعالیٰ نے اس آیت میں کیا ہے کہ ذلک نری**

ابراهیم ملکوت السموات والارض وليكون من الموقين (سورة انعام آیت ۷۵) ”اس طرحہم نے ابراہیم کو آسمان اور زمین کے ملکوت دکھائے تاکہ صاحبان یقین میں سے ہو جائے“ تفسیر اس کی اللہ کی معرفت ہے کہ وہ ازل سے ہے۔ وہ اکیلا ہے۔ وہ تشیعہ سے پاک ہے۔ جب ستاروں، چاند اور سورج کو دیکھا ان کے غائب ہونے اور ان کے حادث ہونے پر استدلال کیا کہ جب یہ حادث ہیں تو ان کا کوئی محدث ہونا ضروری ہے۔ پروردگار عالم نے حضرت ابراہیم کو بتایا کہ ستاروں سے حکم کرنے غلطی ہے۔ وہ فرماتا ہے کہ فننظر نظرۃ فی النجوم ۵ فقال انی سقیم (سورة صفات آیات ۸۹-۸۸) ”ابراہیم نے ایک نگاہ ستاروں کی طرف کی پس کہا کہ میں بیمار ہوں“۔ اللہ کے نزدیک پہلی نگاہ غلطی میں شمار نہیں ہوتی۔ خطاد و بارہ نظر کرنے سے ہوتی ہے۔ اس کی دلیل یہ ہے کہ رسول اللہ نے حضرت امیر المؤمنین (علیہ السلام) سے فرمایا: علی پہلی نظر تیری ہے۔ دوسرا نظر (تیرے لئے) ضرر ہے۔ ایک اور تفسیر شجاعت ہے کہ بتوں کی سرگزشت نے حضرت ابراہیم پر ظاہر کر دیا۔ اس کی دلیل یہ ہے اذ قال لا يبه و قوله ما هذا التمايل التي انتم لها عاكفون ۵ قال اوجدن ابا ء نالها عبدين ۵ قال لقد كتم و ابا ء كم في ضلال مقيمين ۵ قالوا اجتنست بالحق ام انت من اللعين ۵ قال بل ربكم رب السموات والارض الذي فطرهن وانا على ذلكم من الشهددين ۵ وتأللهم لا كيدن اصنا مكم بعد ان تو لو امد بربين ۵ فجعلهم جذذا الا كبيرا لهم لعلهم اليه يرجعون ۵ (سورة انباء آیات ۵۸-۵۷) ”جب انہوں نے اپنے بچوں اور قوے سے کہا کہ یہ بت کیا ہیں جن کی تم پر پتش کرتے ہو؟ انہوں نے جواب دیا کہ ہم ان کی پر پتش اس کے کرتے ہیں کہ ہم نے اپنے آباء و اجداد کو ایسا کرتے ہوئے دیکھا ہے۔ آپ نے فرمایا کہ تم اور تمہارے آباء و اجداد کلی ہوئی گمراہی میں بٹلا ہیں۔ انہوں نے کہا کہ آپ نے حق بات کی ہے یا ہمارے ساتھ گستاخی کی ہے؟ آپ نے فرمایا تمہارا رب تو وہ ہے جو زمین و آسمان کا رب ہے۔ جس نے ان سب کو بیدار کیا۔ میں اس بات کے گواہوں میں سے ہوں۔ بنداحب تم پیچہ پھیر کر چلے جاؤ گے تو میں تمہارے بتوں کے ساتھ (کوئی نہ کوئی) چال ضرور چلوں گا۔ چنانچہ ان کے بڑے کوچھوڑ کر اور سب ہی کو چکنا چور کر دیتا کہ وہ اس کی طرف لوٹ کر آئیں۔ ایک فرد کا ہزاروں دشمنان خدا سے مقابلہ بھادری کی انتہا ہے۔ اللہ تعالیٰ نے ابراہیم کو حکم دیا ہے اس کے بارے میں فرمایا فان ابراہیم لحلیم اوہ منیب (سورة ہود آیت ۷۵) ”بے شک ابراہیم طیم، خدا ترس اور خدا کی طرف رجوع کرنے والے ہیں (جز اور سزا پر ایمان رکھے والا) اس کے بعد حادث ہے۔ اس کی سرگزشت ابراہیم کے مہمانان گرامی میں مذکور ہے (سورة ذاريات آیت ۲۳)۔ اس کے بعد خاندان اور گھروں والوں سے علیحدگی ہے۔ اس ضمن میں اللہ تعالیٰ فرماتا ہے واعتز لکم وما تدعون من دون الله (سورة مریم آیت ۳۸) ”اور میں تم سے اور جن جن کو تم خدا کے سواب پا کرتے ہو ان سے الگ ہوتا ہوں۔“ اس ضمن میں امر بالمعروف اور نهى عن المنکر ہے۔ اس کا بیان اس آیت میں ہے یا ابتدا لم تعبدوا مالا یسمع ولا یصروا ولا یغنى عنک شيئاً ۵ یا ابتدا لا تعبد الشیطون ڈان الشیطون کان للرحمٰن عصیاً ۵ یا ابتدا انی اخاف ان یمسک عذاب من الرحمن فنکون للشیطون ولیاً ۵ (سورة مریم آیات ۳۴ تا ۳۵) ”اے باپ اس کی پوچھا کیوں کرتے ہو جو نہ سنتا ہے نہ دیکھتا ہے شفائد و دیتا ہے۔ اے باپ میرے پاس علم آپ کا ہے جو تمہیں نہیں ملا۔ میری بات مانو میں سید ہے راستے پر تمہاری رہنمائی کروں گا۔ اے باپ شیطان کی پوچھا کیوں کرتے ہو۔ شیطان خدا کا نافرمان ہے۔ اے باپ مجھے ڈر ہے کہ کہیں تم پر خدا کا عذاب نازل نہ ہو۔ کتم شیطان کے دوست بن جاؤ۔ بدی کو نیک سے دفع کیا، اس بارے میں یہ آیت ہے کہ ابراہیم کے بچائے کہا اور اغب انت عن الہی یا ابراہیم لعن لم تنته لارجمنك واهجروني مليا (سورة مریم آیت ۳۶) ”اے ابراہیم ہمارے خداوں سے (تم) روگ دلان ہو۔ اگر تم اس بات سے باز نہ آئے تو تمہیں سنگار کر دیں گے۔ مجھے دوڑ ہو جاؤ۔“ ابراہیم نے بچا

کی بات کے جواب میں سا ستفر لک ربی اللہ کان بی حفیا (سورہ مریم آیت ۲۷) ”کہا میں اپنے رب سے تمہاری بخشش طلب کروں گا (وہ مجھ پر مہربان ہے)۔“

دوسری بات توکل ہے۔ اس کے بارے میں یہ آیات ہیں الذی خلقنی فهو یهدین ۵ والذی هو یطعمنی و لسقین ۵ و اذا مرضت فهو یشفین ۵ والذی یمتی میتی ثم یحیین ۵ والذی اطمع ان یغفر لی خطیئتی یوم الدین (سورہ شعرا آیات ۸۲ تا ۸۸) ”اللہ وہ ہے جس نے مجھے پیدا کیا۔ اس نے مجھے بداشت دی۔ وہی ہے جو مجھے کھانا حلا تا ہے اور پانی پلاتا ہے۔ اور جب یہاں ہو تو شفاء دیتا ہے۔ وہ وہی ہے جو مجھے مارے گا اور پھر زندہ کرے گا۔ وہ وہی ہے جس سے مجھے امید ہے کہ روز قیامت میری خطا معاف کر دے گا۔“

پھر منصب حکومت اور نیک لوگوں سے ملانے کی خواہش۔ اس سلسلے میں یہ آیت ہے رب هب لی حکماً والحقنی بالصالحين (سورہ شعرا آیت ۸۳) ”پالنے والے منصب حکومت عطا فرماء، نیک لوگوں سے ملحت کر دے۔“ جو خدا کے حکم کے سوا کوئی حکم نہیں کرتے۔ اپنی رائے اور قیاس کا حکم نہیں کرتے تاکہ بعد میں آنے والے کے لئے پچ دلائل موجود ہوں۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے واجعل لی لسان صدق فی الاخرين (سورہ شعرا آیت ۸۴) ”مجھے آخری لوگوں میں زبان صدق قرار دے۔“ اس سے مراد یہ امت فاضلہ ہے۔ خدا نے جواب دیا اور دیگر انبیاء کے لئے آخری لوگوں میں سچائی کی زبان مقرر کیا۔ وہ علی اہل طالب کی ذات ہے۔ اس میں اللہ کی آیت ہے وجعلنا لهم لسان صدق علیا (سورہ مریم آیت ۵۰) ”ہم نے ان کے لئے زبان سچائی علیکم مقرر کیا۔“ ایک امتحان جان کا ہے۔ حتیٰ کہ ان کو مجذبیں میں ڈال کر آگ میں پھینک دیا۔ ایک امتحان یہ تھا کہ اللہ نے حکم دیا کہ اپنے جمیع اسکیل کو ذمہ دے۔ ایک امتحان ابراہیم کے خانوادہ کا ہے۔ اللہ نے آپ کی عورت کو عزازہ قبولی کے باہم سے نجات دلائی۔ سرگزشت اس قصہ میں مذکور ہے پھر آپ نے سارہ کی بد اخلاقی پر صبر کیا۔ اپنی اطاعت کو کم سمجھنا اس بارے میں یہ آیت ہے ولا تخزنی يوم يبعثون (سورہ شعرا آیت ۸۷) ”جب لوگ اٹھائے جائیں تو مجھے رسوانہ کرنا۔“

پاکی از عقاہ کلمات شرک (مشرکین کے عقائد سے نجات) آیت یہ ہے ما کان ابراہیم یہودیاً ولا نصرانیاً ولكن کان حنیفاً مسلمماً و ما کان من المشرکین (سورہ آل عمران آیت ۲۷) ”ابراهیم یہودی اور نصرانی نہیں تھا۔ بلکہ حنیف اور مسلم تھا اور مشرکوں میں سے نہ تھا۔“ پھر تمام شرکاء و اقسام اطاعت کو جمع کر دیا۔ ایک ذرہ بھی اس سے الگ نہیں اور ایک لمحہ بھی پوشیدہ نہیں ہے۔ اللہ تعالیٰ نے یہ بیان کیا ہے ان الصلوٰتی و نسکی و محیاٰ و مماتی لله رب العالمین لا شریک له وبدالک امرت وانا اول المسلمين (سورہ انعام آیات ۱۲۲-۱۲۳)۔ ابراہیم نے کہا: ”میری نماز، میری قربانی، میری حیات، میری موت اللہ تعالیٰ کے لئے ہے جس کا کوئی شریک نہیں اور اس کا کوئی حکم ہوا ہے اور میں پہلا مسلمان ہوں۔“ میری موت اور زندگی رب العالمین کے لئے ہے کہہ کر اقسام اطاعت کی تمام شرکاء عبادت کا کوئی دلیل فروغزاشت نہیں کیا۔ پھر خدا نے ان کی دعا قبول کی۔ پھر آپ نے کہا رب ارنی کیف تحیي الموتی (سورہ بقرہ آیت ۲۴۰) ”پالنے والے مجھے دھان تو مردوں کو کیسے زندہ کرتا ہے۔“ یہ آیت تشابہ ہے اس کے معنی ہیں کہ انہوں نے کیفیت کی تبدیلی کا سوال کیا تھا۔ کیفیت اللہ کا فعل ہے۔ جب کوئی کیفیت کو نہیں جانتا اس پر نقص منسوب نہیں ہوتا۔ ابراہیم کی توحید میں کوئی نقص و کمی نہیں۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا۔ کیا تو ایمان نہیں لایا؟ عرض کی: ”ہاں لایا۔“ یہ شرط عام ہے۔ جو بھی اللہ پر ایمان لایا۔ جب عام آدمیوں سے کوئی سوال کرے کیا وہ ایمان نہیں لایا؟ تو واجب ہے کہ یہ کہے ”ہاں۔“ جیسا کہ حضرت ابراہیم نے کہا۔ جب خداوند تعالیٰ نے تمام ارواح سے کہا کہ ”کیا میں تمہارا رب نہیں ہوں؟“ انہوں نے کہا: ”ہاں۔“ سب سے پہلے ”ہاں۔“ کہنے والے حضرت محمدؐ تھے۔ سب

سے پہلے ہاں کہنے کی وجہ سے سیدالاولین، سیدالآخرین اور افضل النبیین ہوئے۔ جس کسی نے بھی اس مسئلے میں حضرت ابراہیمؑ جیسا جواب نہ دیا تو وہ ملت ابراہیمؑ سے روگردان ہوا۔ اللہ تعالیٰ نے کہا من رغب عن ملة ابراہیم الا من سفة نفسه (سورہ بقرہ آیت ۱۳۰) کہ ”جو ابراہیمؑ کی ملت سے روگردان ہو وہ بے توقف ہے۔“ پھر خدا نے حضرت ابراہیمؑ کو دنیا میں برگزیدہ کیا پھر ان کے صالحین میں سے ہونے کی اللہ نے گواہی دی۔ اور کہا ولقد اصطفیناہ فی الدنیا و آنہ فی الآخرة لمن الصالحین (سورہ بقرہ آیت ۱۳۰) صالحون نبی اور ائمہ ہیں جو امر اور نبی کو خدا سے لیتے ہیں، خدا سے اصلاح کی استدعا کرتے ہیں، دین کے سلسلے میں قیاس اور رائے سے دور رہتے ہیں۔ اذقال لہ ربہ اسلام قال اسلمت لرب العالمین (سورہ بقرہ آیت ۱۳۱) ”جب اللہ نے ابراہیمؑ سے کہا اسلام لے آؤ۔ تو انہوں نے کہا میں رب العالمین پر اسلام لے آیا ہوں“۔ حضرت ابراہیمؑ کے بعد انہیاء نے اس کی پیروی کی۔ خدا نے فرمایا وصی بھا ابراہیم بنیہ و یعقوب یعنی ان الله اصطفی لکم الدین فلا تموتن الا واتم مسلمون (سورہ بقرہ آیت ۱۳۲) ”ابراہیمؑ نے اپنے بیٹوں اور یعقوبؑ کو وصیت کی کہ اے بیٹے خدا نے تمہارے لئے دین منتخب کیا ہے۔ جو تمہارا انتقال ہو تو مسلمان ہو کر مرنَا۔“ خدا نے اپنے نبی محمد صلی اللہ علیہ وسلم کے مخصوص خواص کیا ہے۔ ثم او حینا الیک ان اتبع ملة ابراہیم حنیفًا و ماما کان من المشرکین (سورہ نحل آیت ۱۲۳) ”پھر میں نے تجھے وہی کی کہ ابراہیمؑ حنیف کی ملت کی پیروی کرو جو شرک نہیں تھا۔“ اور ایک مقام پر فرمایا ملة ایکم ڈھوسمکم المسلمين (سورہ حج آیت ۸۷) ”اپنے باپ ابراہیمؑ کی ملت کی پیروی کرو جس نے اس سے پہلے تمہارا نام مسلمان رکھا۔“ شرائط امامت میں یہ ہے کہ امام امت کی دنیا اور آخرت کی ضروریات کو خدا سے معلوم کرے۔ ابراہیمؑ نے کہا من ذریتی میری بعض اولاد میں سے امام بنائے گا۔ ”من“ کا لفظ کہہ کر معلوم کرنا چاہا کہ اولاد میں سے بعض متحقق امامت ہیں اور بعض نہیں ہیں۔ یہ بات محال ہے کہ حضرت ابراہیمؑ کافر یا مسلمان کی امامت کی دعا کرتے جو معلوم نہیں ہیں۔ ”من“ کے لفظ نے بعض مولیین کی تخصیص کر دی جو خواص بلکہ اخْص خواص ہوئے جو کفر سے دور رہے پھر بکریہ گناہوں سے کنارہ کش ہوئے۔ خواص اخْص ہوئے پھر مخصوص جو خالص اور اخْص ہے۔ خدا نے عیسیٰؑ کو حضرت ابراہیمؑ کی اولاد فرار دیا جو ابراہیمؑ کی بیٹی کا فرزند تھا جو بعد میں پیدا ہوا۔ جب یہ بات درست ہے کہ بیٹی کا میثاذریت میں شامل ہے تو ابراہیمؑ نے ذریت (اولاد) کے لئے امامت کی دعا کی۔

حضرت محمدؐ پر حضرت ابراہیمؑ کی پیروی واجب تھی کہ امامت کو اپنی اولاد میں قرار دیں بعد میں خدا نے آنحضرت پروجی کی اور آپؐ مکحوم دیا۔ ”ثم او حینا الیک“ پھر ہم نے تم پروجی کی ”ان اتبع ملة ابراہیم حنیفا“ (سورہ نحل آیت ۱۲۳) کہ ملت ابراہیمؑ حنیف کی پیروی کرو۔ جو شخص اس بات کی مخالفت کرے وہ خدا کے اس قول میں داخل ہوگا اور ابراہیمؑ علیہ السلام کے قول سے روگردانی وہی کرے گا جو اپنے کو یہ توقف قرار دے۔ اللہ کے نبی کی ذات اس سے بلند ہے۔ خدا نے کہا ابراہیمؑ سے وابستہ ترین وہ اشخاص ہیں جنہوں نے ان کی پیروی کی اور یہ نبی اور وہ لوگ ہیں جو ایمان لائے اور امیر المؤمنین ہیں جو نبی کی اولاد کے باپ ہیں۔ خدا نے امامت کو امیر المؤمنین (حضرت علیؑ علیہ السلام میں قرار دیا۔ پھر ان کی معصوم اولاد میں رکھا۔ اللہ کا قول ہے لا یتال عهده الظالمین (سورہ بقرہ آیت ۱۲۲) کہ ”ظالم امام نہیں ہوگا۔“ اس عہد سے مراد امامت ہے۔ جس شخص نے بتوں کی پوچھا کی ہو، وہ امامت کے لائق نہیں ہے، یا ایک لمحہ کی خدا سے شرک کیا ہو، اگرچہ بعد میں مسلمان ہو گیا ہو۔ ظلم کے معنی کسی چیز کو غیر محل میں رکھتا ہے۔ سب سے بڑا ظلم خدا کے ساتھ کسی کی شرک کرنا ہے۔ خدا فرماتا ہے ان الشرک لظلم عظیم (سورہ قلم آیت ۱۲) ”شرک بہت بڑا ظلم ہے۔“ اس طرح امامت کا مستحق وہ شخص بھی نہیں ہے جس نے محارم کا ارتکاب کیا ہو، خواجہ پتوٹے ہوں یا بڑے ہوں۔ اگرچہ بعد میں توہہ کیوں نہ کر لی ہو۔ جس

پر خود "حد" واجب ہو دوسرا پر مدد قائم نہیں کر سکتا۔ اس لئے امام کا مخصوص ہوتا ضروری ہے۔ امام کا مخصوص ہوتا خدا کی نعمت سے معلوم ہوتا ہے۔ جو نبی کی زبان سے جاری ہو۔ عصمت ظاہری چیز نہیں ہے جو لوگوں کو دھانی دے سکے۔ جیسے سیاہی اور سفیدی یا اس کے مشابہ کوئی چیز پوشیدہ ہو۔ یہ خدا کے معلوم کرنے سے معلوم ہوتی ہے جو غیب کو جانتا ہے۔

(۷۸) امیر المؤمنین (علی) نے اپنے عمال (گورنروں) کو پانچ باتوں کا حکم دیا: امیر المؤمنین (حضرت علی ابن ابی طالب علیہ السلام) نے اپنے عمال کو حکم دیا کہ (۱) قلم باریک بناؤ (۲) سطریں نزدیک نزدیک رکھو (۳) رائد جملے نزدیک رکھو (۴) اصل موضوع کو پیش نظر رکھو (۵) عبادت مختصر رکھو، زیادہ مت لکھو کیونکہ مسلمانوں کا مال فقصان برداشت نہیں کر سکتا۔

(شرح: مقصد یہ ہے کہ کاغذ اور روشنائی بھی کیونکہ مال ملت ہیں اس لئے ان کے استعمال میں کفایت شعاراتی سے کام لینا چاہئے اور انصاف یہ ہے کہ ایک کفایت شعاراتی علی کی اقتضادیات پر کنٹرول اور امانت داری کا ایک اعلیٰ شاہکار ہے۔ چنانچہ حکومت کے اہلکاروں کو بدربہ آتم امانت داری کا خیال رکھنا چاہئے۔ یعنی کی طرح ایک مذہبی اور عادلانہ حکومت کا نمونہ ہوگا کہ ہمیشہ اپنے کارکنوں کا کام اور وقت میں کفایت شعاراتی کی اس حد تک گمراہی کی جائے اور وک تحام کھلی جائے جو نہیں مشکل اور بڑے کاموں کی ادائیگی کی طرف متوجہ کر سکے)۔

(۷۹) پانچ چیزیں فطرت کی مواقف ہیں: رسول اللہ نے فرمایا کہ پانچ چیزیں فطرت کے مواقف ہیں۔ (۱) ناخن کا ننا (۲) لب کے بال چھوٹے کرنا (۳) بغل کے بال صاف کرنا (۴) استرا کرنا (غیر ضروری بال صاف کرنا) (۵) ختنہ کرنا۔

(۸۰) حضرت علیؓ کے پانچ بڑے فضائل: حارث بن الجبل نے کہا کہ میں نے سعد سے کہا کہ کیا تم نے خود حضرت علیؓ (ابن ابی طالب) کے فضائل ملاحظہ کیے ہیں۔ (اس نے) کہا کہ میں نے حضرت علیؓ ابن ابی طالب علیہ السلام کے چار فضائل دیکھے ہیں۔ پانچوں کا مشابہہ کیا ہے۔ اگر ان میں سے ایک فضیلت مجھے حاصل ہوتی تو میرے لئے دنیا کے مال سے بہتر ہوتی۔ (۱) رسول اللہ نے ابوکبرؓ کو سورہ برأت کی چند آیات دے کر روانہ کیا پھر حضرت علیؓ ابن ابی طالب علیہ السلام کو روانہ کیا۔ آپؓ نے ابوکبرؓ سے آیات لے لیں اور ابوکبرؓ واپس آگئے۔ عرض کیا: یا رسول اللہ میرے بارے میں کوئی حکم نازل ہوا ہے؟ (آپؓ نے) فرمایا کہ ایسا حکم آیا ہے کہ ان آیات کی تبلیغ یا تو میں خود کروں یا وہ آدمی کرے جو مجھ سے ہو۔

(۲) مسجد نبوی کی طرف دروازے کھلے ہوئے تھے۔ آنحضرتؐ نے حضرت علیؓ ابن ابی طالب علیہ السلام کے دروازے کے سوا سب دروازے بند کر دیئے۔ لوگوں نے اعتراض کیا کہ آپؓ نے تمام دروازے بند کر دیئے اور علیؓ کے دروازے کو کھلائے جائے۔ (آپؓ نے) فرمایا: میں نے اپنی طرف سے لوگوں کے دروازے بند نہیں کیے ہیں اور نہ علیؓ کے دروازے کو کھلا چھوڑا ہے۔ (یہ کام اللہ کی مرضی سے ہوا ہے)۔

(۳) رسول اللہ نے عمرؓ اور ایک شخص کو خیر کا قلعہ فتح کرنے کے لئے بھیجا وہ نوں شکست کھا کر واپس آگئے۔ آنحضرتؐ نے فرمایا کہ میں کل علم اس شخص کو دوں گا جو جانشنا اور اس کے رسول کو دوست رکھتا ہوگا، اللہ اور اس کا رسول اس کو دوست رکھتے ہوں گے۔ اس بات کی بہت سے لوگوں نے خواہش کی مگر رسول اللہ نے حضرت علیؓ ابن ابی طالبؓ کو بلا کر علم ان کے حوالے کر دیا۔ آپؓ نے خیر کا قلعہ فتح کیا اور واپس آئے۔

(۴) چوہا واقع غدریم کا ہے رسول اللہ نے حضرت علیؓ ابن ابی طالب علیہ السلام کا ہاتھ پکڑ کر اتنا بلند کیا کہ دونوں کی بغلوں کی سفیدی و دھلائی دیتی تھی۔

(آپؓ نے لوگوں) فرمایا کیا میں تمہاری جان کا مالک ہوں۔ انہوں نے کہا بہاں ایسا ہے۔ (آپؓ نے) فرمایا: جس کا میں حاکم ہوں علی اس

کے حاکم ہیں۔ (۵) رسول اللہ نے حضرت علی ابن ابی طالب علیہ السلام کو اپنے اہل میں اپنا خلیفہ بنایا تھا۔ پھر علی جا کر ملے تو فرمایا: کیا تم اس بات پر راضی نہیں ہو کہ تمہیں مجھ سے وہ منزلت اور مرتبہ حاصل ہے جو باروں کو موسیٰ سے حاصل تھی۔

(۸۱) ایسی پانچ باتیں قاضی پرواجب ہیں کہ ظاہر پر حکم لگائے: امیر المؤمنین (علی اہن ابی طالب) نے فرمایا کہ پانچ باتیں قاضی پر ایسی ہیں کہ ظاہر پر حکم لگائے (۱) امر ولایت (۲) ازواج (۳) وراثت (۴) زبائج (۵) شہادت۔ جب گواہان ظاہر میں ٹھیک ہوں ان کی گواہی قبول ہو باطن کی پوچھنیں ہو گی۔

(۸۲) پہل کرنے والے پانچ اشخاص: حضرت علی ابن ابی طالب علیہ السلام نے فرمایا کہ پہل کرنے والے پانچ ہیں۔ (۱) میں عرب میں سبقت کرنے والا ہوں (۲) فارس سے سلمان فارسی (۳) روم سے صہیب (۴) جہش سے بلاں (۵) ببط (قطب) سے خباب۔

(شرح: ببط ایک خانہ بد و شقیل تھا جو عراق اور نجد کے گرد نواح میں رہا۔ شر کھتے تھے اور ان کا نسب چند قبیلوں کے اختلاط سے وجود میں آیا تھا)۔

(۸۳) جناب عبدالمطلب نے زمانہ جاہلیت میں پانچ باتوں کی سنبیدار کھی اور اللہ تعالیٰ نے انہیں اسلام میں باقی رکھا: رسول اللہ نے اپنی وصیت میں حضرت علی ابن ابی طالب علیہ السلام سے فرمایا کہ (جناب) عبدالمطلب نے زمانہ جاہلیت میں پانچ چیزوں (سنن) کی بنیاد رکھی اور اللہ تعالیٰ نے انہیں اسلام میں باقی رکھا۔ (۱) باپ کی عورتوں کو بیویوں کے لئے حرام قرار دیا۔ اللہ نے اس آیت کو نازل کیا ولا تنكحوا ما نکح اباو کم من النساء (سورۃ النساء۔ آیت نمبر ۲۲) (۲) خزانہ ملتو اس کا خس نکال کر صدقة دیا۔ اللہ نے یہ آیت نازل فرمائی واعلموا انما غنمتم من شیء فان لله خمسه (سورۃ الانفال۔ آیت نمبر ۲۱) (۳) جب زمزم کو نکالا تو اس کا نام سقاۃ الحاج رکھا۔ اللہ نے یہ آیت نازل کی اجعلتم سقاۃ الحاج و عمارة المسجد الحرام کمن آمن بالله واليوم الاخر (سورۃ توبہ۔ آیت نمبر ۱۹) (۴) قتل کی دیت (خون بہا) سواونٹ قرار دی اللہ نے اس کو اسلام میں باقی رکھا۔ (۵) قریش نے طواف کعب کی گنتی مقرر نہیں کی تھی۔ عبدالمطلب نے سات مرتبہ چکر لگانا مقرر کیا۔ اللہ نے اس کو اسلام میں باقی رکھا۔ اے علی! عبدالمطلب! ہتوں کے ویسے سے قرعہ اندازی نہیں کرتے تھے اور نہ ہی ہتوں کی پوچھاتے تھے اور ندان (ہتوں) کی قربانی کھاتے تھے۔ اور کہا کرتے تھے کہ میں دین ابراہیم پر قائم ہوں۔

(۸۴) ولیمہ صرف پانچ باتوں میں ہے: جناب ابو الحسن (امام موئی کاظم) نے ارشاد فرمایا کہ ولیمہ صرف پانچ باتوں میں ہے۔ (۱) عرس کے وقت (۲) خرس کے وقت (۳) عذار کے وقت (۴) دکار کے وقت (۵) رکاز کے وقت۔ عرس شادی کرنے کو، خرس لڑکے کی ولادت کو، عذر ختنہ کرنے کو، دکار گھر خریدنے کو، اور کاز مکہ سے واپس آنے کو کہتے ہیں۔

نبی کریم نے حضرت علیؓ کو وصیت کرتے ہوئے فرمایا: اے علیؓ! ولیمہ پانچ باتوں میں ہے (۱) شادی کرتے وقت (۲) لڑکے کی پیدائش کے وقت (۳) ختنہ کرتے وقت (۴) مکان خریدتے وقت (۵) مکہ سے واپسی کے وقت۔

کتاب کے مؤلف فرماتے ہیں کہ گھر بناتے وقت یا خریدتے وقت لوگوں کو کھلانے کے لئے جس کھانے کا اہتمام کیا جاتا ہے اس کو کیرہ کہتے ہیں۔ دکار اسی سے ہے۔ سفر سے واپس آنے کے وقت جس کھانے کا اہتمام کیا جاتا ہے اس کو نقیقہ کہتے ہیں۔ رکاز ختنہ میں غیمت کو کہتے ہیں۔ سفر مکہ حج سے واپسی پر جو کھانا کھلایا جاتا ہے اس کو بڑے ثواب کی وجہ سے غیمت کہتے ہیں۔ جیسے نبی اکرم کا فرمان ہے کہ گری میں روزہ رکھنا مُحننی نہیں تھا۔

(۸۵) نبی اکرمؐ کا اللہ سے علیؐ کے بارے میں پانچ باتوں کا سوال کرونا: رسول اللہؐ نے (حضرت علیؐ سے فرمایا کہ میں نے اللہ تعالیؐ سے تیرے بارے میں پانچ باتوں کا سوال کیا اور اللہ نے اسے منظور فرمایا اللہ تعالیؐ سے پہلا سوال کیا کہ سب سے پہلے میری قبر شکافت ہو۔ میر اپنے سر سے مٹی جھاڑوں اور تو میرے ساتھ ہو۔ اللہ نے میری اس دعا کو قبول فرمایا اللہ سے دوسرا سوال یہ کیا کہ تو مجھے میزان کے پاس کھڑا کرے اور اور میرے ساتھ ہو۔ اس نے یہ عطا کر دیا۔ اللہ سے میرا تیر سوال یہ تھا کہ قیامت کے دن تو میرا پر چم اٹھانے والا ہو۔ اس نے قبول فرمایا۔ اور میرا چوتھے سوال یہ تھا کہ اے رب میری امت کو میرے حوض سے تو (اعلیؐ علیؐ) اپنے ہاتھ سے سیراب کرے اللہ نے قبول فرمایا۔ اور اللہ سے میرا پانچواں سوال یہ تھا کہ قیامت کے دن جنت میں جاتے وقت تو میری امت کا قائد بنے اور اس نے منظور فرمایا۔ اللہ کا شکر ہے جس نے مجھ پر یہ احسان کیا۔

رسول اللہؐ نے فرمایا: اعلیؐ ابے شک میں نے تیرے بارے میں پانچ باتوں کا سوال کیا اور اس نے قبول فرمایا۔ پہلی بات یہ ہے کہ میں نے اس (اللہ) سے سوال کیا کہ جب میری قبر شکافت ہو میں اپنے سر سے مٹی جھاڑوں تو تم میرے ساتھ ہو۔ اس نے قبول کیا۔ دوسری بات یہ ہے کہ میں نے اس (اللہ) سے سوال کیا کہ تو مجھے میزان کے قریب پھر اور تم میرے ساتھ ہو اس نے قبول کیا۔ تیسرا بات یہ ہے کہ اے رب تو علیؐ کو میر۔ علم (پر چم) کا اٹھانے والا بنا، جو اللہ کا علم اکبر ہے اور جس پر کھاہو ہے کہ فلاج پانے والے جنت میں جائیں گے۔ اس نے قبول کیا۔ چوتھی بات یہ ہے کہ میں نے اس سے سوال کیا کہ تم میری امت کو حوض (کوثر) سے اپنے ہاتھ سے پلاو۔ اس نے قبول کیا۔ پانچویں بات یہ ہے کہ جنت میں لے جائے کے لئے قائد بنائے۔ اس نے قبول کیا۔ اللہ کا شکر ہے اس بات کا کہ اس نے یہ احسان کیا۔

(۸۶) پانچ بیس مثال نصیحتیں: حضرت علیؐ ابن ابی طالب علیہ السلام نے فرمایا پانچ نصیحتیں ایسی جیں کہ اگر ان کو تمام دنیا میں تلاش کرو تو ان مانندہ پاسکو گے۔ (۱) بندے کو اپنے گناہ سے ڈرنا چاہئے اور (۲) اپنے رب سے امید رکھنا چاہئے۔ (۳) اگر کسی سے سوال کیا جائے اور وہ لا علم ہو تو اک کو اس کے معلوم کرنے میں شرم نہیں کرنی چاہئے۔ (۴) اور سمجھ کر خدا بہتر جانتا ہے۔ (۵) صبر کا ایمان سے ایسا تعلق ہے جیسا جسم سے سرکا۔ جس میں صبر نہیں اس میں ایمان نہیں ہے۔ شمعی نے کہا کہ حضرت علیؐ نے فرمایا کہ مجھ سے پانچ کلمات جان لو۔ اگر سواری پر سوار ہو کر ان کو تلاش کرو تو بھی زکو گے۔ (۱) ہر ایک کو اللہ سے امید رکھنی چاہئے۔ (۲) اپنے گناہوں سے ڈرنا چاہئے۔ (۳) اگر کسی چیز کا علم نہ ہو تو اس کے معلوم کرنے میں شرم نہیں کرنی چاہئے۔ (۴) بے شک اللہ ہر چیز کا جاننے والا ہے تمہیں معلوم ہونا چاہئے۔ (۵) صبر کا تعلق ایمان سے ایسا ہے جیسے سرکا تعلق جسم سے اگر جسم اچھا ہے تو اس کا سر زیبھی اچھا ہے۔

(۸۷) یوم جمعہ میں پانچ باتیں ہیں: رسول اللہؐ نے فرمایا کہ جمعہ کا دن تمام فنوں کا سردار ہے اور اللہ کے نزدیک عبید الٹھی اور عید الفطر۔ بہتر ہے۔ یوم جمعہ میں اللہ نے پانچ باتیں رکھی ہیں۔ (۱) اللہ نے آدم کو جمعہ کے دن پیدا کیا (۲) جمعہ کے دن انہیں زمین پر اتا را گیا (۳) جمعہ کے دن ان کو موت دی (۴) اس روز اللہ سے بندہ جو سوال کرے گا قبول ہو گا کیونکہ کہ سوال حرام سے متعلق نہ ہو (۵) تمام مقرب فرشتے، آسمان زمین، ہوا، پہاڑ، سمندر اور خلکی چاہتے ہیں کہ قیامت جمعہ کے روز واقع ہو۔

(۸۸) پانچ عورتوں سے نکاح بُوا ہے: زید بن ثابت سے روایت ہے کہ مجھ سے رسول اللہؐ کا اے زید تو نے شادی کی ہے؟ نے کہا: ”نہیں۔“ آپؐ نے فرمایا: اپنی عفت کی پاسداری کرتے ہوئے شادی کرو۔ مگر پانچ عورتوں سے شادی نہ کرنا۔ زید نے عرض کیا: یا رسول اللہؐ کوں ہی عورتیں ہیں؟ رسول اللہؐ نے فرمایا: (۱) شبرہ (۲) لبرہ (۳) نبرہ (۴) بیدرہ (۵) لغوت سے شادی نہ کرنا۔ زید نے کہا۔

اللہ میں ان عورتوں کو نہیں جانتا۔ ان عورتوں کے متعلق مجھے کچھ معلوم نہیں ہے۔ رسول اللہ نے فرمایا: کیا تم عرب نہیں ہو۔ شہرہ نیڑھی بے شرم عورت کو کہتے ہیں۔ لہبرہ بلند قامت لا غر کو کہتے ہیں۔ نہبرہ کوتاہ بد طینست کو کہتے ہیں۔ ہیدرہ بوڑھی مکار عورت کو کہتے ہیں۔ لفوت وہ ہے جس نے غیر مرد سے زنا کر کر پچھ جنما ہو۔

(۸۹) اجھے بندے پانچ اچھے کام کرتے ہیں: ابو عفرا بن علی البارق (علیہ السلام) نے فرمایا کہ رسول اللہ سے ابھے بندوں کے بارے میں سوال کیا گیا تو آپ نے فرمایا کہ ابھے بندے وہ ہیں جو (۱) نیکی کر کے خوش ہوتے ہیں (۲) جب غلطی کرتے ہیں تو استغفار کرتے ہیں (۳) جب انہیں عطا کیا جاتا ہے تو شکر ادا کرتے ہیں (۴) جب مصیبت میں بنتا ہوں تو صبر کرتے ہیں (۵) اور جب ناراض ہوں تو معاف کر دیتے ہیں۔

(۹۰) اجھی بات میں پانچ باتیں ہیں: جانب علی بن حسین (امام زین العابدین) نے فرمایا کہ اچھی بات مال کو زیادہ، روزی کو کشادہ، موت کو ٹالتی ہے، انسان کو خاندان میں محبوب بناتی ہے اور بہشت میں لے جاتی ہے۔

(۹۱) نبی (محمد) کی امت کو رمضان میں پانچ ایسی باتیں ملی ہیں جو اس سے بھلے کسی نبی کی امت کو نہیں ملیں: نبی اکرم نے فرمایا کہ میری امت کو ماہ رمضان میں پانچ باتیں ایسی دی گئی ہیں جو پہلے کسی امت کو نہیں دی گئیں۔ (۱) رمضان کی پہلی رات کو اللہ تعالیٰ امت محمدی پر لفڑا اتا ہے اور جس کو دیکھتا ہے اس پر کبھی عذاب نہیں کرتا (۲) شام کے وقت ان کے مند کی بوالہ کے نزدیک مشک کی بوے زیادہ پاکیزہ ہے (۳) فرشتے دن رات ان کی بخشش طلب کرتے ہیں (۴) اللہ تعالیٰ جنت کو حکم دیتا ہے کہ ان کی بخشش طلب کرنے اکام کے لئے اپنے آپ کو مزین کرتے تاکہ ان سے غم اور رنج دور ہو اور میری جنت اور کرامت میں آئیں (۵) رمضان کی آخری شب میں ان کے تمام گناہ بخشش دیتے جاتے ہیں۔ ایک شخص نے کہا کہ رسول اللہ شب قدر میں کیا ہوتا ہے؟ (آپ نے) فرمایا کہ کیا تجھے معلوم نہیں کہ جب مزدور اپنا کام ختم کر دیتا ہے تو مزدوری مانگتا ہے تو اسے مزدوری دی جاتی ہے۔

(۹۲) قیامت کرے دن پانچ اشخاص پانچ آدمیوں سے بھاگیں گے: حضرت علی ابن ابی طالب علیہ السلام مسجد کوفہ میں تھے کہ ایک شام کے رہنے والے نے دریافت کیا کہ اس آیت یوم یفر المرء من اخیه و ابیه و صاحبہ و بنیہ (سورہ عبس آیات ۳۶-۳۷) کی تفسیر کیا ہے؟ اس روز مرد بھائی سے، ماں سے، باپ سے، بیوی سے، بچوں سے بھاگے کا یہ کون لوگ ہیں؟ فرمایا: قاتل، بہتیل سے بھاگے گا، موی اپنی ماں سے بھاگے گا۔ باپ سے ابراہیم بھاگے گا۔ بیوی سے لوٹ بھاگے گا۔ اپنے بیٹے سے نوح بھاگے گا۔ وہ اپنے بیٹے کنعان سے بھاگے گا۔ مؤلف کتاب فرماتے ہیں کہ موی اپنی ماں سے اس لئے بھاگے گا کہ اس سے ماں کے حق میں کوئی کوتاہی نہ ہو جائے۔ ابراہیم اپنے مشرک مردی باپ (آزر) سے بھاگے گا، اپنے حقیقی باپ تاریخ سے نہیں بھاگے گا۔

(۹۳) پانچ انبیاء نے عربی میں گفتگو کی: حضرت علی ابن ابی طالب علیہ السلام کوفہ کی جامع مسجد میں تشریف فرماتے کہ ایک شای نے کھڑے ہو کر سوال کیا کہ وہ پانچ نبی کون ہیں جنہوں نے عربی میں کلام کیا؟ فرمایا: ہود، صالح، شعیب، اسماعیل اور محمد صلوات اللہ علیہم جمعیں۔

(۹۴) اللہ کی بدترین مخلوق پانچ ہیں: ایک شای نے کہا کہ میں نے نبی اکرم کو فرماتے ہوئے شاکر اللہ کی بدترین مخلوق پانچ ہیں۔ (۱) ابلیس (۲) اہن آدم (قاتل) جس نے اپنے بھائی (ہاتیل) کو قتل کیا (۳) فرعون ذوالاوتاد (یہوں والا فرعون) (۴) بنی اسرائیل کا ایک مرد جس نے اپنی قوم کو ان کے دین سے محرف کر دیا تھا (۵) امت کا وہ شخص جس نے نئر کی بنیاد پر باب لمدے پاس لوگوں سے بعت لی۔ شای نے

خصال

شیخ الصدوق

(۱۶۶)

کہا کہ جب میں نے دیکھا کہ معاویہ کی بیعت باب لد کے پاس کی جا رہی ہے تو مجھے رسول اللہؐ کا فرمان پادا یا اور میں نے معاویہ کی بیعت چھوڑ دی اور حضرت علیؓ کے ساتھ ہو گیا اور آپؐ کے ساتھ رہا۔

## ﴿چھٹا باب﴾

(۱) اس امت کی چھ باتیں: زرہ بن جیش نے کہا کہ میں نے محمد بن خنفیہ کو فرماتے ہوئے سن کہ ہم میں چھ شخصیات ایسی ہیں جو نہ ہم سے پہلے اور نہ آئندہ آنے والے لوگوں میں ہوں گی۔ (۱) سید المرسلین محمد (۲) سید الوصیین حضرت علی (ابن ابی طالب) (۳) سید الشہداء احمدہ (۴) سید الشباب اہل الجنتہ حضرت حسن اور حسین (۵) زینت شدہ پرویں والے حضرت جعفر طیار (ابن ابی طالب) جو جنت میں جہاں چاہیں اڑتے ہیں (۶) اور امت کے مہدی جن کے پیچھے عیسیٰ بن مریم نماز پڑھیں گے۔

(۲) زنا کی وجہ سے چھ باتیں ہوتی ہیں: رسول اللہ نے لوگوں سے کہا تمہیں زنا سے بچنا چاہئے اس سے دنیا میں تین باتیں ہوتی ہیں اور تین باتیں آخرت میں ہوں گی۔ (۱) خوشی نہیں ملے گی (۲) فقر اور تنگ دستی ہوگی (۳) عمر کم ہوگی۔ آخرت میں یہ باتیں ہوں گی (۱) خدا کی ناراضگی (۲) برا حساب (۳) ہمیشہ دوزخ میں رہنا۔ پھر نبی اکرم نے اس آیت کو تلاوت فرمایا لیس ماقدمت لهم انفسهم ان سخط الله عليهم وفي العذاب هم خالدون۔ (سورہ مائدہ آیت ۸۰) ”جو باتیں ان کے نفوس نے ان کے سامنے پیش کی ہیں وہ ضرور بری ہیں کہ خدا ان سے ناراض ہوا اور وہ عذاب میں ہمیشہ ہمیشہ ہیں گے۔“

حضرت علی سے نبی اکرم نے صیحت فرمائی کہ زنا کرنے سے چھ باتیں ہوں گی۔ تین دنیا میں اور تین آخرت میں۔ دنیا میں خوشی نہیں ہوگی، جلد موت آئے گی اور رزق ختم ہوگا۔ آخرت میں برا حساب، اللہ کی ناراضگی اور ہمیشہ دوزخ میں رہنا ہوگا۔ ابی عبد اللہ (امام جعفر صادق) نے فرمایا راتی چھ باتوں میں گرفتار ہوگا تین باتیں دنیا میں ہوں گی اور تین آخرت میں۔ دنیا میں چہرے کا نور جاتا رہے گا۔ تیگستی ہوگی اور جلد موت آئے گی۔ اور آخرت میں اللہ ناراض ہوگا، برا حساب ہوگا اور ہمیشہ دوزخ میں رہے گا۔

(۳) نبی اکرم نے فرمایا مجھ سے چھ باتوں کا وعدہ کرو میں تمہیں جنت دلانے کا وعدہ کرتا ہوں: رسول اللہ نے فرمایا: مجھ سے چھ باتوں کا وعدہ کرو میں تمہیں جنت دلانے کا وعدہ کرتا ہوں (۱) جھوٹ نہ بولو (۲) وعدہ خلافی نہ کرو (۳) خیانت نہ کرو (۴) نگاہ کو حرام سے بچاؤ (۵) شرمنگاہ کی حفاظت کرو (۶) اپنے ہاتھ اور زبان سے دوسروں کو نقصان شکنچاؤ۔

(۴) جنت میں لیے جانے والی چھ باتیں ہیں: ابوالامام نے کہا کہ میں نے رسول اللہ کو فرماتے ہوئے سن کہ (۱) میرے بعد کوئی نبی نہیں ہوگا۔ تھارے بعد کوئی امت نہیں ہوگی (۲) خدا کی عبادت کرو۔ پانچ نمازیں پڑھو (۳) ماہ صیام کے روزے رکھو (۴) اللہ کے گھر کا حکم کرو (۵) اپنے مال کی زکوٰۃ دوتا کروہ پاک ہو جائے (۶) اور اپنے انگلی فرما نہیں کرو۔ اور جنت میں داخل ہو جاؤ۔

(۵) چھ ایسے انبیاء ہیں جن کے دو نام ہیں: حضرت علی ابن ابی طالب نے مسجد کوفہ میں اس وقت فرمایا جب ایک شامی نے آپ سے پوچھا کہ انہی کون سے ہیں جن کے دو نام ہیں؟ آپ نے فرمایا وہ (۱) یوسف بن نون یا ذوالکفل (۲) یعقوب یا اسرائیل (۳) خضریا ملیقا (۴) یونس یا ذوالنون (۵) عیسیٰ یا مسیح (۶) اور حضرت محمد یا احمد صلوا اللہ علیہم اجمعین۔

(۶) چھ ایسی چیزیں جو رحم مادر میں نہیں رہیں: حضرت امام حسین ابن علی علیہ السلام نے ارشاد فرمایا کہ حضرت علی علیہ السلام مسجد کوفہ میں تشریف فرماتھے کہ ایک شامی نے پوچھا کہ وہ چھ چیزیں کون سی ہیں جنہوں نے ماں کی رحم نہیں دیکھی؟ آپ نے فرمایا (۱) آدم (۲) حوا

- (۳) ابراہیم کا مینڈھا (۲) عصاء موئی (۵) ناق صالح (۶) چکارڈ جس کو حضرت عیّتی نے مٹی سے بنایا اور وہ اللہ کے حکم سے اڑنے لگی۔
- (۷) مرنے کے بعد جو چیزیں مومن کے لئے فائدہ مند ہیں: ابو عبد اللہ (امام جعفر صادق) نے فرمایا کہ مومن مرنے کے بعد جو چیزوں سے فائدہ اٹھاتا ہے (۱) نیک فرزند سے جو اس کے لئے مغفرت کی دعا کرتا رہے (۲) ایسے قرآن سے جب کوئی اس کی تلاوت کرتا ہے (۳) وقف کردہ پانی سے کاشت کاری میں (۴) درختوں سے (۵) صدقہ جاریہ سے (۶) ایسے نیک کام کی وجہ سے جس پر لوگ عمل کریں۔
- (۸) جنت کے دروازے پر لکھے ہوئے چہ کلمات: رسول اللہ نے فرمایا کہ میں جنت میں داخل ہوا اس کے دروازے پر چھ کلمات سونے کے پانی سے لکھے ہوئے تھے۔ (۱) لا اله الا الله (۲) محمد حبیب اللہ (۳) علی ولی اللہ (۴) فاطمۃ امۃ اللہ (۵) الحسن والحسین صفوۃ اللہ (۶) علی مبغضیہم لعنة اللہ۔
- (۹) مرووت کی چھ اقسام: رسول اللہ نے فرمایا کہ مرووت کی چھ اقسام ہیں تین حضر میں اور تین سفر میں۔ جو حضر میں ہیں یہ ہیں (۱) قرآن شریف کی تلاوت کرنا (۲) مساجد کی تعمیر کرنا (۳) مومنوں سے دوستی کرنا۔ جو باقی سفر میں ہیں وہ یہ ہیں (۱) زادہ خرچ کرنا (۲) اچھا خلق (۳) گناہ کے بغیر مراج۔
- (۱۰) خمس چھ سهم پر تقسیم: ذکر یا بن ما لک ھفٹی ابو عبد اللہ (امام جعفر صادق) علیہ السلام سے روایت کرتے ہیں کہ حضرت نے اس آیت "واعلَمُوا انَّمَا غَنِمْتُمْ مِّنْ شَيْءٍ إِنَّ اللَّهَ خَمْسَةُ الْمُرْسَلِينَ وَالذِّي الْقُرْبَىٰ وَالْيَتَامَىٰ وَالْمَسَاكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ" کی تفسیر میں فرمایا: تمہیں علم ہوتا چاہئے اگر تمہیں مال نہیں ملے تو اس کا خس اللہ، رسول، ذو القربی، ماسکین اور ابن سبیل (مسافر) کے لئے ہے۔ ہم خدا کے ما لک رسول اللہ ہیں۔ جہاں چاہیں خرچ کریں۔ سہم رسول اللہ کے حق داران کے اقارب ہیں۔ تمہیں سے مراد یتامیہ الہبیت رسول ہیں یہ چار حصے (سہم) مذکورہ چار حضرات کا حق ہیں۔ ماسکین اور ابن سبیل کے متعلق تھے معلوم ہے کہ ہم صدقے کا مال نہیں کھاتے وہ ہمارے لئے حلال نہیں ہے یہ ماسکین اور ابن سبیل کا حق ہے۔
- (شرح: مقصد یہ ہے کہ ہم ماسکین وابن سبیل سادات سے متعلق ہے۔ چونکہ فقیر اور ابن سبیل کی رعایت کرنا بھی ایک ایازی امر ہے اور چاہئے کہ ان کی حاجت برداری کے لئے ایک اعتباری رقم ان کو دی جائے اور چونکہ یہ طے شدہ ہے کہ صدقہ سادات پر حرام ہے اس لئے اس کے بجائے خس کا ایک سہم ایسے لوگوں کو دینا چاہے ہے)۔
- (۱۱) چھ چیزوں میں بندوں کو دخل نہیں ہے: ابو عبد اللہ (امام جعفر صادق) نے فرمایا کہ چھ چیزوں میں بندوں کو دخل نہیں ہے (۱) معرفت (۲) بہالت (۳) خوشی (۴) ناراضگی (۵) نیند (۶) بیداری۔
- (شرح: بندوں کو اختیار نہیں کا مطلب یہ ہے کہ ان امور میں مخصوص اسباب ہوتے ہیں، جس وقت وہ اسباب میاہ ہو جائیں تو امور انجام پا جاتے ہیں لیکن ان اسbab کی غیر موجودگی میں کوئی ایسا نہیں کر سکتا کہ خود انہیں بنالے یا اپنے اوپر طاری کر لے۔ یا مقصد یہ ہے کہ ان امور میں خدا کی طرف سے کچھ باقی ملے کر دی گئی ہیں چنانچہ انسان کے معمولات میں ہے کہ ان امور کو اللہ تعالیٰ کے طے کردہ اصولوں کے تحت انجام دے مٹا لیا کہ معرفت کا حصول اس طریقہ سے کرے جو خدا نے میں کر دیا ہے اور وہ تعلیمات انبیاء ہیں اور جن چیزوں کو خدا چاہتا ہے ان سے خوش اور راضی رہے اور جن چیزوں کو خدا نہ مٹع کر دیا ہے ان کو ناپسند کرے اور ان سے راضی نہ ہو)۔

- (۱۲) اللہ تعالیٰ جو آدمیوں کو جو باتوں کی وجہ سے عذاب دیتے گا: امیر المؤمنین (حضرت علی ابن ابی طالب علیہ السلام) نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ چھ آدمیوں کو جو باتوں کی وجہ سے عذاب دے گا۔ عرب کو تعصّب اور نسل پرستی کی وجہ سے۔ دہقان کو تکبر کی وجہ سے۔ امراء کو ظلم کی وجہ سے۔ فقہا کو حسد کی وجہ سے۔ تاجر و مولو کو خیانت کی وجہ سے اور دیہاتیوں کو نادانی کی وجہ سے۔
- (۱۳) مومن میں جو باتیں نہیں ہوں گی: حارث بن مخیرہ نضری سے روایت ہے کہ میں نے ابو عبد اللہ (امام جعفر صادقؑ) کو فرماتے ہوئے سن کہ مومن میں چھ باتیں نہیں پائی جائیں گی۔ (۱) تنگی (۲) ناشاہی (۳) لجاجت (۴) جھوٹ (۵) حسد (۶) ظلم۔  
 (شرح: تنگی اور ناشاہی سے مطلب یہ ہے کہ اپنے دینی بھائیوں کے رو برو مغلس اور بخیل بن جائے اور ان کی مدد اور ساتھ دینے کے لئے آمادہ نہ ہو اور اس کے پاس آنے والوں اور حاجت مندوں سے اطمینان اٹھائی اور پڑ ریائی کی ججائے اپنے آپ میں اینٹھا ہے۔)
- (۱۴) جو آدمی سلام کرے لائق نہیں: جعفر بن محمد (امام صادقؑ) نے اپنے آباء و اجداد علیہم السلام سے روایت کرتے ہوئے فرمایا کہ جو شخص پر سلام نہیں کرنا چاہئے۔ (۱) یہودی (۲) مجوسی (۳) نصرانی (۴) رفع حاجت کرنے والا (۵) شراب کے سترخوان پر بیٹھا ہوا شخص (۶) اس شاعر پر جو عفیفہ (نیک عورتوں) پر گناہ کی تہمت لگا رہا ہوا اور ماوں کو گالیاں دینے سے خوش ہونے والے پر۔
- (۱۵) جو چیزیں عجیب ہیں: جناب ابو عبد اللہ (امام جعفر صادقؑ) نے فرمایا کہ سلمان فارسیؑ نے کہا کہ مجھے چھ چیزوں سے تجھب ہوا، تین نے مجھے رلادیا، تین نے مجھے رلایا وہ یہ ہیں۔ (۱) دودوستوں کا پچھڑانا۔ میرے دوست محمدؑ ہیں اور آپؑ کے طرف دار (۲) موت اور قیامت کا خوف (۳) حساب کے لئے اللہ تعالیٰ کے سامنے پیش ہونا۔ جن تین باتوں نے مجھے ہنسادیا وہ یہ ہیں۔ (۱) اس طالب دنیا پر جس کو موت تلاش کر رہی ہے۔ وہ غافل ہے موت غافل نہیں ہے (۲) زور زور سے ہنسنے والے پر (۳) جس کو یہ علم نہیں کہ اللہ اس سے راضی ہے یا ناراض۔
- (۱۶) جو جانوروں کو قتل کرنا منع ہے: داؤد بن کثیر رضی کا بیان ہے کہ ہم ابی عبد اللہ (امام جعفر صادقؑ) کی خدمت میں بیٹھے ہوئے تھے۔ ایک شخص کا ادھر سے گزر رہا جس کے ہاتھ میں ذبح شدہ ابائل تھی۔ جناب ابو عبد اللہ (امام جعفر صادقؑ) نے انھوں کے ہاتھ سے لے لی اور زمین پر پھیل دیا۔ اور فرمایا کہ تمہارے فقیہ نے تمہیں اس بات کا حکم دیا ہے؟ میرے والد بزرگوار نے میرے آباء و اجداد کے حوالے سے مجھے آگاہ کیا ہے کہ رسول اللہؐ نے چھ جانوروں کو قتل کرنے سے منع کیا ہے۔ (۱) شہد کی کمی (۲) چیونی (۳) مینڈک (۴) چند (۵) ھدھد (۶) بابل۔
- شہد کی کمی پاکیزہ خوشبودار گھاس کھا کر عمدہ شہد بناتی ہے۔ اللہ تعالیٰ نے اس کی طرف وحی کی ہے۔ نہ وہ جنات سے ہے نہ انسانوں میں سے ہے۔
- چیونی کے بارے میں یہ ہے کہ حضرت سلیمانؑ کے زمانے میں قحط پڑا، بارش کے لئے دعا کرنے کی خاطر صحرائی طرف روانہ ہوئے۔ اچانک دیکھا کہ ایک چیونی اپنے پیروں پر کھڑی ہو کر آسمان کی طرف ہاتھ اٹھائے ہوئے کہہ رہی ہے: اے ہمارے پروردگار ہم تیری مخلوق ہیں تیرے نفل کے ہتھیں ہیں، اولاً آدم کے حمق لوگوں کے گناہوں کی وجہ سے تو ہمارا مواخذہ نہ کر۔ حضرت سلیمانؑ نے اپنے ساتھیوں سے کہا کہ اپنے اپنے گھروں کو واپس چلو۔ پروردگار عالم اور لوگوں کی دعا کرنے کی وجہ سے تمہیں بارش سے یہ راب کرے گا۔

مینڈک کے بارے میں یہ ہے کہ جب حضرت ابراہیم کے لئے کافروں نے آگ جلائی تمام جانوروں نے آگ بھانے کی اجازت چاہی صرف مینڈک کو اللہ تعالیٰ نے اجازت دی۔ پانی ڈالنے کے دوران و تہائی مینڈک جل کر مر گئے صرف ایک تباہی مینڈک بچے۔

حدحد نے باقیس کے ملک کی طرف سلیمان بن داؤد علیہما السلام کی رہنمائی کی اور حضرت آدمؑ کو سراندیپ سے لے کر جدہ تک لانے کے لئے ایک ماہ تک رہنمائی کرتا رہا۔

ابانیل کے بارے میں یہ ہے کہ لوگوں نے اہل ہیت علیہم السلام پر ظلم کیا۔ غم اہل ہیت محمدؐ میں ابا نیل ہمیشہ آسان پر پواز کرتی رہتی ہے۔ اس کی شیعہ اور قراءت الحمد لله رب العالمین ہے۔ آخر میں ولا الصالین کہتی ہے۔

(۱۶) اللہ نے چھ باتوں کو اپنے رسول ان کی اوصیاء اور ان کی مانسے والوں کی لئے ناپسند کیا: جناب ابو عبد اللہ (امام جعفر صادقؑ) نے فرمایا کہ جناب رسول اللہ نے ارشاد فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے میرے لئے چھ چیزیں ناپسند کی ہیں کہ وہ میری اولاد سے ہونے والے اوصیاء جو میرے بعد ہوں گے کے لئے اور ان کے مانسے والوں کے لئے بھی ناپسند کی ہیں۔ (۱) نماز میں عبشت حركات (۲) روزہ کی حالت میں جماع کرنا (۳) کچھ دینے کے بعد احسان جانا (۴) جنابت کی حالت میں مسجد میں آنا جانا (۵) غیروں کے گھروں میں اوپر سے جھانکنا (۶) قبرستان میں ہنسنا۔

(۱۷) دینِ محمدی کی چھ آسان باتیں ہیں: یونس نے کہا کہ جناب ابو عبد اللہ (امام جعفر صادقؑ) نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ سے ڈرو، اس کے رسول پر ایمان لاو۔ (میں نے) عرش کیا کہ میں اللہ اور اس کے رسول پر ایمان لا یا ہوں۔ (آپ نے) فرمایا کہ دینِ محمدی کی چھ آسان باتیں ہیں۔

(۱) نماز پڑھنا (۲) زکوٰۃ ادا کرنا (۳) ماہ رمضان میں روزے رکھنا (۴) بیت اللہ (خانہ کعبہ) کا حج کرنا (۵) امام کی اطاعت کرنا (۶) حقوق مومن ادا کرنا۔ جو شخص مومن کا حق ادا نہیں کرے گا اسے اللہ قیامت کے روز پانچ سو سال پیروں کے بل کھڑا رکھے گا۔ اس کے پیسے سے وادیاں بہت نکلیں گی۔ اللہ تعالیٰ کی جانب سے ایک آزاد دینے والا ندادے گا کہ یہ وہ ظالم شخص ہے جس نے مومن کا حق ادا نہیں کیا تھا۔ چالیس سال تک ملامت کی جائے گی پھر عجم ہو گا کہ اسے دوزخ میں لے جاؤ۔

(۱۸) چھ آدمی نجیب نہیں ہیں: ابو عبد اللہ (امام جعفر صادقؑ) نے فرمایا کہ چھ آدمی نجیب نہیں ہیں۔ سندي، زنجي، تركي، گردري، خوزي اور رے کا اصلی باشندہ۔

(شرح: یہ لوگ صدور حدیث کے وقت مسلمانوں کے قیدی تھے اور ان کی عورتوں کو کنیز بنا لیا گیا تھا فرمایا کہ ان سے بچے نہ پیدا کرو کہ وہ اپنے نہیں ہوں گے)۔

(۱۹) عزل چھ مقامات پر جائز ہے: یعقوب جعفری کہتے ہیں کہ میں نے حضرت ابو الحسن (امام موی کاظمؑ) کو فرماتے ہوئے سن کہ چھ وجوہ (مقامات) پر عورت کی رحم سے باہر نظر نہ (منی) ڈالنا جائز ہے۔ (۱) وہ (بانجھ) عورت جس کو بچے کی پیدائش کا یقین نہ ہو (۲) بوزھی عورت (۳) سلیطہ (زبان دراز عورت) (۴) بے شرم بے آبرو (۵) جو اپنے بچے کو ضائع کر دے، دودھندے، ٹھیک پر درش نہ کرے (۶) کنیز۔

(۲۰) ناجائز ذخیرہ اندوزی چھ چیزوں میں ہے: رسول اللہ نے فرمایا احکام (ناجائز ذخیرہ اندوزی) چھ چیزوں میں ہوتی ہے۔ گندم، جو، کھجور، کشش، گھنی، اور زیست (زمیون کا تیل)۔

(شرح: ان اجنس کا جمع کرنا اس ارادہ سے کہ مہنگی کر کے فروخت کی جائیں احتکار کھلاتا ہے کیونکہ یہ اشیاء خوردنی ہیں کہ زندہ رہنے کے لئے لوگ ان کے نہیں۔ احتکار کا اطلاق ارزانی کے نوں میں چالیس دن اور گرانی کے موقع پر تین دن تک ان اشیاء کے روکنے پر ہے)۔

(۲۲) جو چیزوں سے اللہ کی پناہ مانگنا چاہئے: **حضرت ابو عبد اللہ (امام جعفر صادق)** نے فرمایا کہ رسول اللہ ہر روز چھ چیزوں سے اللہ کی پناہ طلب کرتے تھے۔ (۱) شر (بائی) (۲) شرک (۳) بے جا تصب (۴) غصب (۵) ستم (۶) حسد۔

(۲۳) جو چیزوں کی کمائی حرام میں داخل ہے: **حضرت علی** اہن ابی طالب علیہ السلام نے فرمایا کہ ان کی کمائی ناجائز ہے۔ (۱) لاش کی قیمت لینا (۲) کتے کا کاروبار (۳) شراب کا کاروبار (۴) زانی عورت کی کمائی (۵) حاکم کی رشتہ (۶) کاہن کی اجرت۔

علام ابن مروان نے کہا کہ میں نے ابو عبد اللہ (امام جعفر صادق) کو فرماتے ہوئے سن کہ حرج (حرام کی کمائی) کی کمی قسمیں ہیں۔ فیصلہ کرنے کی اجرت۔ ظالم حکام کے کارندوں سے ملا ہوا مال۔ بدکاروں کے زنا کی اجرت۔ شراب اور لشہ آور غذیہ کی قیمت اور سود کی رقم جبکہ اس کی حرمت کا علم ہو چکا ہوا۔ عمر فیصلے کی اجرت لینا خدا نے بزرگ اور اس کے رسول کے ساتھ کفر ہے۔

(شرح: حرج مال حرام ہے۔ کاہن وہ ہے جو غیب گوئی کرتا ہے اور اس کی اجرت لیتا ہے جیسے فال دیکھنے والا، ہاتھ دیکھنے والا، رتمال اور انہی کی مثل دوسرا۔)

(۲۴) جو چیزوں کی محبت اللہ کرے تزدیک گناہ کا پہلا موجب ہے: **حضرت ابو عبد اللہ (امام جعفر صادق)** نے فرمایا کہ رسول اللہ کا ارشاد پاک ہے کہ اللہ کے نزدیک چھ چیزوں کی محبت گناہ کا پہلا موجب ہے۔ (۱) دنیا کی محبت (۲) ریاست کی محبت (۳) کھانے کی محبت (۴) عورتوں کی محبت (۵) نیند کی محبت (۶) آرام کی محبت۔

(۲۵) مالک پر جانور کرے جو حقوق: رسول اللہ نے فرمایا: جانور اپنے مالک پر چھ حقوق رکھتا ہے۔ (۱) جب منزل پر پہنچے تو اس کو خوارک دے (۲) جب پانی دیکھے تو اس کو پانی کے پاس لے جائے (۳) اس کے مذکور کوئی چیز نہ مارے کیونکہ وہ اپنے رب کی تسبیح کرتا ہے (۴) صرف راہ خدا میں اس پر سوار ہو (۵) طاقت سے زیادہ وزن نہ لادے (۶) طاقت کے مطابق چلائے (ہائے)۔

(۲۶) جو آدمی سلام اور جو آدمی پیش امامت کرے قابل نہیں ہیں اور جو آدمیوں میں قوم لوٹ کی جو باشیں ہیں: اُمیح بن نبات نے کہا کہ میں نے علی اہن ابی طالب علیہ السلام کو فرماتے ہوئے سن کہ چھ آدمی سلام اور چھ آدمی پیش نمازی کے قابل نہیں ہیں۔ چھ آدمیوں میں قوم لوٹ کی عادیں پائی جاتی ہیں۔ جن کو سلام کرنا جائز نہیں وہ یہ ہیں (۱) یہودی (۲) نصاری (۳) زرباز (چور کھلتے والے) اور شترخ کھلینے والے (۴) شراب پینے والے (۵) برباد اور طبورہ بجانے والے (۶) ایک دوسرے کو ماں کی گالیاں دے کر خوش ہونے والے اور شاعر۔ وہ لوگ جو پیش نماز ہونے کے لائق نہیں ہیں وہ یہ ہیں۔ (۱) ولد الزنا (نفع حرام کی پیدائش) (۲) مرد (۳) وہدہ وجہ اسلامی شہر سے جا کر دوبارہ بیان گردی میں مصروف ہو گیا ہو (۴) شرابی (۵) جس پر خلاف شرع فعل انجام دینے کی وجہ سے حد جاری ہو چکی ہو (۶) جس کی ختنہ نہ ہوئی ہو۔ قوم لوٹ کے کام یہ ہے۔ (۱) شعبدہ بازی (۲) دف بجانا (۳) گوند چبانا (۴) تکبر سے زمین پر دامن کھینچنا (۵) قبا کے بیش کھول دینا (۶) قمیش کے بیش کھول دینا۔

(۲۷) تفسیر کلمات جو اصل هجاہیں: **حضرت امیر المؤمنین (حضرت علی ابی طالب علیہ السلام)** نے فرمایا کہ عثمان بن عفیان نے

رسول اللہ کی خدمت میں عرض کیا کہ حروف ابجد کی تفسیر ہے؟ (آپ نے) فرمایا کہ ابجد کی تفسیر سمجھو۔ اس میں عجیب و غریب چیزیں پوشیدہ ہیں۔ جو عالم اس کی تفسیر نہیں جانتا اس کے لئے بلاکت ہے۔ عرض کیا گیا کہ کیا تفسیر ہے؟ آپ نے فرمایا کہ الف سے مزاد اللہ تعالیٰ کی نعمتیں ہیں اور اللہ تعالیٰ کے نام کا ایک حرف۔ با۔ (ب) سے مراد بہجت (خوشی) اور شاطط خدا ہے۔ جن سے جنت خدا اور جمال خدا مراد ہے۔ دال سے دین خدا مراد ہے۔ ہوڑ کی ہا سے مراد حادیہ، یہ قرار گا و دوزخ ہے۔ جو دوزخ میں آ گیا اس کے لئے بلاکت ہے۔ واو سے مراد دوزخ والوں کے لئے بلاکت ہے۔ زاء سے دوزخ کا کونہ مراد ہے میں اس سے پناہ مانگتا ہوں۔ ”اطلی“ کی ”حا“ سے مراد شب قدر میں گناہگاروں کے بخشش مانگنے سے گناہوں کا گرنا ہے، شب قدر میں صح تک حضرت جبریل علیہ السلام بہت سے فرشتوں کے ساتھ نازل ہوتے ہیں۔ ”طا“ سے مراد طوبی اور اچھا نجاح ہے۔ طوبی ایک درخت ہے جس کو اللہ تعالیٰ نے اپنے ہاتھ سے بویا ہے، جس میں اپنی روح پھوکی ہے، جنت کی دیواروں کے باہر سے اس کی شاخیں رکھائی دیتی ہیں۔ جن سے زیور اور پوشک پیدا ہوتی ہیں، پھل پیدا ہوتے ہیں جو جنت والوں کے منہ کے سامنے آتے ہیں اور پختہ ہوتے ہیں۔ ”یاء“ سے مراد اللہ تعالیٰ کا یہ (ہاتھ) ہے جو ساری مخلوق کے اوپر ہے۔ مشرکوں کے قول سے اللہ تعالیٰ پاک ہے۔ ”کامن“ کا ”کاف“ اللہ کا کلام ہے۔ ”لام“ سے لا تبدیل لکلمات اللہ و لن تحد من دونہ ملتحدا۔ ” (سورہ کہف آیت ۲۷) ”اس کے کلمات کو بدلنے والا کوئی نہیں اور تم ہرگز اس کے سوا کسی کو جائے پناہ نہیں پاؤ گے۔ ”لام“ سے مراد جنت والوں کا آنا جانا ہے دیکھنے کے لئے ایک دوسرا کو خوش آمدید اور سلام کہنے کے لئے اور دوزخ والوں کو ملامت کرنے کے لئے۔ ”میم“ سے مراد اللہ تعالیٰ کی سلطنت ہے جس کو زوال اور فنا نہیں ہے۔ نون (ن) سے مراد نون و قلم جس سے لکھتے ہیں۔ قلم نور کا ہے، کتاب نور کی ہے جو ”لوح محفوظ“ میں ہے۔ ”معضص“ میں ”ص“ (صاد) یعنی جیسا کرو گے دیوار بھرو گے۔ اللہ تعالیٰ اپنے بندوں پر ظلم نہیں کرتا۔ ”قرشت“ اللہ تعالیٰ بندوں کو جمع کرے گا۔ قیامت کے روز زندہ کرے گا اور حق فیصلہ کرے گا اور ان پر کوئی ظلم نہیں ہو گا۔ (میں نے کتاب ”معانی الاخبار“ میں حروف ابجد کی تفسیر بیان کی ہے، شیخ صدق)۔

(۲۸) دیوانی میں جو باتیں بائی جاتی ہیں: حضرت علی علیہ السلام نے فرمایا کہ رسول اللہ ایک مجھ کے قریب سے گزرے تو فرمایا: (تم) کیوں جمع ہو؟ عرض کیا گیا۔ شخص دیوانہ ہے جو بے ہوش ہے۔ فرمایا: دیوان نہیں بلکہ بیمار ہے۔ تمہیں حقیق دیوانے سے آ گاہ کروں؟ عرض کیا گیا: کیوں نہیں۔ فرمایا: دیوانہ ہے جو اکڑ کر رہا چلتا ہو، ترچھی آنکھ سے دیکھتا ہو، اپنے کندھوں کو حرکت دیتا ہو، جنت کی امید کرتا ہو حالانکہ گناہ کرتا ہو، اس کے شر سے کوئی محفوظ نہ ہو اور اس سے بھلانی کی توقع نہ ہو اور یہ شخص تو بیمار ہے۔

(۲۹) جو نمازوں میں توجہ سنت ہے: شیخ صدق نے کہا کہ میرے والد نے اپنے رسائل میں لکھا ہے کہ چھ نمازوں میں توجہ سنت ہے۔ پہلی رکعت نماز شب، نماز وتر، نماز ظہر کی پہلی رکعت، نماز مغرب کی پہلی رکعت اور نوافل مغرب کی پہلی رکعت۔

(شرح: توجہ سے مشہود یہ ہے کہ نماز شروع کرنے سے پہلے سات بکیریں پڑھئے اور جو دعا کیں ان سے پہلے ان کے بعد اور ان کے درمیان وارد ہوئی ہیں انہیں پڑھئے خاص طور پر دعائے توجہ یعنی اللہمَ رَبِّ هَذِهِ الْدُّعْوَةِ التَّامَةِ وَالصَّلَاةِ الْقَائِمَةِ آتِ مُحَمَّدَانِ الْوَسِيلَةَ وَالْفَضِيلَةَ وَالْبَعْثَةَ مَقَاماً مَحْمُودَانِ الدِّينِ وَعَذْنَةَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ اور ساتویں بکیر کے بعد ان آیات کو وجہت للہی وجہی للہی فطر السموات ولارض..... (سورہ انعام آیت ۲۹) تا بذلک امرت وانا اول المسلمين (آیت ۱۶۳) ہم ان دعاؤں کو فروع دین کی دوسری جملہ اور نصوص احکام فارسی میں اسناد کے ساتھ کیفیت نماز کے باب میں تفصیل کے ساتھ تقلیل کر چکے ہیں جو چاہتا ہو اس کی طرف رجوع

کرے۔ باقر کمرہ ای)۔

(۳۰) شہید کی جو چیزیں اتار کر باقی کرے ساتھ دفننا چاہئے: حضرت علی علیہ السلام نے فرمایا کہ شہید سے پوتیں، موزہ، عمامہ، کربنڈ اور شلوار اس تاریخی چاہئے۔ اگر یہ چیزیں خون آسودہوں تو چھوڑ دیتی چاہئیں اور کمر کو کھول دینا چاہئے۔

(۳۱) لوگ چہہ قسم کرے ہیں: حضرت ابی عبد اللہ (امام حضیر صادق) نے فرمایا کہ لوگ چھوٹم کے ہیں۔ (۱) مُستَفْعِفٌ (۲) مُؤْلَفٌ

(۳) مرجی (۴) اپنے گناہ کا اقرار کرنے والا (۵) ناصی (دشمن اہل بیت) (۶) مومن۔

(شرح: مُستَفْعِفٌ وہ ہے جس کی عقل کمزور ہے اور وہ اصول دین اور عقائد کو منطق اور برہان سے سمجھنے کے قابل نہ ہو اور اس کی دینداری ماحول کے زیر اثر اور عادت کے تحت ہوتی ہے۔

مُؤْلَفٌ: وہ ہے جو دنیاوی اور مدنی فوائد حاصل کرنے کے لئے دین کو اختیار کرے۔

مرجی: وہ ہے جو دین میں ثبات و استقامت نہ رکھتا ہو۔ اس کا دنی مزاں جنگ برگ کا ہو۔ خدا ہی جانے کہ اس کی عاقبت کیسی ہو گی۔

ناصی: وہ ہے جو ائمہ اور خاندان پیغمبر سے اطمینان دشمنی کرتا ہو۔

(۳۲) جو علیؑ کو دوست رکھتا ہو اس کو جو چہہ باتوں سے پرہیز کرنا چاہئے: حضرت ابو عبد اللہ (امام حضیر صادق) نے

فرمایا کہ حارث اعور نے حضرت امیر المؤمنین (حضرت علیؑ اہل طالب) سے کہا کہ میں آپ کو دوست رکھتا ہوں۔ فرمایا: جب تو مجھے دوست رکھتا ہے تو مجھ سے (۱) بھگڑانہ کرنا (۲) مجھ سے فریب نہ کرنا (۳) مجھ سے شوئی نہ کرنا (۴) مجھے خوار کرنے کا نہ سوچنا

(۵) میرے ساتھ مر افعدہ کرنا (مقام و منزلت میں میرے اوپر ہونے کی کوشش نہ کرنا)۔

(شرح: مقصد یہ ہے کہ دوستوں کے ساتھ یہ کام نہیں کرنے چاہئیں۔ ان میں بعض کام تو دعوائے دوستی کے موافق نہیں ہوتے۔ اور بعض دوستی کو دھوڑا لئے ہیں انہی بعض کاموں کی وجہ سے دوستی ختم ہو جاتی ہے اور آہستہ آہستہ دوستی کا خاتمہ ہو جاتا ہے۔)

(۳۳) اللہ تعالیٰ نے حضرت ابراہیمؑ کے پاس انگوٹھی بھیجی جس پر جو کلمات نہیں جس کی وجہ سے آگ

ٹھنڈی ہو گئی: سین ابن خالد نے کہا کہ میں نے امام ابی الحسن موسیٰ کاظمؑ سے عرض کیا کہ آدم علیہ السلام کی انگوٹھی کا نقش کیا تھا؟ فرمایا: (اللہ الہ اللہ) محمد رسول اللہ۔ وہ اس انگوٹھی کو بہشت سے اپنے ساتھ لائے تھے۔ جب حضرت نوحؑ کشتی میں سوار ہوئے تو اللہ تعالیٰ نے وہی کی کہ اگر تمہیں غرق

ہونے کا خوف ہو تو مجھے ہزار بار اکیلا (اللہ الہ اللہ) کہہ کر پاؤ کرو، تم اور تمہارے ساتھ جو لوگ ایمان لائے ہیں وہ غرق نہیں ہوں گے۔ فرمایا: جب نوحؑ اور ان کے ساتھی کشتی میں سوار ہوئے تو تیز ہوا پلی اور نوحؑ کو ہلاکت کا خوف ہوا۔ نوحؑ کو اتنی فرمات نہ تھی کہ ہزار بار لا الہ الا اللہ کہتے۔ سریانی

(زبان) میں ہزار بار ”ھلو لیا ہزار ہزار یا ہاریا ہماریاً اتھن“ کہا کہ مجھے نجات دے۔ کشتی کا اضطراب ختم ہوا۔ اور سینہیں چل پڑا۔ نوحؑ نے کہا

کہ اللہ نے جس کلام سے غرق ہونے سے نجات دی میں اس کو اپنے سے جدا نہیں کروں گا۔ ہزار بار لا الہ الا اللہ اپنی انگوٹھی پر کندہ کیا اور کہا: پالنے والے میری اصلاح کر۔ حضرت سلیمان بن داؤد کی انگوٹھی کا نقش یہ تھا۔ پاک ہے وہ ذات جس نے اپنے کلمات سے جنوں پر قابو دی۔ جب ابراہیمؑ کو

(آگ میں پھینکنے) کے لئے تینیں میں رکھا گیا تو حضرت جبریلؓ نخت ناراض ہوئے۔ اللہ تعالیٰ نے نارانگی کی وجہ پوچھی تو عرض کیا: اے پروردگار

زمین پر صرف ایک ہی بندر تو عبادت گزارتے جس پر تو نے ایسے اور اس کے پیغمبر کو سلط کرایا تھا۔ اللہ تعالیٰ نے اسی کی کچھ رہی۔ تم جسیسا بندھ جائے

کرتا ہے جس کو فوت ہونے کا خطرہ ہوتا ہے، ابراہیمؐ میرا بندہ ہے جب میں چاہوں گا اسے چاہوں گا۔ حضرت جبریلؐ خوش ہو گئے۔ پھر ابراہیمؐ کی طرف متوجہ ہو کر فرمایا مجھ سے کوئی حاجت ہے۔ (حضرت ابراہیمؐ نے) فرمایا نہیں۔ اللہ تعالیٰ نے حضرت ابراہیمؐ کے پاس ایک انگوٹھی بھیجی جس میں یہ چھ کلمات تھے۔ (۱) لا اله الا الله (۲) محمد رسول الله (۳) لا حوال ولا قوة الا بالله (۴) فو وضت امری الی الله (۵) اسنادت ظہری الی الله (میں نے خدا پر بھروسہ کیا) (۶) حسبی الله۔ اللہ تعالیٰ نے حضرت ابراہیمؐ کی طرف وحی کی کہ اس انگوٹھی کو پہن لو میں آگ کو تم پر گلزار کر دوں گا۔

(۳۲) اللہ تعالیٰ نے چھ باتوں سے شیعوں کو محفوظ کیا ہے: ابو عبد اللہ (امام جعفر صادقؐ) نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے ہمارے شیعوں کو چھ باتوں سے محفوظ کیا ہے (۱) جنون (۲) جذام کی بیماری (۳) بُطْلَانَى وَالاَنْزَهُوْگَا (۴) اس سے ولد زنا پیدا نہیں ہوگا (۵) لوگوں کے آگے با تھنیں پھیلائے گا۔

فضل بن عمر نے کہا کہ میں نے ابو عبد اللہ (امام جعفر صادقؐ) کو فرماتے ہوئے سن کہ اللہ نے ہمارے شیعوں کو چھ باتوں سے محفوظ رکھا ہے (۱) کوئے کی طرح لا پُلْجِي نہ ہوگا (۲) کتنے جیسی روزی نہ ہوگی (۳) بُطْلَانَى وَالاَنْزَهُوْگَا (۴) زنازادہ نہ ہوگا (۵) کسی زنازادے کی اولاد نہ ہوگا (۶) لوگوں کے دروازے پر جا کر سوال کرنے والا نہ ہوگا۔

(۳۵) امیر المؤمنین (علی ابی طالبؐ) چھ باتوں میں سب سے سبقت لی گئی: علی ابی طالب علیہ السلام نے فرمایا کہ ابو مکرؐ، عمرؐ، عثمانؐ، علیؐ، زبیرؐ، سعدؐ، سعیدؐ، عبد الرحمن بن عوفؐ اور دیگر اصحاب رسول اللہؐ کی حلاش میں امام سلسلیؐ کے گھر تشریف لے گئے تو انہوں نے مجھے وہاں دروازے پر کھڑے پایا تو مجھ سے آپؐ کے بارے میں دریافت کیا۔ میں نے کہا: ابھی باہر تشریف لے گئے ہیں۔ تھوڑی دیر بعد آپؐ تشریف لے آئے۔ میری پشت پر ہاتھ رکھا اور کہا: اے ابو طالبؐ کے بیٹے تم میرے بعد لوگوں سے چھ باتوں میں مسابقت کرو گے۔ قریش ان باتوں سے محروم ہیں۔ (۱) سب سے پہلے اللہ تعالیٰ پر ایمان لانا (۲) سب سے زیادہ اللہ تعالیٰ کے احکام کے پابند ہونا (۳) رعایا پر سب سے زیادہ مہربان ہونا (۴) فیصلہ کرنے میں سب سے زیادہ بصیرت والے ہونا (۵) سب سے اچھے بر انتہی کرنے والے ہونا (۶) اللہ تعالیٰ کی نظر میں سب سے زیادہ افضل ہونا۔ ابو احمد جعفر بن محمد بن عبد اللہ بن موسیؐ نے کہا کہ ابو موسیؐ نے اپنے والد جعفر بن محمدؐ کی روایت سے یہ حدیث ہمیں اپنے اسناد سے بیان کی۔

(۳۶) چھ افراد کی دعا قبول نہیں ہو گئی: نوف کا بیان ہے کہ میں ایک رات حضرت امیر المؤمنین (حضرت علی ابی طالبؐ) کے پاس رہا۔ آپؐ تمام رات نماز پڑھتے رہے۔ تھوڑی تھوڑی دیر بعد باہر تشریف لاتے آسان کی طرف نگاہ کرتے اور قرآن شریف پڑھتے۔ آدمی رات گزرنے کے بعد آپؐ میرے پاس سے گزرے اور فرمایا: اے نوف اسورے ہو یا جاگ رہے ہو؟ میں نے عرض کیا: جاگ رہا ہوں، اپنی نگاہ سے آپؐ کو دیکھ رہا ہوں۔ (آپؐ نے) فرمایا کہ اے نوف وہ لوگ خوش بخت ہیں جنہوں نے دنیا کو چھوڑ دیا ہے اور آخوت پر دل لگا دیا ہے۔ یہ وہ لوگ ہیں جنہوں نے زمین کو بچھونا اور اس کی مٹی کو خواب گاہ بنانے کر کھا ہے۔ اس کے پانی کو جائے عطر کے کام لاتے ہیں۔ قرآن ان کا ورد ہے۔ دعا کرنا ان کا شیوه ہے۔ عیسیؐ ابن مریمؐ کی روشن پر دنیا سے قطع تعلق کر لیا ہے۔

پروردگار عالم نے عیسیؐ ابن مریمؐ پر وحی کی کہ بنوار ایل کے بزرگوں سے کہو کہ میرے گھر میں صرف وہ شخص آئے گا جس کا دل پاک ہوگا، اس کی آنکھیں ذریتی ہوں گی اور با تھنا بنا کہ ہوگا۔ ان سے کہہ دو کہ میں تم سے اس شخص کی دعا قبول نہیں کروں گا۔ (۱) جسے مخلوقات کا کچھ دینا ہوگا۔

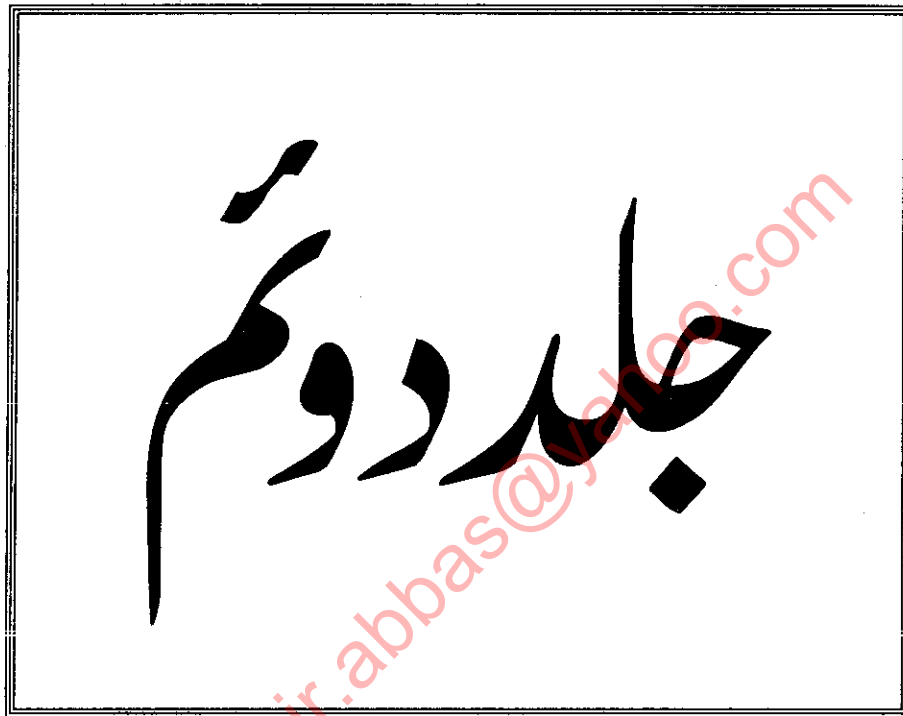
اے نوں تجھے حکومت کی طرف سے۔ (۲) دسویں حصہ وصول کرنے والا (۳) شاعر (۴) ظالم حکومت کا سپاہی (۵) عریف، طبورہ بجانے والا (۶) طبل بجانے والا نہیں ہونا چاہئے۔

اللہ کے رسول اُیک رات گھر سے باہر تشریف لائے اور آسمان کی طرف دیکھ کر فرمایا یہ وقت ہے جس میں کسی کی دعا رہنیں ہو گئیں (۱) شاعر (۲) چَلَّی وصول کرنے والے (۳) دسویں حصہ وصول کرنے والے (۴) ظالم حکومت کے سپاہی (۵) طبورہ بجانے والے (۶) طبل بجانے والے کی دعا رد ہو گئی۔

(۷) چھ آدمی ملعون ہیں: حضرت علیؑ ابن احسین (امام زین العابدین) نے فرمایا کہ رسول اللہ کا ارشاد پاک ہے کہ چھ اشخاص ملعون ہیں، میں ان پر لعنت کرتا ہوں، خدا ان پر لعنت کرتا ہے اور ہر مستحب الدعوت نبی ان پر لعنت کرتا ہے۔ (۱) کتاب خدا میں زیادتی کرنے والا (۲) میری سنت کو چھوڑ دینے والا (۳) قضا و قدروں کو جھلانے والا (۴) میری عترت جنمیں اللہ نے عزت دی ان کی توہین کرنے والا (۵) بالجر حاکم بن کر اللہ کے پیاروں کو ذلیل کرنے والا، اور جو لوگ اللہ کی نظر میں ذلیل ہوں ان کی عزت کرنے والا (۶) مسلمانوں کے بیت المال کو اپنے لئے جائز قرار دینے والا۔

(۳۸) آدمی کا کمال چھ باتوں میں ہے: ابو الفضل محمد بن احمد کا تب نیشا پوری اپنی سند سے کہتے ہیں کہ حضرت علیؑ علیہ السلام نے فرمایا کہ انسان کا کمال چھ باتوں میں ہے۔ دوچھوٹی ہیں، دو بڑی ہیں۔ دوچھوٹی اس کا دل اور زبان ہیں۔ دل سے اڑتا ہے اور زبان سے مقصود بیان کرتا ہے۔ اور دو بڑی باتیں اس کی عقل اور ہمت ہیں۔ اور عرب کی باتیں اس کا کمال اور اس کا جمال (حسن) ہیں۔

(۳۹) لوگوں کے چھ طبقے ہیں: بیان کیا ہم تے عفرا بن محمد بن سرور نے انہوں نے کہا کہ بیان کیا ہم سے خدا بن عفر برلنے انہوں نے کہا کہ بیان کیا ہم سے احمد بن ابی عبد اللہ برلنی نے ان سے ان کے والد نے، انہوں نے روایت کی زرارہ ان اوفی سے، اور انہوں نے کہا کہ میں حضرت علیؑ ابن احسین (امام زین العابدین) کی خدمت میں حاضر ہوا تو آپ نے مجھ سے فرمایا کہ اے زرارہ، ہمارے زمانے کے لوگ چھ قسم کے ہیں شیر، بھیڑیا، لومڑ، کتا، خزریا اور بکری۔ (۱) شیر وہ بادشاہ ہیں کہ جسے چاہتے ہیں اسے قابو میں کر لیتے ہیں۔ خود غالب ہوتے ہیں مغلوب نہیں ہوتے (۲) بھیڑیے تھمارے تاجر ہیں جب چیز خریدتے ہیں تو اس کی براہی کرتے ہیں اور جب فروخت کرتے ہیں تو اس کی تعریف بیان کرتے ہیں (۳) لومڑ وہ ہیں جو دین کے نام سے روٹی کھاتے ہیں اور اس کو شریعت کا نام دیتے ہیں۔ جو کچھ کہتے ہیں ان کے دل میں نہیں ہوتا (۴) کتے وہ ہیں جو بذری زبان ہیں اور کہتے کی طرح لوگوں کو زبان سے کامٹتے ہیں۔ لوگ ان کے شرکی وجہ سے ان کی عزت کرتے ہیں (۵) خزریوہ ہیں جو بیڑے ہیں اور ان سے مشاہدہ ہیں ان کو بدی کی دعوت دی جائے تو وہ قبول کرتے ہیں (۶) بکری سے مراد مون ہیں جن کے بال نوچے جاتے ہیں، ان کا گوشت کھایا جاتا ہے اور ان کی بہڈیاں توڑ دی جاتی ہیں۔ پس بکری شیر، بھیڑیے، لومڑ، کتے اور خزریوہ کے درمیان رہ کر کیا کر سکتی ہے؟



jabir.abbas@yahoo.com

## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

الحمد لله رب العالمين و صلى الله على محمد و أهله و أئمه الطاهرين

### ﴿ساتوان باب﴾

﴿۱﴾ سات چیزوں کو دفن کرنے کا حکم: حضرت عائشہؓ سے مقول ہے کہ رسول اللہ نے انسانی بدن کی سات چیزوں کو دفن کرنے کا حکم فرمایا: بال، ناخ، خون، جیس، غلاف نوزائدہ، دانت اور علقہ۔

﴿۲﴾ سات چیزوں کا حکم اور سات چیزوں کی ممانعت: براء بن عازب سے مقول ہے کہ رسول خدا نے سات چیزوں سے منع فرمایا اور سات چیزوں کا حکم دیا: ہمیں سونے کی انگوٹھی پہننے اور سونے چاندی کے برتن میں کچھ پینے سے منع فرمایا حتیٰ کہ فرمایا کہ جو شخص دنیا میں ان میں نوش کرے گا وہ قیمت وہ ان میں کچھ پینے سے محروم رہے گا۔ یہ ریشم کی زین پر سوار ہونے، ریشم پہننے، دیبا اور طلس کے پہننے سے منع فرمایا۔ آپؐ نے ہمیں جنازہ میں شرکت، مریض کی عیادت، چھینکے والے کے لئے دعا کرنے، مظلوم کی مد کرنے، سلام کو عام کرنے، پکارنے والے کو جواب دینے اور قسم کے پورا کرنے کا حکم دیا۔

﴿۳﴾ بکرے کی سات چیزوں کا حرام فوار پانا: حضرت علیؓ فرماتے ہیں کہ رسول خدا نے انہیں وصیت کرتے ہوئے فرمایا کہ اے علی، بکرے کی سات چیزیں حرام ہیں: خون، شرمگاہ، مثانہ، حرام مغز، ندو، تلی اور پتا۔ امیر المؤمنینؑ کا لذر قصابوں کے ہاں سے ہوا تو آپؐ نے انہیں سات چیزوں کو فروخت کرنے سے منع فرمایا: خون، ندو، دل کے کان، تلی، حرام مغز، فوطے اور عضو تناول۔

اس پر ایک قصاب نے کہا: یا امیر المؤمنینؑ جگہ اور تلی ایک ہی چیز ہیں تو آپؐ نے فرمایا کہ اے بے توف! تم جھوٹ کہہ رہے ہو، دوپائی بھرے برتن لے آؤ تو میں ان دونوں کافر قبیلے کو روشن کروں۔ لہذا جب وہ جگہ تلی اور پانی بھرے دو جام لے آیا تو آپؐ نے فرمایا کہ ان دونوں کو الگ الگ برتن میں ڈال کر ان کو دباؤ تو اس نے ایسا ہی کیا۔ لہذا جگہ کو بانے پر وہ پارہ پارہ ہو گیا اور اس کے اندر سے کچھ نکلا جکبہ تلی اپنی جگہ پر قائم رہی اور اس میں جو خون تھا وہ سب نکل گیا اور اس کے اندر کا پانی اور اس کی رگنیں بھی باقی رہ گئیں تو آپؐ نے فرمایا: یہ فرق ہے ان دونوں میں کہ یہ گوشت ہے جبکہ وہ خون!

﴿۴﴾ رسول خدا کو حضرت علیؓ کی متعلق سات خاصیتیں عطا کی گئیں: حضرت علیؓ نے رسول خدا سے روایت کی ہے کہ آپؐ نے ان (حضرت علیؓ) کو وصیت کرتے ہوئے فرمایا: اے علی، خداوند عالم نے مجھے تمہارے بارے میں سات خاصیتوں سے نوازا ہے: تم وہ پہلے شخص ہو گے جو قبر سے میرے ساتھ مشور ہو گے، تم وہ پہلے شخص ہو گے جو صراط پر میرے ساتھ کھڑے ہو گے، تم وہ پہلے شخص ہو گے جسے اس وقت پوشک پہنائی جائے گی کہ جب مجھے پہنائی جائے گی اور تمہیں دوبارہ حیات لکھنی جائے گی کہ جب مجھے دوبارہ حیات ملے گی، تم وہ

پہلے شخص ہو گئے جسے میرے ساتھ علیین میں ٹھبرا لیا جائے گا، تم وہ پہلے شخص ہو گے جو میرے ساتھ ریقِ مختوم نوش کر دے گے کہ جس پر مشکل کی مُبر ہو گی۔

﴿۴۵﴾ نبیؐ کا سات دفعہ خوشنصیب کہنا اُس شخص کر لئے کہ جس نے انہیں دیکھا نہیں پر ان پر ایمان لئے آیا: الی امامؐ میں مقول ہے کہ رسول خداؐ نے فرمایا: خوشنصیب اس شخص کے لئے کہ جس نے مجھے دیکھا اور مجھ پر ایمان لے آیا، اس کے بعد سات دفعہ خوشنصیب کہا اس شخص کے لئے کہ جس نے مجھے دیکھا نہیں پر مجھ پر ایمان لے آیا۔

﴿۴۶﴾ سات افراد جو روز قیامت عروشِ الہی کرے سایہ میں ہوں گے: رسول خداؐ نے فرمایا کہ سات افراد ایسے ہیں جن پر خداوند عزوجل اُس دن سایہ کرے گا کہ جس دن کوئی سایہ نہ ہوگا: عادل امام، وہ نوجوان جس کی نشوونما اللہ عزوجل کی عبادت کرتے ہوئے ہوئی ہو، وہ شخص کہ مسجد سے نکلتے ہوئے جس کا دل اُسی میں لکھا ہوا تک کہ وہ مسجد میں لوٹ آئے، وہ دو افراد جو اللہ عزوجل کی اطاعت کے لئے جمع ہوئے اور (اُسی حالت میں) الگ ہو گئے، وہ شخص جو تمہاری میں اللہ عزوجل کو یاد کرتا ہے تو اللہ عزوجل کے خوف سے اس کی آنکھ بستنگی ہے، وہ مرد ہے کوئی حسین و حمیل عورت اپنی طرف نہ لے تو وہ کہے بلاشبہ میں اللہ عزوجل سے ڈرتا ہوں اور وہ شخص جو کوئی چیز صدقہ دیتا ہے تو اسقدر محظی طور پر کہ اس کے بامیں با赫تک کو پانہیں لگاتا کہ اس کے دامنے با赫تھے کیا صدقہ کیا۔

رسول خداؐ نے فرمایا: سات افراد اس دن عروض خدا کے سایہ میں ہوں گے کہ جب کوئی سایہ نہیں ہوگا: عادل امام، وہ نوجوان جس کی نشوونما اللہ عزوجل کی عبادت میں ہوئی ہو، وہ شخص جو داہنے با赫تھے سے صدقہ دیتا ہے تو بامیں سے بھی پوشیدہ رکھتا ہے، وہ شخص جو تمہاری میں اللہ عزوجل کو یاد کرتا ہے تو وہ اُس کے خوف سے رو نے لگتا ہے، وہ شخص جو اپنے مومن بھائی سے ملاقات کرتا ہے تو کہتا ہے میں خدا کی غاطر تم کو دوست رکھتا ہوں، وہ شخص کہ مسجد سے باہر نکلتے ہوئے اُس کی نیت یہ ہوتی ہے کہ پھر سے اس میں آؤں گا اور وہ مرد ہے کوئی خوبصورت عورت ورغلائے تو وہ کہے: بے شک میں اللہ سے ڈرتا ہوں جو تمام جہانوں کا پالنے والا ہے۔

﴿۴۷﴾ کشمکش میں سات خوبیاں پائی جاتی ہیں: رسول خداؐ نے فرمایا کہ تم پر کشمکش کا کھانا لازم ہے کہ یہ صفر اکا زور قدر تی ہے، بلغم ختم کر دیتی ہے، رگ کو مضبوط کرتی ہے، خشکی ذور کرتی ہے، حسن اخلاق کا سبب بنتی ہے، نقش کو پا کیزہ بناتی ہے اور غم ذور کر دیتی ہے۔

﴿۴۸﴾ یومِ موسیٰ پر سات پہاڑاں سے تھے: نبیؐ میں مقول ہے کہ آپؐ نے فرمایا کہ "یومِ موسیٰ" پر اڑنے والے پہاڑوں کی تعداد سات ہے: یہ پہاڑ جہاز اور یمن سے متعلق ہیں کہ جن میں سے مدینہ میں احمد اور روقان ہیں، کلم میں ثور، شیر اور حراء ہیں جبکہ یمن میں صبر و حصور۔ (شرح: ظاہر یہ ہے کہ اس سے وہ تاریخی دن مراد ہے جس روز حضرت موسیٰؑ بنی اسرائیل سے ستر افراد کو کوہ طور پر لے گئے تھے تاکہ وہ خدا کی آواز کو سنیں اور اپنی آنکھوں سے اسے دیکھیں اور اللہ نے پہاڑ پر اپنی تخلیٰ و کھلائی جس سے وہ ریزہ ریزہ ہو گیا اور وہ ستر افراد مر گئے بہتر یہ ہے کہ یہ کہا جائے کہ اس حادثہ کے سبب سے پہاڑوں پر سخت لرزش طاری ہوئی اور ان سات بڑے اور نامور پہاڑوں میں یہ اثر ظاہر ہوا۔ اگر چہ ظاہر روایت سے یہ سمجھ میں آتا ہے کہ یہ پہاڑ جہاز اور یمن میں نہیں تھے بلکہ حضرت موسیٰؑ کے مشہور دن اڑے اور اس جگہ انہوں نے قرار پکڑا۔ لیکن چونکہ یہ موضوع سطح زمین میں ایک سخت انقلاب کے تحت ہو سکتا تھا جس کے بارے میں تاریخ میں کچھ نہیں ملتا اس لئے اس سے مراد وہی شدید لرزش لی جائے۔ بہرحال اس حدیث کے راوی مخالف مذهب کے محدثین تھے۔)

۴۹) سات آسمانوں کے نام اور ان کے رنگ: امام حسینؑ فرماتے ہیں کہ ایک مرتبہ حضرت علیؑ اہن ابی طالبؑ کو ذکر جامع مسجد میں تھے کہ ایک شایی نے کھڑے ہو کر کچھ ووالات کیے کہ جن میں سے ایک سوال یہ تھا کہ اے امیر المومنینؑ مجھے آسمانوں کے رنگ اور ان کے ناموں سے آگاہ کیجئے تو آپؑ نے اس سے فرمایا کہ پہلے آسمان کا نام رفیع ہے اور یہ پانی اور دھوکیں سے بنا ہے، دوسراے آسمان کا نام فیض و م (ایک نسخے کے مطابق قید و م) ہے اور اس کا رنگ تانبے کا ہے، تیسراے آسمان کا نام ماروم ہے اور اس کا رنگ سرخی مائل خاکی ہے، چوتھے آسمان کا نام ارقانوں ہے اور اس کا رنگ چاندی جیسا ہے، پانچویں آسمان کا نام ہیضمون ہے اور یہ شہرے رنگ کا ہے، پچھٹے آسمان کا نام عروس ہے اور اس کا رنگ سبز یا قوت کی مانند ہے اور ساتویں آسمان کا نام ہے عجماء جبکہ اس کا رنگ موتوی کی مانند سفید ہے۔ (روایت کامتنی بہت طویل ہے لہذا متوائف کتاب نے بعد پر خود روت کو نقش کیا ہے)

﴿۱۰﴾ رسول خدا نے ابوذرؑ کو سات نصیحتیں کیں: حضرت ابوذرؑ مें قول ہے کہ رسول خدا نے مجھے سات چیزوں کی نصیحت کی: میں اس کی طرف دیکھوں جو مجھے (بھی) کمتر ہوا را پنے سے برتر کی طرف نہ دیکھوں، مجھے نصیحت کی کہ میں مسکینوں سے محبت کروں اور ان سے قریب رہوں، مجھے حق بات کہنے کی نصیحت کی چاہے وہ تائی ہی کیوں نہ ہو، مجھے صد رحمی کی نصیحت کی چاہے وہ (میرے رشتہ دار) منہ پھیر لیں، خدا کی راہ میں ملامت کی پڑانے کی نصیحت کی اور مجھے یہ (بھی) نصیحت کی کہ میں زیادہ سے زیادہ لا حoul و لا قوۃ إلا باللہ العلیٰ العظیم کا اور دکروں کریہ جنت کے خزانوں میں مسے۔

عبداللہ ابن صامت نے ابوذر سے نقل کیا ہے کہ رسول خدا نے مجھے سات چیزوں کی نصیحت کی... اور نہ کوہہ بالا روایت کو بعینہ پہان کیا۔

۱۱) سات خصلتیں جس شخص میں پائی جائیں اس کا حقیقی ایمان مکمل ہو گیا: حضرت علی ابن ابی طالب سے مตقوں ہے کہ نبی نے مجھے وصیت فرمائی کہ اے علی، سات خصلتیں جس شخص میں پائی جائیں اس کا حقیقی ایمان تکمیل پا گیا اور اُس پر جنت کے دروازے کھل گئے: جو شخص وضوئے کامل کرے، اپنی نماز کو احسن طریقے سے انجام دے، اپنے بال کی زکوٰۃ ادا کرے، اپنے غصے پر تابو پائے، اپنی زبان کو قید کر لے، اپنے گناہوں کی مغفرت طلب کرے اور اہل بیت نبیؐ سے ملاص رہے۔

(۱۲) مہرِ رمضان کے روزے رکھنے والے کو سات خوبیاں بالضرور حاصل ہوں گی: حضرت علیؑ انہی طالب سے ایک طویل روایت میں منقول ہے کہ رسول خدا نے فرمایا: کوئی مومن جب اللہ کی خاطر ماہِ رمضان کے روزے رکھتا ہے تو اللہ تعالیٰ اس کو سات خوبیاں عطا کرتا ہے: اول اس کے جسم سے حرام پکھل جاتا ہے، دوسرے وہ اللہ عز و جل کی رحمت سے قریب ہو جاتا ہے، تیسرا اس نے اپنے جد حضرت آدم کی خطا کا کفارہ ادا کر دیا، چوتھے خدا اس پر سکرات کام مرحلہ آسان کروے گا، پانچویں روزِ قیامت اسے ہوک دپیاس سے امانت حاصل ہوگی، پچھے خدا اُسے جنت کی پاکیزہ غذاوں سے سیر کرے گا اور ساتویں خدا سے جہنم کی آگ سے نجات بخشنے گا۔ حضرت علیؑ نے فرمایا: اے محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم! آپ نے باکل بجا فرمایا۔

دیا، فرعون جو کہتا تھا کہ میں تمہارا اعلیٰ پروردگار ہوں، اور وہ اس امت میں سے ہیں۔

﴿۱۲﴾ تکیرات الافتتاح سات ہیں: ابو علی حسن بن راشد سے منقول ہے کہ اس نے امام رضا سے تکیرات افتتاح کے متعلق سوال کیا تو امام نے ارشاد فرمایا: سات ہیں۔ میں نے کہا کہ منقول ہے کہ نبی ایک تکیر کہاتے تھے تو امام نے فرمایا کہ آپ ایک تکیر بلند آواز سے کہا کرتے تھے جبکہ چھ تکیریں آہستہ آواز میں ادا فرماتے تھے۔

زوارہ سے منقول ہے کہ میں نے حضرت امام جعفر صادقؑ کو دیکھا اور یہ کہتے بھی سنا کہ نماز کی ابتداء پر اپنے سات تکیریوں سے کرو! امام جعفر صادقؑ سے منقول ہے کہ آپ نے فرمایا: اگر تم امام جماعت ہو تو ایک تکیر کو بلند آواز سے کہنا کافی ہے جبکہ چھ کو آہستہ آواز سے کہہ لو۔

امام محمد باقرؑ سے منقول ہے کہ نماز پڑھتے وقت کم از کم ایک تکیر یا تین یا پانچ مرتبہ جبکہ سات مرتبہ سب سے افضل ہے۔ نیز مؤلف کتاب نے کتاب علی الشراح میں سات تکیرات کی وجہ بیان کر دی ہے۔

﴿۱۵﴾ سورۃ قل هو اللہ احمد اور سورۃ قل یا ایہا الکافرون کو سات موقعوں پر پڑھنا چاہئے: امام جعفر صادقؑ سے منقول ہے کہ قل هو اللہ احمد اور قل یا ایہا الکافرون کو سات مقامات پر ترک مت کرو: فخر سے پہلے دور کعتوں میں، زوال سے پہلے نافل کی دو رکعتوں میں، مغرب کے بعد دو نافل رکعتوں میں، نماز شب کی پہلی دور کعتوں میں، احرام کی دور کعتوں میں، فخر کی دور کعتوں میں کہ تمہاری صح کا آغاز اسی نماز سے ہو اور طواف کی دور کعتوں میں۔

مؤلف کتاب فرماتے ہیں: نذکورہ دونوں سورتوں کا نکرہ بالاسات مقامات پر پڑھنا مستحب ہے، واجب نہیں!

﴿۱۶﴾ سات کلمات کے لئے ایک دانشمند نے دوسرے دانشمند کا سات سو فرسخ تک تعاقب کیا: امام جعفر صادقؑ فرماتے ہیں کہ ایک دن ایک شخص نے ایک دوسرے دن اکامات سو فرسخ تک تعاقب کیا تا کہ سات کلے ماحصل ہو جائیں اور جب اس دن اسے ملاقات ہوئی تو سوال کیا کہ آسمان سے بلند تر، زمین سے وسیع تر، سمندر سے غنی تر، پھر سے سخت تر، آگ کی تپش سے شدید تر، زمریں سے سر در ترا و اپنے پہاڑوں سے ثقلی تر کیا چیزیں ہیں؟ اس دانشمند نے جواب دیا۔ شخص، حق انسان سے بلند تر، عدل و انصاف زمین سے وسیع تر، نفس کی بے نیازی (خودداری) سمندر سے غنی تر، کافر کا دل پھر سے سخت تر، لاپچی و حریص شخص آگ کی حرارت سے شدید تر، خدا سے نا امیدی زمریں سے سر در ترا و کسی بے گناہ پر تہمت لگانا اونچے پہاڑوں سے (بھی) ثقلی تر ہے۔

﴿۱۷﴾ سات چیزیں انسان کے اعمال کو ضائع کر دیتی ہیں: سچی اہن عمران حلی سے منقول ہے کہ میں نے امام جعفر صادقؑ کو یہ کہتے سنائے کہ سات افراد ایسے ہیں جن کے اعمال کو ضائع کر دیا جاتا ہے: وہ بُرُّ دُبَارِ شخص جو بے انتہا صاحب علم ہے گرروہ اپنے علم کی وجہ سے لوگوں میں معروف ہے اور سہی اس سلسلے میں اس کا ذکر کیا جاتا ہے، وہ دانشمند شخص جو اپنی حکمت اپنے پاس آنے والے ہر نا اہل کو دیتا پھرتا ہے، وہ شخص جو خیانت اور دھوکہ کرنے والے کے پاس امانت رکھاوے، وہ سردار جو شندھو ہے اور اس کے دل میں رحم نام کی چیز نہیں، وہ ماں جو اپنی اولاد کے راز نہیں چھپاتی اور انہیں فاش کر دیتی ہے، وہ شخص جو اپنے بھائیوں کو سرزنش کرنے میں جلد بازی سے کام لیتا ہے اور وہ شخص جو اپنے بھائی سے دشمنی

کی بناء پر جھگڑتا رہتا ہے۔

﴿۱۸﴾ سات اعضاء (ایک نسخہ میں لفظ "ہلیوں" ہے) پر سجدہ کرنا: امام محمد باقرؑ سے منقول ہے کہ سجدہ سات اعضاء سے ہوتا ہے: پیشانی، دونوں ہتھیلیاں، دونوں گھٹنے اور دونوں (پیروں کے) انگوٹھوں سے۔ نیز ناک کے سرے کو خاک پر رکھو۔ البتہ واجب تو ان سات اعضاء کے ذریعے ادا ہو جاتا ہے بلنداناک کاسرا (خاک پر رکھنا) سنت ہے۔

﴿۱۹﴾ رسول خدا نے سات افراد پر لعنت کی: رسول اللہ نے فرمایا: میں سات افراد پر لعنت کرتا ہوں اور خدا اور مجھ سے پہلے ہر مسجیب الدعوات نبی نے بھی ان پر لعنت کی ہے۔ جس آپ سے پوچھا گیا کہ وہ لوگ کون ہیں؟ آپ نے فرمایا: کتاب خدا میں اضافہ کرنے والا، خدا کی تقدیر کو جھٹلانے والا، میری سنت کی مخالفت کرنے والا، میری عترت کی بے حرمتی کرنے والا، طاقت کے ذریعے مسلط ہونے والا۔ اتنا کہ وہ اسے معزز کرے کہ جسے خدا نے ذلیل کر دیا اور اسے ذلیل کرے کہ جسے خدا نے عزت بخشی، مسلمانوں کے مال نیمیت کو اپنے لئے حلال سمجھنے والا اور خدا کی حلال کر دئے کو حرام قرار دینے والا۔

نبی نے فرمایا کہ سات افراد پر خدا اور ہر مسجیب الدعوات نبی نے لعنت کی ہے: کتاب خدا میں تبدیلی لانے والے پر، اللہ عز وجل کی تقدیر کو جھٹلانے والے پر، سنت رسول خدا میں تبدیلی پیدا کرنے والے پر، میری عترت کی بے حرمتی کرنے والے پر، اپنی سلطنت میں مسلط ہونے والے پر تاکہ خدا کے ذلیل کر دے، کو معزز اور خدا کے معزز کیے ہوؤں کو ذلیل کر سکے، خدا کے حرام کردہ کو حلال سمجھنے والے پر اور خدا کی عبادات سے منہ پھیرنے والے پر۔

﴿۲۰﴾ ایک مومن کے لئے دوسرے مومن پر سات حقوق ہیں: معلیٰ ابن حمیس سے منقول ہے کہ میں نے امام جعفر صادق سے سوال کیا کہ ایک مومن کے دوسرا مونس پر کیا حقوق ہیں تو آپ نے فرمایا: سات حقوق واجب ہیں اور ان میں کوئی رخصت نہیں، حتیٰ کہ اگر ان میں سے کسی (ایک) کی مخالفت کرے تو والیت الہی سے خارق ہو جاتا ہے کہاں نے اطاعت الہی کو کر کر دیا اور اللہ عز وجل کا اس میں کوئی حصہ نہیں ادا دی کہتا ہے تو میں نے عرض کی، میرے ماں باپ آپ پر فدا ہوں، مجھے بتائیے کہ وہ حقوق کون سے ہیں؟ آپ نے ارشاد فرمایا: خدا تھوڑا پر رحمت کرے اے معلیٰ، میری شفقت تمہارے ساتھ ہے: مجھے ذرہ بے کہ مبادا تم ان حقوق کو صالح کر دو، ان کی حفاظت نہ کرو اور جانتے ہوئے بھی ان پر عمل نہ کرو! میں نے عرض کی: لا قویۃ الا بالله تو آپ نے فرمایا کہ ان میں سے ادنیٰ ترین حق یہ ہے کہ جو تم اپنے لئے پسند کرتے ہوئی کو اس کے لئے بھی پسند کرو اور جس بات کو تم اپنے لئے کر دو جانتے ہوئے اس کے لئے بھی کر دو جانو۔ دوسرا حق یہ ہے کہ تم اس کی خواہش کی تکمیل کے لئے اقدم کرو اور اس کی رضا طلب کرو جتی اک اس کی کسی بات کی مخالفت نہ کرو۔ تیسرا حق یہ ہے کہ تم اپنی جان، مال، ہاتھ یا پر اور زبان (تک) سے اس سے تعلق برقرار رکھو۔ چوتھا حق یہ ہے کہ تم اس کی آنکھ، اس کے رہنماء، اس کے لئے آئینہ اور اس کا پیرا، ابن، بن جاؤ۔ پانچواں حق یہ ہے کہ مبادا تم سیر ہو جاؤ اور وہ بھوکارہ جائے، تم پوشک پکن لو اور وہ برہندرہ جائے اور تم سیراب ہو جاؤ اور وہ پیاسارہ جائے۔ چھٹا حق یہ ہے کہ اگر تمہاری عورت اور خادم تو ہوں مگر اس کی عورت اور خادم نہ ہوں تو تم کو چاہئے کہ اپنے خادم کو اس کے پاس بھجوتا کروہ اس کے کپڑے دھو دے، اس کے لئے کھانا بنا دے اور اس کا بچھوٹا بچھادے۔ یہ سب صرف تمہارے اور اس کے درمیان کی بات ہے۔ اور ساتواں حق یہ ہے کہ اس کی قسم کو پورا کرو۔

کوشش کرو اور نوبت بیہاں تک نہ آنے دو کہ وہ خود تم سے کسی چیز کا سوال کرے، بلکہ تمہیں چاہئے کہ تم اس کی خواہشات کو پورا کرنے میں پہل کرو۔ پس، اگر تم نے ایسا کیا تو تم نے اپنی دوستی کو اس کی دوستی سے بیوستہ کر لیا، اور اس کی دوستی کو اللہ عز و جل کی دوستی سے۔

حضرت امام جعفر صادقؑ سے منقول ہے کہ خدا کی طرف سے ایک مومن کے دوسرے مومن پر سات حقوق واجب ہیں اور خدا ان کے بارے میں باز پرس بھی کرے گا۔ آنکھوں میں اس کی عظمت ہو، سینہ میں اس کی محبت ہو، اپنے مال میں اس کے ساتھ برابری کا برنا درکھے، اس کے لئے وہی چیز پسند کرے جو اپنے لئے کرتا ہے، اس کی غیبت حرام جانے، اگر وہ بیمار ہو تو اس کی عیادت کرے، اس کے جائزے میں شریک ہو اور اس کے مرنے کے بعد خیر کے علاوہ اس کے بارے میں کچھ نہ کہے۔ یہ روایت ہم سے محمد ابن حسن اہل ولید نے بیان کی۔

﴿۲۱﴾ **کافر سات آننوں میں کھاتا ہے:** رسول خدا نے فرمایا: مومن ایک آنت میں کھاتا ہے جبکہ کافر سات آننوں میں۔ (شرح: کھانے سے مراد صرف خوارک کا نگل لینا نہیں ہے بلکہ لوٹ کھوٹ کر کے دنیا جمع کرنا اور اس سے محبت کرنا ہے جبکہ مومن عقیدہ رکھتا ہے کہ دنیا گزرگاہ ہے اور کھانا زندگی پر کرنے تو شریعت آخوت کے حصول اور تکمیل اخلاق اور پرورش روح کے لئے ہے اور اس مقدار میں کھاتا ہے کہ اپنی تندرتی کی حفاظت کرے اور صرف حسب ضرورت دنیا کو طلب کرتا ہے لیکن کافر اپنی ہستی کا ہدف اسی دنیا کو سمجھتا ہے۔ علاوہ ان گنجان آننوں کے جو اس کے پیٹ میں ہیں وہ طمع، جرحس، شہوت، تحمل، خودنمایی اور گونا گون آننوں سے بھی دنیا کو کھاتا ہے اور جو کچھ اس کے باتحم میں آتا ہے اور جہاں تک اس سے ملکن ہوتا ہے اپنے پیٹ لو بھرتا رہتا ہے۔)

﴿۲۲﴾ **مومن وہ ہے جس میں سات خصلتیں جمع ہوں:** امیر المؤمنینؑ سے منقول ہے کہ آپ نے فرمایا: مومن وہ ہے جس کی کمائی حلال ہو، اخلاق نیک ہوں، باطن اچھا ہو، اضافی بال کو خرچ کرے، بے معنی بالتوں سے پرہیز کرے، لوگ اس کے شر سے محفوظ ہوں اور لوگوں کے ساتھ انصاف سے پیش آئے خواہ فیصلہ اس کے حق میں نہ ہو۔

﴿۲۳﴾ **مومن کی سات درجے ہیں:** امام جعفر صادقؑ سے منقول ہے کہ آپ نے فرمایا: مومنین کے سات درجے ہیں اور ان میں سے کسی درجہ پر بھی فائز ہونے والا خدا کی مزید عنانوں کا مستحق قرار پاتا ہے نیزہ ترقی اسے اپنے درجے سے خارج کر کے کسی دوسرے کے درجے پر نہیں لے آتی؛ خدا کی مخلوق پر گواہ افراد، نجبا، مجتہ، نجدا (صاحبان شجاعت) اہل صبر، اہل تقوٰ، وراس مغفرت ہیں۔ (شرح: گواہاں خدا سے مراد تبلیغ اور ان کے اوصیاء ہیں کہ جو تبلیغ احکام اور حساب اور شفاعة کا واسیلہ ہیں۔

نجباء وہ افراد ہیں کہ تربیت دینی میں استثنے کا مل ہو گئے کہ مقام عصمت کے قریب ہیں گئے اور معاشرہ کی اصلاح اور تربیت کرنے والے ہو گئے جیسے سلمان وابوزر، نجابت پرورش اولاد کے معنی رکھتا ہے گزرے کو نجیب کہتے ہیں یعنی اس کی اصل پاک ہے اور عورتوں میں بھی نجابت اسی معنی میں ہے۔

ممجتنہ وہ افراد ہیں کہ ان کی اسلامی تربیت اس حد تک ہو گئی ہے کہ امتحان دے سکتے ہیں اور اس سے اچھی طرح عبده برآء ہو سکتے ہیں۔ یہ تیسرے درجے میں ہیں۔

نجداء مجاهدین را حق ہیں کہ دین کی حقیقی فہم رکھتے ہیں اور اس راہ میں قتل کرتے ہیں اور قتل ہو جاتے ہیں اگرچہ بنو زان کی دینی تربیت حد

اہل صبر وہ لوگ ہیں کہ تحصیل دین اور اسکی تربیت میں کوشش کرتے ہیں اور برداری دکھاتے ہیں۔ یعنی دورانِ شاگردی۔

اہل تقویٰ افراد محتاط ہوتے ہیں خود کو شبہ کے مقامات سے بچاتے ہیں اور غریشوں سے دوچار نہیں ہوتے۔

اہل مغفرت وہ لوگ ہیں جن کی دینی تربیت مکمل نہیں ہوتی اور کبھی کبھی گناہ کے مرتكب ہو جاتے ہیں لیکن خدا ان سے درگز کرتا ہے۔

ظاہرِ حدیث کا مطلب یہ ہے کہ لوگوں میں استعدادِ ایمان مختلف ہے اور اس کے سات درجے ہیں اور صاحبِ استعداد پھلے درجے سے اوپر کے درجے پر نہیں جاتا بلکہ اپنے درجہ میں مقامات کو طے کرتا ہے نہ کہ یہ مطلب ہے کہ مراتبِ ایمان ایک دفعہ ہی حاصل ہو جاتے ہیں اور مرتبہ بھی نہیں ہوتے۔

﴿۲۴﴾ سات افراد کے دل میں ایمان کی چاشنی داخل نہیں ہوتی: امام حضرت صادقؑ نے فرمایا: سندھی، زنجی، خوزستانی، گردی، بربری، رے کے صحرا میں رہنے والے اور اُس شخص کے دل میں کہ جس کا نطفہ زنا سے ٹھہر اہوا ایمان کی چاشنی داخل نہیں ہوتی۔

﴿۲۵﴾ سات قسم کے علماء جہنمی ہیں: امام حضرت صادقؑ نے فرمایا: کچھ علماء ایسے ہوتے ہیں جو اپنے علم کو خیر کرنے میں خوش ہیں اور یہ علم ان سے آگئیں بڑھتا تو ایسے علماء جہنم کے پہلے درجے میں ہوں گے، کچھ علماء ایسے ہوتے ہیں کہ جب انہیں وعظ لیا جاتا ہے تو منہ پھیر لیتے ہیں اور جب وہ خود وعظ کرتے ہیں تو ایسے علماء جہنم کے دوسرا درجے میں ہوں گے۔ ان میں سے کچھ علماء اپنے علم کو امراء اور اشراف میں تقسیم کرتے پھرستے ہیں اور غریبوں، مسکینوں کے بیہاں اس کے لئے کوئی جگہ نہیں پاتے تو ایسے علماء جہنم کے تیسرا درجے میں ہوں گے، اور کچھ علماء ایسے ہوتے ہیں جو اپنے علم کے راستے میں سلاطین و جابر حکمرانوں کی روشن پر چلتے ہیں یعنی اگر ان کی بات کو رد کر دیا جاتا ہے یا ان کے حق میں کوئی کوتاہی ہو جاتی ہے تو وہ غضباناً کہ ہو جاتے ہیں تو ایسے علماء جہنم کے چوتھے درجے میں ہوں گے، کچھ علماء ایسے ہوتے ہیں جو اپنے علم کو اپنی مردانہ وجہت اور عقل کی نمائش کے طور پر پیش کرتے ہیں تو ایسے علماء جہنم کے ساتویں درجے میں ہوں گے۔

(شرح: ساقویں فقیم کے علماء سے وہ لوگ مراد ہیں جو علم اور دین کو ظواہر اور لوگوں کی عقولوں کے مطابق بیان کرتے ہیں اس طرح احکامِ خداوندی میں تغیر اور تبدیلی کرتے ہیں)۔

﴿۲۶﴾ سات چیزیں ایسی ہیں جنہیں اللہ (عز و جل) نے پیدا کیا مگر وہ درحم مادر سے نہیں نکلیں: امام حسنؑ سے منقول ہے کہ شاہزادم نے ایک طویل گفتگو کے دوران آپ سے اُن سات چیزوں کے بارے میں دریافت کیا جنہیں اللہ عز و جل نے پیدا کیا مگر وہ درحم مادر سے نہیں نکلیں تو آپ نے فرمایا: حضرت آدم، حضرت حواء، گوند حضرت ابراہیم، ناقہ حضرت صالح، بخت کا سانپ، وہ کو اجھے اللہ نے بھیجا تاکہ وہ زمین کھو دے اور ابلیس اعنة اللہ۔

﴿۲۷﴾ اللہ نے اسلام کو سات حصوں میں قرار دیا: عمار ابن ابی الاحوص سے منقول ہے کہ میں نے امام حضرت صادقؑ سے

سوال کیا کہ کچھ لوگ ایسے ہیں جو امیر المؤمنین کے عقیدتمند ہیں اور انہیں تمام لوگوں سے افضل قرار دیتے ہیں لیکن (اس کے باوجود بھی) ان کی خصیات اس قدر بیان نہیں کرتے حتیٰ کہ ہم آپ حضرات کی خلیلیت بیان کرتے ہیں تو کیا ہم ان سے وقتی رکھیں تو تمام نے مجھ سے فرمایا ہاں، فی الجملہ ان سے وقتی رکھوا کیا اللہ عنہ و جل جل کا مرتبہ رسول خدا سے بڑھ کر نہیں ہے؟ کیا رسول خدا کا مرتبہ ہم سے بڑھ کر نہیں ہے؟ کیا ہمارا مرتبہ تم لوگوں سے بڑھ کر نہیں ہے؟ اور کیا تم لوگوں کا مرتبہ ان لوگوں سے بڑھ کر نہیں ہے جو تم سے الگ ہیں؟ بلاشبہ اللہ عنہ و جل نے اسلام کو سات حصوں میں قرار دیا ہے: صبر، سچائی، یقین، خوشنودی، وفا، علم اور حلم۔ اس کے بعد ان کو لوگوں میں تقسیم کیا، لہذا جس کسی میں یہ سات صفتیں پائی جائیں اس کا ایمان کامل ہے اور تمہل بھی اپنے کچھ لوگوں کو ایک حصہ سے نواز۔ آپنے کو دو حصوں سے، کچھ کو تین حصوں سے، کچھ کو چار حصوں سے، کچھ کو پانچ حصوں سے، کچھ کو چھ حصوں سے اور کچھ کو سات حصوں سے نواز۔ لہذا جس کے پاس ایک حصہ ہے اسے دو پر محول مت کرو، نہ دو حصوں کے مالک کو تین پر، نہ تین حصوں کے مالک کو چار پر، نہ چار حصوں کے مالک کو پانچ پر، نہ پانچ حصوں کے مالک کو چھ پر، اور نہ یہ چھ حصوں کے مالک کو سات پر، کیونکہ تمہارا اس طرح کرنا ان پر مرا گذرے کا ورم ان کو مفترکر کر دو گے، بلکہ ان سے ذمی سے پیش آؤ اور ان کے لئے عمل کرنے میں آسانی پیدا کرو۔

میں تم کو ایک مثال دیتا ہوں تاکہ تم اس کے ذریعے میری بات کو سمجھ جاؤ۔ ایک مسلمان شخص تھا کہ جس کا ہمسایہ کافر تھا اور اس کا دوست بھی، لہذا اس مومن نے چاہا کہ اس کا دوست بھی مسلمان ہو جائے تو اس نے اس کا فردوست کے سامنے اسلام کی خوبیاں بیان کر کے اس کے سامنے اسلام کو ایک پسندیدہ مذہب بن کر پیش کیا، یہاں تک کہ وہ اسلام لے آیا۔ جب صحیح ہوئی تو وہ منون اس نو مسلم دوست کو اس کے گھر سے مسجد کی طرف لے گیا تاکہ اس کے ساتھ وہ بھی نماز فخر کو جماعت پڑھ لے۔ جب وہ نماز پڑھ گئی تو اس سے نہایا کیا اچھا ہوا گرہم طلوع آفتاب تک ذکر الٰہی میں مشغول رہیں تو وہ مان گیا، پھر اس نے کہا تم ظہر کا وقت آئے تک قرآن سیکھ لیتے تو بہتر تھی اور اس طرح آج روزہ بھی رکھ لیتے تو یہ سونے پر سہا گہ بہوگا تو اس نے یہ بات مانتے ہوئے روزہ رکھ لیا اور نماز ظہر و عصر پڑھ لیں تو اس نے کہا اگر تھوڑا اور صبر کر لیتے اور مغربین بھی پڑھ لیتے تو زیادہ اچھا ہوتا تو اس نے اس پر بھی عمل کیا اور نماز مغربین پڑھی اور پھر وہ دونوں انچھے گھٹرے ہوئے اور اس طرح اس مسلم کو ناقابل برداشت تکلیف کا سامنا کرنا پڑا؛ جب اگلوں آیا تو اس نے گذشتہ کل والے پروگرام کو پھر عملی جامد پہنانے کا ارادہ کیا اور اس کے گھرے دروازے پر دستک دے کر کہنے لگا: چلو مسجد چلتے ہیں تو اس نے جواب دیا: مجھ سے ذور ہو جاؤ کہ یہ بہت سخت دین ہے مجھ میں اتنی برداشت نہیں۔

الہذالوگوں کے ساتھی کے ساتھیوں میں آؤ! کیا تم کوئی معلوم کہتے ہیں امیہ کی حکومت کی بنیاد تواری، زبردستی اور ظالم پر کچھی کوئی تھنی جگہ بھاری حکومت زمی، دل جوئی، وقار، ترقی، حسن معاشرت، پرہیز گاری اور احتجاد پر قائم ہے، پس لوگوں کو اپنے دین کی طرف رغبت دلا اور اپنے مسلک میں شامل کرلو۔

﴿۲۸﴾ اللہ نے نبی کو سات خوبیاں عطا کیں: ایک طویل روایت میں امام حسن فرماتے ہیں کہ ایک یہودی رسول خدا کے پاس حاضر ہوا اور ان سے کچھ چیزوں کے لئے موالات کیے۔ ان میں سے ایک سوال یہ تھا کہ مجھے ان سات خصوصیات سے آگاہ کیجئے جوانبیاء میں سے صرف آپ گو عطا کی گئیں اور امتوں میں سے صرف آپ کی امت کو عطا ہوئیں۔ نبی اللہ نے فرمایا: اللہ عزوجل نے مجھے سورہ محمد، اذان، مسجد میں نماز جماعت، روز جمعہ، نماز جنازہ اور تین نمازوں (نحر، مغرب اور عشاء) میں بلند آواز سے قرأت عطا کیں اور میری

یہودی کہنے لگاے محمدؐ بالکل درست فرمایا، پس سورہ حمد کے قاری کا اجر کیا ہے؟ رسول خدا نے فرمایا: سورہ حمد پڑھنے والے کے لئے ہر اس آیت کی تلاوت کا ثواب ہے جو آسمان سے نازل ہوئی، البتہ جہاں تک اذان کا تعلق ہے تو میری امت کے موذنین نبیوں، صدیقوں، شہداء اور صالحین کے ساتھ مجھوں ہوں گے، زمین پر میری امت کی جماعت کی صفائی ایسی ہیں جیسے آسمان میں فرشتوں کی صفائی نیز جماعت کی ایک رکعت کا ثواب فرادی نماز کی چونیں رکعتوں جتنا ہے اور ہر رکعت خدا کے نزدیک چالیس سالہ عبادت سے زیادہ پسندیدہ ہے، روز جمع (ایک نجٹہ میں روز قیامت) کو خدا ولین و آخرین کو جمع کر کے اگ تو جو مومن نماز جماعت کے لئے گیا ہو گا خدا اس سے قیامت کی ہولناکیوں کو دور رکھے گا اور پھر بطور جزا اُسے جنت عطا کرے گا، بلند آواز سے قرأت سے جہاں تک اس کی آوازگئی ہو گی جنم کی آگ کے شعلے اس سے اتنے ہی دور ہیں گے، وہ میں صراط سے گذر جائے گا اور اسے سرو بخشنا جائے گا یہاں تک کہ وہ جنت میں داخل ہو جائے، چھٹی خصوصیت کے متعلق یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ میری امت سے روز قیامت کی ہولناکیوں کو دور رکھے گا جس طرح کہ قرآن میں بھی ہے، جو مومن بھی نماز جنازہ میں شریک ہوتا ہے خدا اُس کے لئے جنت واجب کر دیتا ہے سوائے اس کے کوہ متفاق ہو، عاق ہو یا بد جنت۔ اور اگرناہابن کبیرہ سے آمودہ لوگوں کے لئے میری شفاعت ہے سوائے شرک اور ظلم کرنے والوں کے (کہ ان کے لئے میری شفاعت نہیں ہوگی)۔

یہودی نے کہا۔ آپؐ نے بالکل بجا فرمایا اور میں گواہی دیتا ہوں کہ نہیں ہے کوئی معبد مگر اللہ اور بلاشبہ آپؐ اُس کے بنہ اور رسول خاتم النبیین، امام المتقین اور رسول رب العالمین ہیں۔ لہذا جب وہ اسلام لے آیا اور اس کا ایمان مضبوط ہو گیا تو اس نے ایک سفید ورق نکالا کہ جس میں ہر وہ بات لکھی ہوئی تھی جو رسول خدا نے کی، پھر اس نے کہا۔ اے اللہ کے رسول، اُس ذات کی قسم کہ جس نے آپؐ کو مبعوث کیا میں نے ان باقتوں کو کہیں اور سے نہیں بلکہ اُن الواح میں سے نقل کیا ہے جنہیں اللہ نے حضرت موسیؐ کے لئے تحریر کیا تھا اور میں نے توریت میں آپؐ کی فضیلت کا مطالعہ کیا تھا مگر میں اس کے منسلق شک میں پڑ گیا تھا تو اے محمد، یقین تکچھے میں چالیس سال سے آپؐ کا نام توریت میں سے مٹا تا آرہا ہوں گر جب بھی مٹتا تھا پھر سے ثابت ہو جاتا تھا نیز میں نے توریت میں یہ بھی پڑھا تھا کہ آپؐ کے علاوہ یہ مسائل کوئی نہیں تباہے گا اور جب آپؐ جواب دے رہے ہوں گے تو حضرت جبریلؐ آپؐ کی داشت جانب، حضرت میکائیلؐ آپؐ کی بائیں جانب اور آپؐ کے جانشیں آپؐ کے سامنے کھڑے ہوں گے تو رسول خدا نے فرمایا: تم بالکل ٹھیک کہہ رہے ہو، یہ جرسیل میری داشت جانب، مکائیل میری بائیں جانب اور میرے وحی علیٰ اہن ابی طالبؐ میرے سامنے کھڑے ہیں تو یہودی ایمان لے آیا اور اس کا اسلام پڑھلوں تھا۔

﴿۲۹﴾ گائیے اور اونٹ سات افراد کی قربانی کرے لئے کافی ہیں: یونس ابن یعقوب کہتا ہے کہ میں نے امام جعفر صادقؐ سادقؐ سے اس گائے کے بارے میں سوال کیا جسے بطور قربانی ذبح کیا جاتا ہے تو آپؐ نے فرمایا: یہ سات افراد کے لئے کافی ہے؛ امام جعفر صادقؐ سے منقول ہے کہ جب سات افراد میں کربلا کریں تو ایک گائے اور ایک اونٹ کافی ہیں خواہ ایک ہی گھر کے افراد ہوں یا مختلف گھروں کے۔  
(شرح: یہ مسحی قربانی کے بارے میں ہے)۔

﴿۳۰﴾ سورج کسرے سات پرت ہیں اور چاند کمرے بھی: محمدؐ مسلم سے منقول ہے کہ میں نے امام محمد باقرؐ سے عرض کی کہ میں آپؐ پر قربان، سورج میں چاند سے زیادہ حرارت کیوں پائی جاتی ہے؟ تو امامؐ نے فرمایا: بے شک اللہ تعالیٰ نے سورج کو آگ کے نہ، اور صاف بانی سے یہاں کیا سے، ایک برت اس کی، ایک برت اس کی، یہاں تک کہ جس سات پرت ہو گئے تو اسے آگ کا لباس بینا، اور

اسی وجہ سے سورج میں چاند سے زیادہ حرارت پائی جاتی ہے۔

راوی نے عرض کی میں آپ پر قربان، پھر چاند کا کیا معاملہ ہے؟ تو آپ نے فرمایا: اللہ تبارک و تعالیٰ نے چاند کو آگ کے نور سے پیدا کیا اور صاف پانی سے ایک پرت اس کی اور ایک پرت اس کی، یہاں تک کہ جب سات پر تمیں ہو گئیں تو اسے پانی کا لباس پہنا دیا اور اسی وجہ سے چاند سورج سے مردہ ہے۔

(شرح: جدید بہیت داؤں کی نظر میں سورج مادہ کا ایک بہت بڑا ڈھیر ہے جو زمین سے لاکھوں گناہ بڑا ہے اور تیزی سے حرکت اور خود چکر کھانے کے باعث اس کا مادہ ہمیشہ پھکھلا رہتا ہے اور روشنی اور حرارت سے اس میں طوفان اٹھتے رہتے ہیں۔ اب تک یہ سمجھا گیا ہے کہ اس کے چند پرت ہیں۔ مرکزی پرت اور گیسی پرت جو مرکزی پرت کو حلقت میں لیے ہوئے ہے اور سیال مادہ کی پرت اور زمین کے پھرروں کی طرح سخت پھر لیلے پر اور آتشین شعلوں کی پرت کہ جس میں عظیم طوفان اس کی طرح پیدا ہوتے رہتے ہیں اور فاسنورس کی پرت کہ گیس کی مانند ہے جس سے شعاعیں پھوٹی ہیں لیکن مواد کے ملے رہنے سے ایک ہی جسم نظر آتا ہے۔ اب تک آفتاب کے جو عناصر دریافت ہو چکے ہیں وہ یہ ہیں:

- ۱۔ کیلیشم کہ سورج کے پنکھدار حصول میں چکراتی ہے یا جو اس کی نضامیں متمرکز رہتی ہے۔

۲۔ ہائیڈروجن جوزیریں شعاعوں کے دمّن میں نمایاں ہوتی ہیں۔

۳۔ آسٹھین جو سورج کی تاریک نکی میں اونٹھایا جاتا ہے۔

۴۔ سوڈیم کہ جو تحریب اور مطالعکی رو سے سب سے پہلا غضرت ہے جو اس میں دریافت ہوا۔

اس طرح سورج کی تہوں کو سات شمار کیا گیا ہے۔ ایک تباہ بخاری کی کہ ظاہر اتمام ہائیڈروجن ہے اور ایک تہہ نور آتش کہ جس میں دیگر عناصر شامل ہیں علاوہ نور کے کو طبعی طور پر ایک سیالی غضرت ہے۔ کالوریک کے مانند کہ جس کی حرارت بغیر بیان کیے یا جسم کی کی کے روشنی دے رہی ہے اور اسی اعتبار سے کہا جاتا ہے کہ ہر سینٹ چالیس لاکھنٹ ان عظیم کردے کے حجم اور مدن سے کم ہو جاتے ہیں اور بتدریج اس کی قوت کم ہو رہی ہے اور نتیجہ میں ہزاروں بلکہ لاکھوں سال بعد ایک بچھے ہوئے کوئی کی طرح ہو گا کہ آگ لیے ہو گا لیکن بہت کم جلتا ہو گا یہاں تک کہ بالکل ختم ہو جائے اور نتیجہ میں بالکل منتحر ہو جائے گا چنانچہ قرآن کا ارشاد إذا الشمس كورت (جب سورج کی روشنی لبیٹ دی جائیگی) پورا ہو جائے گا ہر حال حاصل یہ ہے کہ سورج کا اتمام ہائیڈروجن گیس پر مشتمل ہے اور دیگر عناصر سے مل کر اس سے ایک لوری طبق پیدا ہوتا ہے جس کو نور آتش سے تعبیر کیا جاتا ہے کیونکہ شعلہ پورے کا پورا گیس ہے کہ حرارت کا منبع ہے اور مادہ اور دیگر عناصر سے مخلوط ہوتا ہے اور پھر گیس کی تبدیلی سے ہائیڈروجن پیدا ہوتی ہے اور دوبارہ روشنی پیدا ہوتی ہے۔ یہاں تک کہ ساتویں بار کہ اس کی روشنی ہائیڈروجن میں تبدیل نہیں ہوتی بلکہ فضا کی تشكیل کرتی ہے اور شعاعوں کو منتشر کرتی ہے۔ جدید نظریہ کے مطابق چاند ہماری زمین کا نگر اتحا جو سورج سے جدا ہوئی تھی اسی طرح اس سے پہلے کہ زمین خلندی ہوتی چاند اس سے چنگاری کی صورت میں جدا ہو گیا اور زمین کے گرد مدار میں چکر لگانے لگا۔

اسی وجہ سے چاند کے تمام مادوں اور پرتوں کا منع سورج ہے لیکن چھوٹا ہونے کے سبب اس کے اوپر کی پرت جو ہائیڈروجن کی ہے اس کے مادوں نے جلنے والا عمل چھوڑ دیا اور تھوڑا سرداور سخت ہو گئے اور سخت پھر لیلی چٹانوں اور پہاڑوں کی صورت نکل آئی کیونکہ ان میں سے کچھ کی تبدیلی کہ ہائیڈروجن گیس کا مرکب ہے پھر وہ سے محسوس کی جاسکتی ہے اور علمی فارمولے لے گئی اس کو ثابت کرتے ہیں اور شاند سورج کی پھر لیلی

پرت بھی اسی قبیل سے ہو کیونکہ اس کی قدامت کے حوالے سے ممکن ہے۔ اس کرہ بزرگ کے نور میں ایک ٹکڑا سرد ہوا اور چنانوں کی تشکیل ہوئی اور اس روایت میں خالص پانی ہائینڈ رجن کے لئے ہی کہا گیا ہے کہ چاند کے گولے کے اوپر چنانوں کی تشکیل کا سبب بنا۔

﴿۳۱﴾ دنیا ہفت اقلیم پر مشتمل ہے: امام جعفر صادقؑ سے منقول ہے کہ دنیافت اقیم پر مشتمل ہے: یا جوج، یا جون، روم، چین، زنج، قوم موئی اور بابل کے ممالک۔

(شرح: اقیم سریانی لفظ ہے اور زمین کی تقسیم سات حصوں میں اصولِ مکملہ اور آشور کے تحت کی گئی ہے اس کا پہلا مبدأ سات ستاروں کے قطعات کے الہیت اور انتظام چلانے کے عقیدے سے ہے۔ اس عقیدہ کی رو سے، ممناسبتِ گردش و تناوب مدار ہر ایک حصہ زمین کا انتظام کرنے والا اور دیکھ بھال کرنے والا ایک ستارہ سمجھا جاتا ہے چنانچہ عالمے ہیئتیوناں اور بالخصوص بطیموس نے اس تقسیم سے زمین کی جغرافیائی تنظیم میں فائدہ اٹھایا ہے اور چونکہ زمین کی (زیادہ) آبادی ربع شمال میں پائی جاتی ہے اس لئے خط استواء کو عرض بلد کی ابتداء قرار دیا اور شہابی سمت بڑھے اور جزاً کناری جو آبادی کے آخری نقطہ پر مغربی سمت میں ہیں اور بحر اطلس تک میں ہیں کو طول البد کی ابتداء قرار دیا گیا اور وہاں سے مشرق کے آخری مقام تک پہنچ۔ ان دو ملاحظات کے ذریعے آبادی زمین کے عرض تک چھیا سخ درجہ کے سات حصے کیے گئے کہ جن میں ہر ایک کا طول مغرب سے مشرق تک ہے لیکن ان کا عرض اختلاف کے ساتھ آٹھ ہے بادہ درجے تک ہے اور ان کے نام اقلیم ایک، دو اور سات تک کیے جاتے ہیں۔

یہ اصطلاح چند ہزار سال تک بھیت دانوں اور جغرافیو دانوں کے درمیان عام معمول رہی لیکن آخر میں بڑے جغرافیہ دانوں نے آبادی زمین کو منطقوں اور آب و ہوا اور پیدائشی مناسبات اور پوش طبیعی کے مطابق تقسیم کیا اور اس طرزِ فکر سے زمین کی اقیم تقسیم کی تعبیر اب یوں کی گئی۔

منطقة حارة، منطقة معتدلة، منطقة باردة، منطقة مدiterranean (Mediterranean)۔

اس روایت میں امام ششم نے اقیمی تقسیم کو اسی نظریہ کے مطابق اپنایا ہے لیکن دقت تراور جام تر نظریہ سے دیکھا جائے تو یہ ہے کہ چونکہ انسان ہر نقطہ زمین میں پایا جاتا ہے تو جہاں کا بھی باشدہ ہے اس سر زمین کے اثرات، قدرتی آثار اور مقتضیات کا خلاصہ اس کی ذات میں نظر آتا ہے اور وہ دہاں کے نصف طیحی جغرافیہ اور صنائی کی بہتر نشاندہی کرتا ہے بلکہ اس کا سیاسی جغرافیہ بھی انسان کی روشنی کی وجہ سے تشکیل پاتا ہے۔ اس جست سے امام نے اقلیم کا انسانوں کے مختلف انساب کے ذریعے تعارف کر دیا ہے۔

۱۔ زرد جلد والے وحشیوں کا اقیم جو یا جون یا جونج کے نام سے جانے جاتے ہیں۔

۲۔ سفید جلد والے متدن اور شہروں میں آباد لوگوں کا اقیم جو روی ہیں۔

۳۔ زرد جلد والے شہروں میں آباد لوگوں کا اقیم جیسے چینی ہیں۔

۴۔ سیاہ جلد والوں کا اقیم جیسے جہشی ہیں۔

۵۔ صحراء گرد سامیوں کا اقیم جیسے عرب و یہود ہیں۔

۶۔ آریانزاد افراد کا اقیم جو ایران، ہند اور یورپ میں آباد ہیں۔

چونکہ اس حدیث کے جراء کا وقت آٹھویں صدی عیسوی ہے اس وقت تک روم میں بیزانس کی حکومت تھی اور یورپ کے صحرائی قبائل کا ان سے کوئی رابطہ نہیں تھا۔ امام نے روم کو اسی لئے مستقل منطقہ اور جدہ اقلیم محسوب کیا ہے۔)

(۳۲) سات مقامات پر کوئی مخصوص دعا نہیں پڑھی جاتی: امام محمد باقرؑ سے منقول ہے کہ سات مقامات پر کوئی مخصوص دعا نہیں ہے: نماز جنازہ، قوت، مستخار (کعبہ کے پاس ایک مقام)، صفا، مرود، عرفات میں وقوف کے دوران اور طواف کی دور کتوں میں۔

(شرح): مقصد یہ ہے کہ ان مقامات پر شخص مومن جن الفاظ میں دعا مانگے کافی ہے۔ اگرچہ بہتر یہ ہے کہ وہ دعائیں جو پیغمبر اکرمؐ اور ائمہ علیہم السلام سے مردی ہیں پڑھی جائیں۔

(۳۳) سات افراد کو قرآن نہیں پڑھنا چاہئے: حضرت علیؑ سے منقول ہے کہ سات افراد کو قرآن نہیں پڑھنا چاہئے: رکوع کرنے والے کو، بجدہ کرنے والے کو، بیت الخلاء میں، حمام میں، بُکب، نفاس اور حیض کی حالت میں۔

مؤلف کتاب فرماتے ہیں کہ ایسا کرنا کرو ہے اور اس سے منع نہیں کیا جا رہا، کیونکہ بُکب، نفاس اور حیض کی حالت میں تلاوت قرآن جائز ہے سوائے چار آیات بجدہ کے اور وہ سورہ سجدة، سورہ هم، سجده، سورہ والنجم اور قرآن اسم رب ہیں؛ اس کے علاوہ مرد کے لئے حمام میں قراءۃ قرآن کا جواز وارد ہوا ہے بشرطیکہ مقصد گتنامانہ ہو اور اس نے لگ پہن رکھی ہو، البتہ رکوع اور بجدہ میں قرآن نہیں پڑھا جائے گا کیونکہ اس میں تسبیح کا وظیفہ ہے سوائے نماز حاجت کے کہ اس کے جواز میں روایت ہے: بیت الخلاء کا مسئلہ یہ ہے کہ قرآن کو اس میں تلاوت کیے جانے سے محفوظ رکھنا ضروری ہے اور ہر ہی بات نفاس کی تو اس کا مسئلہ حیض کی مانند ہے۔

(۳۴) قرآن سات حروف پر نازل ہوا: حجاج ابن عثمان سے منقول ہے کہ میں نے امام جعفر صادقؑ سے عرض کی کہ آپ حضراتؑ کی روایتیں ایک دوسرے سے مختلف کیوں ہوتی ہیں؟ آپ نے فرمایا: قرآن سات حروف پر نازل ہوا ہے اور کم سے کم جو رعایت ایک امام کو حاصل ہے وہ یہ ہے کہ وہ سات طریقوں سے فتویٰ دے۔ اس کے بعد فرمایا: یہ ہماری بخشش ہے چاہے تو اس سے فائدہ اٹھاؤ اور چاہے ہے تو اس سے باز رہو۔

رسول خدا نے فرمایا: اللہ عزوجل کی جانب سے میرے پاس ایک آنے والا آیا اور کہنے لگا: اللہ آپ حکوم دیتا ہے کہ آپ قرآن ایک حرف پر پڑھا کریں، پس میں نے کہا: اے پروردگار! امیری امت کو سمعت عطا فرماتا تو ارشاد ہوا: اللہ عزوجل آپ کو سات حروف پر قرآن پڑھنے کا حکم کرتا ہے۔

(شرح): حروف الف سے آخر تک ۲۸ حروف، جو کو کہتے ہیں اور جہت و سمت میں بھی استعمال کیا جاتا ہے فرمان خداوندی ہے و من یو لهم یو منذ دبرہ الا متحرفًا لقتال (سورہ انفال آیت ۱۶) ”اور جو معرکہ جنگ میں پیٹھ پھیرے گری کی کسی اور سمت لڑنا چاہتا ہو۔“

یہ حدیث عام علمائے اسلام میں معروف ہے اس کا پہلا مفاد یہ ہے کہ آیات قرآنی معانی کی خریزیدار اور سات جهات رکھتی ہیں۔ اگرچہ لوگوں کا عام معمول یہ ہے کہ تمام ظاہر و واضح معنی کو استفادہ اور عمل کا مورد قرار دیتے ہیں لیکن امام کہ ہر جہت کے معنی کا عالم ہوتا ہے مصلحت و قلت کے مطابق اور سائل کی حالت کو یکتھنے ہوئے ہر ایک کے طریق پر ان معنی و جہات سے فتویٰ دیتا ہے اور ائمہ سے بیان کردہ احادیث میں اختلاف کی ایک وجہ بھی ہے کہ آیات قرآنی کے ضمن میں جو مندرجہ مختلف معانی بیان کیے جاتے ہیں وہ سب صحیح ہیں چنانچہ ممکن ہے کہ عام بول چال کا ایک جملہ یا ایک شعر بھی متعدد توجیہات کا حامل ہو۔ جن میں سے ہر ایک اپنی جگہ صحیح ہو۔ اس طرح کہ تمام استعارات کتابیہ ہوتے ہیں کہ چند ایک معانی

ایک دوسرے کے پیچھے ایک ہی جملہ سے مراد ہوتے ہیں۔

لیکن روایت کا دوسرا مفاد یہ ہے کہ قرآن مجید سات تلفظ میں نازل ہوا ہے کہ سات لغت سے عبارت ہے کیونکہ فصحائے عرب جو قرآن کے نزول کے وقت حجاز اور عربستان کے نواحی میں رہتے تھے گو کہ تمام کی زبان فصح و بلغ عربی تھی لیکن لبھج اور تلفظ مختلف رکھتے تھے۔

پہلا طریقہ یہ تھا کہ تمام قرآن کو ایک لبھج اور ایک تلفظ سے اپنایا گیا کہ قرآن میں ہر وجہ سے حقیقتی کہ قراءت کی جہت سے بھی اختلاف پیدا نہ ہو لیکن چونکہ بغیر اکرم نے ملاحظہ کیا کہ عرب نادان ہیں اور پڑھنے لکھنے نہیں ہیں اور ممکن نہیں ہے کہ انہیں آسانی سے اس پر آمادہ کیا جائے کہ وہ قرآن کی نسبت سے ایک لبھج اور ایک مخصوص زبان کی روایت کریں اس وجہ سے خواہش کی کہ قرآن کو عربستان کی سات معرفہ زبانوں میں پڑھا جائے۔ یہیں سے قرآن کی متعدد قراتیں وجود میں آئیں اور قرات کے سات طریقے معرفہ ہوئے جن میں ہر طریقہ نامور انساد اور معرفہ راویان رکھتا ہے اور اس حدیث کے مطابق قرآن کی یہ تمام مختلف قراتیں حقیقی ہیں اور بغیر اکرم پر نازل ہوئی ہیں اور یہ دو وجہ سے ممکن ہے۔ اول یہ کہ جو آیات فرشتہ کے توسط سے آنحضرتؐ کے لئے آئیں یا آپ کے قلب مبارک پر نازل ہوئیں تمام قراتوں کو شامل رکھتی تھیں اور بغیر اکرم بھی اصحاب کے سامنے، جو مختلف قبات سے تعلق رکھتے تھے، ان سب کو تلاوت کرتے تھے اور ہر کوئی اپنے لبھج اور مخصوص قراءت کے مطابق اسے یاد کر لیتا تھا۔

دوسرے یہ کہ قرآن ایک لغت کے ساتھ بغیر اکرم نازل ہوا لیکن چونکہ بغیر اکرم نے خدا سے اجازت لے لی تھی اس لئے بہت سے لبھوں اور مختلف قراتوں کے ساتھ امت کو یاد کر لیا اور جیسا کہ نماز حکم خدا اور حکم رسول کے تحت پڑھی جاتی ہے قرآن بھی مختلف قراتوں سے حکم خدا اور حکم رسول کے تحت پڑھا جاتا ہے اور حکم نبی بھی چونکہ خدا کی اجازت سے ہے قرآن اصلی ہے اسی بناء پر میراً اعتقاد ہے کہ ثبوت و یقین کے بعد تمام مختلف قراتیں حقیقتی قراءت شاذہ۔ قرآن بھی قرآن کے ثبوت اور یقین کے مطابق ہے اور اگر مختلف احکام کے موارد میں بھی مختلف قراتوں سے استفادہ کیا جائے تو کوئی نقصان نہیں ہے کیونکہ اس کو اختیار یائش (منسون کرنا) پر محدود کیا جاسکتا ہے۔

﴿۳۵﴾ اللہ عز و جل کی وہ مخلوق جسم سے اس نے سات عالمین کو خلق کرتے وقت پیدا کیا تھا: محمد ابن مسلم سے منتول ہے کہ میں نے امام محمد باقرؑ سے سنا کہ اللہ عز وجل نے سات عالمین کو خلق کرتے وقت روئے زمین میں کچھ تقوفات پیدا کی تھیں جو اولاد آدم نہیں تھیں اور پھر یکے بعد دیگرے انہیں اپنے عالم کے ساتھ رکھا، پھر اللہ عز وجل نے ابوالبشر حضرت آدم کو خلق کیا اور اس کے بعد ان کی ذریت کو انہی میں سے خلق کیا۔ خدا کی تسمیہ، جب سے خدا نے جنت کو خلق کیا ہے تب سے وہ مومنین کی ارواح سے پڑھے اور جب سے خدا نے جہنم کو خلق کیا ہے تب سے وہ نافرمان کافروں کی ارواح سے پڑھے۔ شاید تمہارا نظر یہ یہ ہو کہ جب قیامت کا دن آئے کا تو خدا اہل بہشت کو ان کی ارواح کے ساتھ بہشت میں اور اہل دوزخ کو ان کی ارواح کے ساتھ جہنم میں رکھے گا اور اللہ عز وجل کی روئے زمین پر اور کوئی مخلوق نہیں ہوگی جو اس کی پرستش کرے، اس کی وحدانیت کا اقرار کرے اور اس کی عظمت کو بیان کرے، ہاں، خدا کی تسمیہ، خدا اور ماہد کے بغیر ایک مخلوق پیدا کرے گا جو اس کی عبادت کرے گی اور اس کو وحدہ لاشریک قرار دے گی نیز اس کے لئے ایک زمین بنائی جائے گی جو ان کی مقتمل ہوگی اور ایک آسمان جو ان پر سایہ فیکن ہوگا۔ کیا اللہ عز وجل نے نہیں فرمایا: یوم تبدل الأرض غير الأرض و السماوات کیا اس دن یہ زمین دوسرا زمین میں تبدیل ہو جائے گی کیا رہ آسمان (بھی بدل جائیں گے) (سورہ ابراہیم۔ آیت ۲۸) اور اللہ عز وجل فرماتا ہے: أفعىنا بالخلق الأول بل هم في ليس من خلق

إِذَا ذُبِّحَتْ كُلُّ مَا يَعْبُدُ

جديدة کیا ہم پہلی بار تخلیق کر کے تھک چکے ہیں؟ (ہرگز نہیں) بلکہ یہ لوگ از سر نو پیدا کرنے کی نسبت شک میں پڑے ہوئے ہیں۔ (سورہ ق- آیت ۱۵)

﴿۳۶﴾ سوائے سات چیزوں کیے آسمانوں اور زمین میں کوئی شے نہ ہو گی: امام موئی کا ظلم فرماتے ہیں: آسمانوں اور زمین میں کوئی چیز نہ ہو گی سوائے سات کے: قضاء و قدر، ارادہ، مشیت، کتاب، موت اور اذن۔ پس جو شخص اس سے ہٹ کر کچھ کہتا ہے تو وہ خدا پر جھوٹ باندھ رہا ہے اور خدا کی بات کا انکار کر رہا ہے۔

(شرح: قضا: ہر چیز کے متعلق اس کی حقیقت کا جمالی علم ہے اور وہ عین علم حق ہے خدا کا اپنی ذات کے متعلق جو تمام موجوداتِ عالم کا پیدا کرنے والا ہے۔

قدر: حق کا تفصیلی علم ہر چیز کے متعلق کہ یہی اس کی ذات ہے جو کشف اشیاء کے لحاظ سے بھی عالم ہے۔

ارادہ: ہر چیز کے وجود کی بہودی کے لحاظ سے علم ہونا۔

مشیت: ہر موجود کے متعلق خدا جو کچھ کرنا چاہتا ہے جسے کلد کن سے تعبیر کیا ہے۔

کتاب: ہر چیز جیسی وہ سے اس کے مطابق اس کا نقش و قالب ہے کہ جو امکان میں ہو اور اسی کو ماہیت سے تعبیر کرتے ہیں۔

ابل: ہر مولود کا وقت پیدائش ہے جو موجودات کے نبی تدریج و تسلیل کے لحاظ سے اس وجود کے مقدمات سے اس کے مستقبل کے بارے میں اندازہ میں کرتا ہے۔ اور سارے وہ علوم جن کالوگوں میں شورو غوغما (یاد ہوم دھڑکا) ہے جو حقیقتاً بالکل ناقص ہے اس وجہ سے پیدا ہوتے ہیں۔ پرانے زمانے کے فلسفیانہ، علوم اور خصوصاً نجوم، مل، جفراء و درود جید کے تمام علوم اور حیرت انگیز اکشافات و ایجادات جو آخر تک ہو رہی ہیں یا آئندہ ہو گی اس بنیاد پر ہو گی۔ یہ سب باتیں گناہوں میں بھی آئکتی ہیں لیکن اس کی وجہ سے قدرت کا جبرا لازم نہیں آتا۔ کیونکہ گناہ بندوں کے کامل ارادہ و اختیار سے ہوتا ہے اور قضا و قدر اور مشیت ایزدی اس پر پابندی عائد کرتی ہے۔ یہ بات تو خود ہی جبر کو باطل قرار دیتی ہے نہ یہ کہ جبر کو لازم قرار دے۔ بالکل ایسے کہ جیسے کوئی آقا کچھ مال یا کوئی حسین کنیز اپنے غلام کے حوالے کر دے اور اسے حکم دی دے کہ اس کی خلافت کرنا مکمل تکمدداری کرنا اور ساتھ ہی یہ بھی کہہ دے کہ اگر تم نے کوئی خیانت کی تو سوکوڑوں کی سزا تھیں دونگا اور پھر اعلان کر دے کہ میں فلاں دن سفر پر روانہ ہو رہا ہوں اور اس صورتحال میں تو بہت زیادہ دیکھ بھال کرتے رہنا اور اس کے پاس ایسے وسائل ہیں کہ چاہے تو وہ ہر طرح کی خیانت کاری کی روک تھام کر سکتا تھا لیکن پھر بھی اس غلام کو آزاد چھوڑا ہوا ہے۔ اور مکمل اختیار دیا ہوا ہے لیکن غلام خیانت کا مرتكب ہوتا ہے۔ سواس صورتحال میں یہ تو بندہ (غلام) خیانت کرنے پر مجبور تھا اور نہ آقا اس کو سزا دینے میں ظالم قرار پائے گا اور نہ اس کے لئے عذر ہے کہ جب آقا کو روک تھام کی قدرت تھی تو کیوں نہ روک دیا۔

﴿۳۷﴾ نجاشی کی وفات پر نبی نے سات تکبیریں کہیں: حضرت علی فرماتے ہیں کہ جب جبریلؑ نے رسول خدا کی خدمت میں حاضر ہو کر نجاشی (جنشہ کے بادشاہ) کی موت کی خبر دی تو آپؑ غمگین ہو کر گریہ کرنے لگے اور فرمایا کہ تم لوگوں کا بھائی اضمہ، (ینجاشی کا نام تھا نجاشی جنشہ کے ہر بادشاہ کا لقب ہوتا تھا جیسے فرعون ہر بادشاہ مصر کو کہتے تھے) انتقال کر گیا، پھر آپؑ ایک میدان کی جانب تشریف لے گئے اور نجاشی پر نماز پڑھی اور سات تکبیریں ادا کیں تو اللہ تعالیٰ نے آپؑ سے سارے جبابات دور کر دیئے اور آپؑ نے جنشہ میں رکھے ہوئے جنازوں کا

مشابہہ کیا۔

(شرح: نمازِ میت میں لازم ہے کہ نمازگزار جنازہ کے برابر سمت قبلہ میں مخصوص وضع کے ساتھ نماز ادا کرے اور یا اہتمامِ بجاشی کی نسبت، پنځبر اکرمؐ کے لئے قدرتِ خداوندی سے کیا گیا ہے یہ ظاہر ہے کہ تمام اصحاب اس نماز میں شریک نہیں ہوئے کیونکہ یہ اہتمام ان کے لئے نہیں تھا۔ نمازِ میت میں پانچ بکبیریں ہوتی ہیں اور یہ دو اضافی بکبیریں خاص بجاشی کے لئے اور جنگِ احد میں حضرت حمزہ ابن عبدالمطلبؑ کے لئے پڑھی گئیں۔ اس نماز میں ہر بکبیر کے بعد دعا لازم ہے لیکن ان دو اضافی بکبیریوں کے بعد کوئی چیز بیان نہیں کی گئی)۔

﴿۳۸﴾ جب خدا کسی قوم پر غضبناک ہو جائے مگر ان پر عذاب نازل نہ کرے تو انہیں سات مصیتوں میں مبتلا کر دیتا ہے: رسول خدا نے فرمایا: جب خدا کسی قوم پر غضبناک ہو جاتا ہے اور ان پر عذاب نازل نہیں کرتا تو ان پر مبتلا کی مسلط کرتا ہے، ان کی عمریں کم ہو جاتی ہیں، ان کے تھروں کو نفع نہیں ہوتا، ان کے پھل پا کیزہ نہیں ہوتے، ان کی نہیں شاداب نہیں رہتیں، ان سے بارش کو روک لیتا ہے اور ان پر شریلوگوں کو مسلط کر دیتا ہے۔

﴿۳۹﴾ نبیؐ اور اہلیتؐ کی محبت سات مقامات پر فائدہ دیتی ہے: رسول خدا نے فرمایا کہ میری اور میرے اہلیتؐ کی محبت سات ایسے مقامات پر مفید ثابت ہوتی ہے جن کی ہولناکیاں عظیم ہیں: مرتے وقت، قبر میں، قبر سے آٹھائے جانے پر، حساب کے وقت، کتاب کے وقت، اعمال کے تو لے جاتے وقت اور پہلی صراحت سے گذرتے وقت۔

﴿۴۰﴾ اہلسنت حضرات سے مروی روایت کہ زمین سات افراد کے لئے خلق کی گئی: حضرت علیؓ فرماتے ہیں: زمین لسبعدۃ (سات افراد کے لئے خلق کی گئی اور اگر مجھ سے ہی رزق تقسیم ہوتا ہے، میں نہ برستا ہے اور ان کی وجہ سے ہی لوگوں کی مدد ہوتی ہے: حضرات ابوذرؓ، سلامانؓ، مقدارؓ، عماد بن یاسرؓ، حذیفہؓ اور عبداللہ بن مسعودؓ۔ یہ فرمایا: میں ان کا امام ہوں اور یہی وہ افراد ہیں جو حضرت فاطمۃؓ کی نماز جنازہ میں حاضر ہوئے تھے۔

مؤلف کتاب فرماتے ہیں: حضرت علیؓ کا یہ کہنا کہ "زمین سات افراد کے لئے خلق کی گئی" اس کا مطلب نہیں ہے کہ ابتداء سے انتہا تک بلکہ اس سے مراد یہ ہے کہ اس دور میں زمین پر جو انکدھا حاصل تھے وہ ان افراد کی وجہ سے تھے کہ جنہوں نے حضرت فاطمہؓ (سلام اللہ علیہما) کی نماز جنازہ میں شرکت کی تھی، تھیں تقدیری ہے نہ کہ تکونی۔

(شرح: مقصد یہ ہے کہ "لسبعدۃ" کلام کسی چیز کے پیدا کرنے کی غرض اور فائدہ کے ظاہر کرنے کے لئے نہیں ہے اور گفتگو کا حاصل نہیں ہے کہ خلقت زمین کی غرض یہ سات افراد تھے یا یہ کہ رزق، بارش اور مدد کا باعث یہی چند افراد ہیں، لام فائدے کے اظہار کے لئے ہے اور مقصد یہ ہے کہ اس دنیا کا ہمیشہ رہنے والا اور نبیادی فائدہ معرفت حاصل کرتا اور یہاں ہے اور یہ ایمان افراد جانوروں اور جملوں کی مانند ہیں کہ جو ہرستی سے عاری ہوتے ہیں اور مادہ کی تاریک گہرائی اور ووزن کے نچلے درجے کی طرف جا رہے ہیں اور اس دنیا سے حصہ اور اس کی نعمتیں کہ رزق، بارش اور دولت ہیں انہیں میسر نہیں۔ وقت حضرت صدیقہ کبریؓ کے وقت ہی اسلام میں تبدیلی کا آغاز ہو گیا تھا اور کفر و ارتداد ظاہر ہونے لگا تھا۔ صحیح ایمان صرف ان سات افراد میں رہ گیا تھا اور باقی مسلمان یا مخالف یا مرتد یا حالت شک میں تھے البتہ حسینؑ اور امامؑ کے دیگر فرزند اور ابستگان اس زمرہ میں داخل تھے۔

ظاہر اہل سات افراد سے سات خاندان یا مونوں کے سات گروہ مراد ہیں کہ جن میں سے ہر ایک، ایک خاندان یا ایک گروہ سمجھا جاتا تھا اور اس کی تائید وہ روایت کرتی ہے کہ پہلے اسلام اور ایمان کو سات حصول پر تقسیم کیا اور مونوں کے ہر طبقے کے لئے مختلف حصے قرار دے۔ اس روایت میں ایک مشکل یہ ہے کہ عبد اللہ بن مسعود کو ان سات افراد میں شامل کیا گیا ہے حالانکہ شیعہ علمائے رجال ان کی نسبت روش فکر نہیں رکھتے اور تاریخ میں ان کو حقیقیں میں شمار کیا گیا ہے۔ ممکن ہے کہ اس کا بیوی جواب دیا جائے کہ اس دور میں مخلصین میں شامل تھے اور بعد میں مخفف ہو گئے لیکن بہتر ہے کہ ان کے انحراف کے ذکر کو خطاب کی طرف نسبت دی جائے اور کہا جائے کہ وہ مخلصین میں تھے نیز ان کی اہانت اور غش کا جمع قرآن ترتیب کے دوران ان سے سخت گیری کرنا اس کے ثبوت میں پیش کیا جا سکتا ہے اور دوسرا ثبوت یہ ہے کہ ابو بکرؓ کے قرآن کے جمع کرنے کے وقت ان کو شرکی نہیں کیا گیا تھا حالانکہ علم و دانش میں وہ زیدؑ بن ثابت اور رسول سے بہت بہتر تھے)۔

﴿۴۱﴾ جہنم کرے سات دروازے ہیں: محمد ابن فضیل رزقی نے امام حضرت صادقؑ سے، انہوں نے اپنے والد سے اور انہوں نے اپنے جد سے لقیا ہے کہ جہنم کے سات دروازے ہیں: ایک دروازہ وہ ہے جس سے فرعون، ہامان اور قارون داخل ہوں گے، ایک دروازہ سے مشرکین اور کفار داخل ہوں گے یعنی وہ افراد جو ایک پل بھی اللہ پر ایمان نہیں لائے، ایک دروازہ سے بنو امیہ داخل ہو گئے اور یہ دروازہ ان ہی کے لئے مخصوص ہے تاکہ کوئی ان کے لئے رکاوٹ کا سبب نہ بنے؛ یہ باب شعلہ ہے اور باب سقر اور یہی باب ہادیہ ہے کہ ستر خریفیں (ایک خریف کی مدت اسی سال ہے) ان کو دوزخ کی اچھا گہرائی میں دھکیل دیں گی اور جب بھی انہیں اندر دھکیلیا جائے گا دوزخ ایک جوش مارے گی اور ان کو ستر خریفیں اور پر کی جانب پھینک دیا جائے گا اور دوبارہ ستر خریفیں تک اس کی گہرائی میں دھکیل دیا جائے گا اور یہ لوگ ہمیشہ کے لئے اسی حالت میں رہیں گے۔ ایک دروازہ ہے ہم سے بعض رکھنے والے، ہم سے لڑنے والے اور ہم سے منہ پھیرنے والے داخل ہوں گے؛ یہ سب سے بڑا دروازہ ہے اور اس کی آگ بھی سب سے زیادہ ہو گی۔

محمد ابن فضیل رزقی کہتا ہے کہ میں نے امام حضرت صادقؑ سے کہا: جس دروازہ کا تذکرہ آتی ہے اپنے والدہ اور اپنے جد کے حوالے سے کیا ہے کہ اس میں سے بنو امیہ داخل ہو گئے تو ان میں سے کون کون داخل ہوگا: شرک پر مرنے والا یا جس نے اسلام قبول کیا تھا؟ امام نے فرمایا: توہن ماں ہو جائے، کیا تو نے میری بات نہیں سنی کہ انہوں نے فرمایا کہ ایک دروازہ ایسا ہے جس میں سے مشرکین اور کفار داخل ہوں گے؟ یہی وہ دروازہ ہے کہ جس میں سے ہر شرک اور ہر کافر داخل ہو گا جو روز قیامت پر ایمان نہیں لایا اور اس دوسرے دروازے سے بنو امیہ داخل ہو گئے، اس لئے کہ یہ ابوسفیان، معاذیہ اور آل مروان کے لئے مخصوص ہے تاکہ یوگ اس دروازہ سے داخل ہوں۔ نیز آگ انہیں اس طرح سے درہم برہم کر دے گی کہ ان کی حیثیت پکارتک سنائی نہ دے گی اور یہ لوگ اس میں زندہ رہیں گے اور نہ ہی انہیں موت آئے گی!

(شرح: آغاز حدیث میں سات درہمیان کیے گئے ہیں لیکن صرف چار درہمیوں کی تفصیل بیان کی گئی ہے باوجود کیم۔ ظاہری اندازہ سے تمام دوڑھی ان چار سو نو نات میں جو بیان کیے گئے داخل ہیں۔

- ۱۔ خدائی کے مدعاً اور زر پرست اور ان کے مددگار فرعون، ہامان اور قارون ان کے نمائندے ہیں۔ ان کی یاد رہانی کرائی گئی ہے۔
- ۲۔ مشرکین اور کفار۔

۳۔ حکومت خادم النبی کی عناصر ستہ کوہ متین اور ان کے بھائی بنو اوسیہ بنو امیہ ان کا کامل تدوین ہیں۔

۲۔ ائمۃ الحق کے دشمن جبکہ یہ ربہر ان الہی لائق پیشواؤں، عادل اور دنیا کی اصلاح کرنے اور اس کی خیرخواہی کرنے والے تھے۔  
 ۵۔ وہ لوگ جنہوں نے حقیقی پیشواؤں اور عادل ربہر ہوں سے جنگ کی اور ان کے مقاصد کی راہ میں رکاوٹ بنے۔  
 ۶۔ وہ لوگ جو صرف دنیاوی فائدے کے لئے مسلمان یا شیعہ کا نام اختیار کر لیتے ہیں لیکن عقیدے کی نظروری اور دنیا کی محبت میں اللہ کی راہ میں کوشش نہیں کرتے اور امامان بحق کے دینی مقاصد کی پیش رفت اور خدا کی عادلانہ حکومت کے قیام کے لئے مد نہیں کرتے جس طرح مدینہ کے لوگوں نے امام اول اور کوفہ کے لوگوں نے امام دوم اور سوم کے ساتھ کیا اور بیشتر نام کے مسلمانوں اور ظاہری شیعوں نے دوسرے ماملوں کے ساتھ کیا۔ اسی لئے سات دروازوں میں سے تین کا ذکر نہیں کیا گیا شاید مقصود یہ تھا کہ بنی امیہ کے لئے تین دروازے ہیں جن کے نام لظی، سقر اور باویہ اور ساتوں دروازوں چوتھے دروازے کے ضمن میں آتا ہے جو ان لوگوں کے لئے خصوص ہے جو دوسرے خوان کے ساتھی اور جنگ کے وقت منہ مورثے نے والے ہیں یعنی اپنے وقت کے ساتھی اور برے وقت کنارہ کشی کرنے والے۔

﴿۴۲﴾ روزِ قیامت حضرت علیٰ سات صفتون کیے ذریعے لوگوں پر حجت قائم کریں گے: رسول خدا نے حضرت علیٰ سے فرمایا: میں روزِ قیامت تم پر حجت قائم کروں گا اور میری نبوت میری حجت بھوگی اور تم لوگوں پر سات صفتون کے ذریعے حجت قائم کرو گے: قیام نماز، ادائے زکوٰۃ، امر بالمعروف، نبی عن انکر، رعایا میں عدل، برابر کی تقسیم اور امر الہی کی پابندی۔

اے علی، کیا تم کوئی معلوم کر حضرت ابراہیم روزِ قیامت ہمارے رو برو ہوں گے، ان کو بلا کر عرش کی داشتی جانب کھڑا کیا جائے گا اور پھر انہیں بہشتی لباس اور بہشتی زیور سے آراستہ کیا جائے گا اور ان کے لئے ایک بہشتی سونے کی نہر بہائی جائے گی اور انہیں جنت کا وہ پانی (ایک نسخہ میں "جنت کی وہ چیز" ہے) دیا جائے گا جو شہد سے بھی میلھا، ووہ سے سفید تار برف سے سرد تر ہو گا۔ نیز مجھے پکارا جائے گا تو میں عرش کی بائیں جانب کھڑے ہو جاؤں گا اور میرے ساتھ بھی ایسا ہی سلوک روا کھا جائے گا اور اس کے بعد اے علی، تمہیں بایا جائے گا اور تمہارے ساتھ بھی ایسا ہی سلوک روا کیجیں گے۔ اے علی، کیا تم راضی نہیں ہو اس بات پر کہ جب مجھے پکارا جائے تو تمہیں بھی بایا جائے، جب مجھے پوشاک پہنانی جائے تو تمہیں بھی پوشاک پہنانی جائے اور جب مجھے بہشتی زیورات سے آراستہ کیا جائے تو تمہیں بھی بہشتی زیورات سے آراستہ کیا جائے۔ بلاشبہ اللہ العز و جل نے مجھے حکم کیا ہے کہ میں تم کو اپنے سے قریب رکھوں اور میں تم کو تعیین کروں اور تم پر نہ کاروں کرو، لہذا تم پر لازم ہے کہ میری بات یاد رکھو اور مجھ پر لازم ہے کہ میں اپنے پروردگار بتا کر و تعالیٰ کی اطاعت کروں۔

حضرت علیٰ اہن الی طالب نے فرمایا: میں روزِ قیامت سات صفتون کے ذریعے حجت قائم کروں گا: قیام نماز، ادائے زکوٰۃ، امر بالمعروف، نبی عن انکر، برابر کی تقسیم، رعایا میں عدل اور حدود کو قائم کر کے۔

معاذہ ان جملے سے منقول ہے کہ نبی نے حضرت علیٰ سے فرمایا: میں تم کو اپنی نبوت کا ذمہ دار تھا تھا ہوں جبکہ میرے بعد کوئی نبی نہیں ہو گا اور تم لوگوں سے سات چیزوں کے متعلق حکما کہ کرو گے اور قریش میں سے کوئی شخص بھی ان کے مقابلے میں تم پر کوئی حجت نہیں رکھتا: تم ان میں سب سے پہلے ایمان لائے ہو، ان میں سب سے با وفا شخص تم ہو، ان میں سب سے زیادہ امر الہی کی تکمیل کے لئے تم قیام کرتے ہو، ان میں سب سے زیادہ برابر تقسیم تم کرتے ہو، عوام کے ساتھ ان میں سب سے زیادہ عدل تم کرتے ہو، ان میں سے قضاوت کی بصیرت سب سے زیادہ تم میں ہے اور حصہ صفات کے لحاظ میں ہے۔

﴿۲۳﴾ جنت میں سات عورتیں ایک دوسرے کی بھیں ہیں: ابواصیم سے منقول ہے کہ امام محمد باقرؑ کو میں نے یہ کہتے سننا کہ خدا جنت کی بہنوں پر رحمت نازل کرے اور پھر آپ نے ان کے نام لیے: اسماء، بنت عمیس، شعیریہ؛ ان کا نکاح حضرت عفرا بن ابی طالب سے ہوا تھا، سلمی بنت عمیس شعیریہ؛ ان کا نکاح حضرت حمزہ سے ہوا تھا اور دیگر پانچ خواتین نئی بلالی کی ہیں: میمونہ، بنت حارث، ان کا نکاح نئی سے ہوا تھا، اتم افضل؛ ان کا نکاح جناب عباسؓ (رسول خدا کے پچھا) سے ہوا تھا اور ان کا نام ہندھا، غمیصاً اُم خالد بن الولید، عزہ جو قمیلہ ثقیف میں تھیں اور حجاج، ان غلاظ کے نکاح میں تھیں، اور حمیدہ کو ان کی کوئی اولاد نہیں تھی۔

﴿۲۴﴾ گناہان کیوں سات ہیں: امام حضرت صادقؑ نے فرمایا: گناہان کیوں سات ہیں جو ہمارے متعلق نازل ہوئے اور وہ ہماری حق تلفی اور مخالفت کے ذریعے انجام پاتے ہیں: شرک، خدا نے بزرگ، ناقص خون کرنا، مال یتیم کھانا، والدین کی نافرمانی، پاکداں خواتین پر تہمت لگانا، محاذ جنگ سے فرار ہونا اور ہم بعلیٰت کے حق کا مذکور ہونا۔

خدائی بزرگ کرے ساتھ شرک کرنا: اس کے متعلق خدا نے ہمارے بارے میں آیتیں بھی نازل کی ہیں اور رسول خدا نے بھی اس سلسلے میں بہت کچھ فرمایا ہے مگر لوگوں نے اللہ کو جھٹالا یا اور اس کے رسولؐ کو بھی جھٹالا یا تو اس طرح ان لوگوں نے خدا کے ساتھ شرک کیا۔  
ناحق خون کرنا: لوگوں نے حسین بن علیؑ کو قتل کر دیا اور ان کے اصحابؐ کو بھی۔

والدین کی نافرمانی: اللہ تعالیٰ نے قرآن میں فرمایا ہے: نبی موسیٰ کی جان سے بھی بڑھ کر حق رکھتے ہیں اور ان کی بیویاں لوگوں کی مائیں ہیں، پس لوگوں نے آپؐ کی آل کے بارے میں رسول خدا کی نافرمانی کی اور اسی طرح حضرت خدیجؓ کی آل کے متعلق بھی ان کی نافرمانی کی۔

پاکداں میں عورت پر تہمت لگانا: پس لوگوں نے اپنے منزروں سے حضرت فاطمہ (سلام اللہ علیہا) پر تہمت لگائی۔

میدان جنگ سے فرار اختیار کرنا: لوگوں نے حضرت علیؑ کی بڑھ چڑھ کر بیعت کر لی اور بعد میں فرار ہونے کے لئے اور ان کو تباہ چھوڑ دیا۔

ہمارے حق کا انکار کر دینا: یہ تو امر مسلم ہے اور اس میں کوئی اختلاف نہیں پایا جاتا۔  
ابوہریرہ سے منقول ہے کہ رسول خدا نے فرمایا: سات مہلک گناہوں سے بچو! کہا گیا: یا رسول اللہؐ، وہ کون کون سے ہیں؟ فرمایا: خدا کے ساتھ شرک کرنا، جادو، ناقص خون کرنا، البتہ اگر قتل کرنا بحق ہو تو اور بات ہے، سودخوری، مال یتیم کھانا، میدان جنگ سے فرار اختیار کرنا اور بے خبر پاکداں عورتوں پر تہمت لگانا۔

(شرح): مطلب یہ ہے کہ یہ سات گناہ قدرتی طور پر تمام گناہوں سے بڑھ کر اور بدتر ہیں اور اگر وہ اس طرح انجام دیے جائیں کہ ان گناہوں کا تعلق رسول خدا اور ان کے اہل خاندان سے ہو جائے تو اور بھی زیادہ بڑے اور بدتر قرار پائیں گے اور یہ سارے کے سارے گناہ جیسا کہ آپ نے تشریح فرمائی ان کے بارے میں وسق پذیر ہوئے۔ منبروں پر حضرت فاطمہ زہراؓ پر تہمت لگانے سے مراد یہ ہے کہ کہتے تھے کہ حسنؓ و حسینؓ فرزند رسول خدا نہیں تھے تاکہ ان حضرات کے احتیاق امامت سلب کیا جاسکے۔ اسی طرح کا پروپیگنڈہ شہادت امام حسنؓ کے بعد حکومت بنوامیہ کے یہ وہ راستہ تھا چنانچہ نماز بعد اور شعیدین کے خطبوں کے شروع میں اس کو دیا جاتا تھا اور بہ جملہ فتح طبریؓ میں تہمت اکانے کے اوازم میں سے اے۔

بات معاویہ نے پھیلائی تھی کہ بیٹی سے نسل نہیں چلتی۔ مگر یہ کوئی صریح اعلان مقصود کہ کوئی نار و نسبت دے ایسا نہیں ہے کیونکہ ان مخدوش کی طبارت و عفت ایسی ہے کہ دشمن بھی تصدیق کرنے کے علاوہ اور پچھنیں کہہ سکتے۔

ابو ہریرہ کی روایت میں (کہ حدیثیں گھڑنے والوں میں ہے) قول پیغمبرؐ سے گناہان کیسرہ کو اسی ترتیب سے سات شاہر کیا گیا ہے لیکن خاندان پیغمبرؐ کے حق کے انکار کا ذکر نہیں کیا گیا۔

﴿۲۵﴾ خدا کی جانب سے انبیاء کی حیات میں اور ان کی وفات کے بعد سات مقامات پر ان کے جانشینوں کا متحahn: امام بالش رفرماتے ہیں کہ جب امیر المؤمنین جنگ نہروال سے والپیش پر مسجد کو فہرست میں تشریف فرماتھے تو ایک یہودی سردار آپ کی خدمت میں حاضر ہو کر کہنے لگا: اے امیر المؤمنین، میں آپ سے چند ایسے سوالات کرنا چاہتا ہوں کہ ان کا جواب سوائے کسی نبی یا اس کے وصی کسی کو نہیں معلوم ہے لہذا آپ چاہیں تو پوچھوں اور آگر آپ چاہیں تو در گذر کرو۔ حضرت علیؓ نے فرمایا: جو چاہے سوال کروادے برادر یہودا تو اس نے کہا: ہم نے اپنی کتاب میں پڑھا ہے کہ اللہ عز و جل نے کسی نبی کو مبووث کیا تو ان کو یہ وحی کی کہ وہ اپنے علمیت میں سے کسی ایسے شخص کا انتخاب کریں جو ان کے بعد ان کی امت کی بارگاہ در سنبھالے اور اس سلسلہ میں اس امت کے لئے ایک ایسا فرمان جاری کرے جس کی پیروی کی جائے اور ان کے بعد بھی اس پر عمل کیا جاتا رہے نیز یہ کہ اللہ عز و جل انہیاء کی حیات میں اور ان کی وفات کے بعد بھی ان کے جانشینوں کا متحahn لیتا ہے۔ لہذا آپ مجھے بتالا کیسی کہ انہیاء کی حیات میں اللہ ان کے جانشینوں کو تھنی بار آزماتا ہے اور ان کی وفات کے بعد بھی ان کے جانشینوں کا متحahn لیتا ہے اور یہ کہ جب وہ آزمائش پر پورے اترتے ہیں تو ان کا کیا انجام ہوتا ہے؟ امام نے فرمایا: خدا کی قسم کہ جس نے بنی اسرائیل کے لئے دریا میں راستہ بنایا تھا، تو ریت اور انجیل کو حضرت موسیٰ اور حضرت عیسیٰ پر نازل کیا اگر میں تمہارے والات کے بالکل صحیح جوابات دے دوں تو کیا تم قبول کر لو گے؟ اس نے کہا: بالکل امام نے فرمایا: اس ذات کی قسم کہ جس نے بنی اسرائیل کے لئے دریا میں شکاف ڈالا تھا اور حضرت موسیٰ پر ریت نازل کی تھی اگر میں تم کو جواب دے دوں تو کیا تم اسلام لے آؤ گے؟ اس نے کہا: باں! تو حضرت علیؓ نے فرمایا کہ بلاشبہ اللہ عز و جل انہیاء کی حیات میں سات مقامات پر ان کے جانشینوں کا متحahn لیتا ہے تاکہ ان کی اطاعت کی آزمائش ہو جائے اور جب وہ ان کی اطاعت سے راضی ہو جاتا ہے اور وہ آزمائش میں پورا اترتے ہیں تو وہ انہیاء کو تکمیل دیتا ہے کہ انہیں اپنی حیات میں اپنا جانشین مقرر کریں اور ان کی وفات کے بعد بھی، اس طرح اوصیاء کی اطاعت ان کی اموتوں کی گردان میں بندھ جاتی ہے کہ جو انہیاء کی اطاعت کا دم بھرتی تھیں اور پھر انہیاء کی وفات کے بعد بھی ان کے اوصیاء کی سات مقامات پر آزمائش ہوتی ہے تاکہ (اب کی بار) ان کے صبر کو پر کھا جائے، پس جب یہ آزمائش پر پورا اترتے ہیں تو خدا ان پر سعادتمندی کی نہر لگا دیتا ہے تاکہ انہیں انہیاء سے مُلْعَنٌ کر دے ور حالیکہ ان کی سعادت کامل ہو چکی ہو۔

اس یہودی سردار نے کہا: اے امیر المؤمنین آپ نے بالکل بجا فرمایا، اب مجھے یہ بتالا کیسی کہ اللہ نے حضرت محمدؐ کی حیات میں آپ کو تھنی مرتبہ آزمائش میں بتالا کیا اور ان کی وفات کے بعد کتنی مرتبہ نیز آخر میں تیجہ کیا تھا؟ اس پر حضرت علیؓ نے اس کا ہاتھ پکڑ کر کہا: اے برادر یہودا! یہاں سے اٹھو تو میں تم کو جواب دوں تو آپ خود مگر لوگ بھی اٹھ کھڑے ہوئے اور کہنے لگے: اے امیر المؤمنین! ہمیں بھی بتالا کیسی تو قاتم نے فرمایا: مجھے ڈر ہے کہ تمہارا دل اس کی تاب نہ اسکے گا کہ تو ان لوگوں نے کہا: اے امیر المؤمنین، یہا کیوں؟ آپ نے فرمایا: جو سلسلہ تم نے پاسی میں یہ مرے ساتھ

کروئے زمین پر سوائے آپ کے نبی کا کوئی جانشی نہیں ہے اور ہم یہ بھی جانتے ہیں کہ ہمارے نبی کے بعد ان کے سوا کوئی اور نبی نہیں آئے گا، لہذا حضرت محمدؐ کی اطاعت کے بعداب آپ کو اطاعت ہم پر فرض ہو چکی ہے۔ تو حضرت علیؓ بیٹھ گئے اور یہودی کی طرف متوجہ ہو کر کہنے لگے کہ ماء برادر یہودا، اللہ عز وجل نے بلاشبہ ہمارے نبی حضرت محمدؐ حیات میں سات مقامات پر میرا متحان لیا اور نفضل خدا ان سب میں مجھے فرمانبردار پایا۔ اس یہودی نے پوچھا: کون کون سے مقامات پر اے امیر المؤمنین؟ آپ نے فرمایا:

پہلا مقام حیات نبیؐ میں یہ تھا کہ جب اللہ تعالیٰ نے رسول خدا کو پیغام رسالت کا بار انجانے کو کہا تو اگرچہ میں اس وقت اپنے خاندان میں سب سے کم سن تھا، ان کی خدمت میں لگا رہتا تھا اور جو وہ حکم بھی دیتے اس کو بھالانے کی پوری پوری کوشش کرتا اور اس وقت آپ نے نبوعبد المطلب کے ہر چیزوں پر ہر چھوٹے ہر چھوڑ کو لا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدَ رَسُولُ اللَّهِ الْكَلِمَاتُ دِيَةً کو کہا مگر ان لوگوں نے بات نہ مانی اور انکار کرتے ہوئے ان سے روگردانی کی، ان کے مقابلے میں آکھر ہے ہوئے تھی کہ ان سے کنارہ شی کری، ان سے درور بننے لگے، تمہارے لوگوں کو ان سے دور کر دیا، ان کا منافق بنا دیا اور جو باقی رسول خدا نے ان کے سامنے پیش کیا، میں انہیں ان کے ول برداشت نہ کر سکے اور نہ ہی ان کی عقیل نے درک کیا لہذا یہ سب باتیں ان پر گراں گز رہیں، لیکن صرف میں نے ان کو لبیک کہا اور جس چیز کی انہوں نے مجھے دعوت دی میں نے اس پر یقین کرتے ہوئے ان کی اطاعت میں فوراً ہی اسے قبول کر لیا اور مجھے ان ہاتھوں میں ذرہ بھر شک نہ زرا اور اسی حالت میں ہم نے تین سال گزار دیئے، سوائے میرے اور حضرت خدیجہؓ بنت خوبی در حمها اللہ کے کی اور نے نماز پڑھی اور نہ ہی رسول خدا کے لئے گواہی دی، اس بیان کے بعد آپ نے اپنے اصحاب کی جانب رخ کیا اور ان سے کہا: کیا ایسا نہیں ہوا تھا؟ سب نے کہا: اے امیر المؤمنین، ہاں، بالکل ایسا ہی ہوا تھا۔ پھر حضرت علیؓ نے فرمایا: اے برادر یہودا!

دوسرامقام چیات نبیؐ میں یہ تاکہ قریش مسلسل نبیؐ کے قتل کی مجازیں اور باہمی مشورے کرتے رہے یہاں تک ایک وقت وہ بھی آیا کہ جب یہ لوگ اپنی سورہ گاؤں ”دارالندوہ“ میں چن ہوئے درحالیہ ایشیا میں ہاں وہاں نبیؐ نتیف کے ایک کافنے کی صورت میں نبود تھا اور اپنی رائے کے اظہار میں کسی سے پیچھے نہیں تھا اور وہ سب اس بات پر متفق ہو گئے کہ قریش کے بقیہ سے کوئی نہ کوئی شریک ہوگا اور سب مل کر تلوار سے وار کریں گے گویا ایک ہی انسان نے وار کیا ہو اور اس طرح انہیں قتل کر دیں گے، پھر جب قتل میں ہیاں ہو جائیں گے تو ناقار بر قیلہ اپنے نماز نہ کی حمایت میں قیام کرے گا، اس (قتل) کی کاالت کرے گا اور قصاص کو ہر صورت تسلیم نہ کرے گا اور اس طرح یہ خون رائیگاں جائے گا۔ چنانچہ حضرت جبریلؓ پیغمبرؐ کی خدمت میں حاضر ہوئے اور انہیں اس بات سے اور حتیٰ اس رات اور اس مقررہ گھری سے بھی آگاہ کر دیا کہ جب وہ مجتمع ہو کر آپ کے بستر پر حملہ کرنے والے تھے، اور انہیں وہاں سے مقررہ وقت پر غار کی جانب چلے جانے کو کہا۔ رسول خدا نے یہ بھر مجھے دے دی اور مجھے سے کہا کہ میں ان کے بستر پر لیٹ جاؤں تاکہ اپنے نفس کے بدال میں ان کی حفاظت کروں تو میں نے فوراً ہی لبیک کہا اور مجھے بہت سرست ہوئی کہ آپ کی بجائے میں قتل ہو جاؤں گا اور اس طرح میں ان کے بستر پر لیٹ گیا۔ جب قریش کے لوگ آئے تو انہیں یہ یقین تھا کہ وہ نبیؐ کو قتل کر دیں گے مگر جب وہ لوگ اس مکان میں میرے رو بروآئے تو میں نے اپنی تلوار سونت لی اور ان سے اپنادفاع کیا جس سے خدا اور عوام الناس سب واقف ہیں اور اس کے بعد حضرت علیؓ نے اپنے اصحاب کی طرف رخ کیا اور فرمایا: کیا ایسا نہیں ہوا تھا؟ سب حاضرین نے کہا: ہاں اے امیر المؤمنین،

تیرا مقام حیاتِ نبی میں یہ تھا کہ ربیع کے دنوں بیٹھے اور ان عقبہ قریش کے سورا ماتھے اور جنگ بدر کے دن انہوں نے لڑنے کے لئے لکارا مگر قریش میں سے کوئی بھی ان کے مقابل نہ گیا تو اس وقت رسول خدا نے مجھے میرے دوسرا تھوں کے مقابلے میں بھیجا درحائیہ میں تینوں میں سب سے کم سن تھانیز ان کا جنگی تجربہ بھی مجھ سے زیادہ تھا مگر خداوند عالم نے میرے ہاتھوں ولید اور غلیظ کو قتل کروالیا۔ علاوہ ازیں قریش کے بہتیرے سوراوس کو میں نے موت کے گھاث اُتارا اور کئی افراد کو اسی کیا جبکہ وہ لوگ تعداد میں بھی ہم سے زیادہ تھے، البتہ اس روز میرے پچھرے بھائی شہید ہو گئے خدا اُن پر رحمت کرے۔ اس کے بعد حضرت علیؓ اپنے اصحاب کی جانب متوجہ ہوئے اور فرمایا: کیا ایسا نہیں ہوا تھا؟ سب حاضرین نے جواباً کہا: اے امیر المؤمنین، یقیناً ایسا ہی ہوا تھا۔ پھر حضرت علیؓ نے فرمایا: اے برادر! یہودا!

چو تھا مقام حیاتِ نبی میں یہ تھا کہ مکہ میں مقیم تمام عرب قبائل میں سے جو لوگ قیچ گئے تھے وہ سب کے سب ہمارے خلاف نکل پڑے تاکہ وہ ہم سے جنگ بدر کے مقتولین کے خون کا بدله لے سکیں جو شرکیں قریش تھے۔ لہذا حضرت جبریلؑ نبیؐ کی خدمت میں حاضر ہوئے اور انہیں اس بات سے مطلع کر دیا اور اس طرح نبیؐ اور ان کے عسکری اصحاب نے میدانِ نجد کو اپنی لشکر گاہ بنالیا۔ جب مشرکین ہم تک پہنچ چکو انہوں نے ہم پر دھاوا بول دیا اور سب میل کر ٹوٹ پڑے اور اس وجہ سے آپؐ مسلمان شہید ہو گئے اور باقی سب بھاؤ کھڑے ہوئے مگر میں رسول خدا کے ساتھ دیں موجود رہا نیز مدینہ کے مہاجرین و انصار بھی اپنے آپؐ کھڑکو ٹوٹ گئے؛ ہر کوئی کہہ رہا تھا نبیؐ اور ان کے اصحاب قتل کر دیے گئے۔ اس کے بعد اللہ عز وجل نے مشرکین کو روسیا کو دیا مگر رسول خدا کے سامنے مجھے ستر سے بھی زائد رذخ آئے جن میں سے کچھ یہ ہیں، یہ کہہ کر آپؐ نے اپنی چادر گرانی اور اس (یہودی) کا ہاتھ اپنے زخمیوں پر کھکھ رکھ رکھ فرمایا: میں نے اس دن جو کام کیا ہے اس کا ثواب مجھے خدادے گا۔ ان شاء اللہ۔

اس کے بعد حضرت علیؓ اپنے اصحاب کی طرف متوجہ ہوئے اور فرمایا: کیا ایسا نہیں ہوا تھا؟ سب نے کہا: اے امیر المؤمنین، بے شک ایسا ہی ہوا تھا۔ پھر حضرت علیؓ نے فرمایا: اے برادر! یہودا!

پانچواں مقام حیاتِ نبی میں یہ تھا کہ قریش اور غرب نے اٹوٹ عبد و بیان کر رکھا تھا کہ آپؐ کے پیچھے ہو جائے وہ رسول خدا کو قتل کر کے رہیں گے اور ان کے ساتھ ساتھ نبی عبد المطلب میں سے جو لوگ آپؐ کے ساتھ میل جوں رکھتے تھے ان کو بھی قتل کر دیں گے اور اس کے بعد انہوں نے پوری تیاری کر لی اور اس غرض سے انہوں نے مدینہ میں پڑا تکڈ ڈال دیا، کیونکہ ان کو یہ اطمینان تھا کہ وہ اپنے مقصد میں کامیاب ہو جائیں گے، مگر حضرت جبریلؑ رسول خدا کی خدمت میں حاضر ہوئے اور انہیں اس بات کی اطلاع پہنچا دی، لہذا آپؐ نے نفسِ نفس اور آپؐ کے تھراہ مہاجرین و انصار نے خندقیں کھو دیں۔ جب قریش نے دھاوا بولा تو انہوں نے خندق کے ارد گردہ ہمارا محاصرہ کر لیا، اس طرح انہوں نے اپنے آپؐ کو طاقتو اور ہمیں کمزور کیجھ لیا اور خوشی کے مارے شور و غونا کرنے لگے درحالیکہ رسول خدا انہیں خدا کی طرف دعوت دے رہے تھے اور انہیں صدر گئی اور قرآنترادی کی قسم دے رہے تھے مگر ان کے کانوں پر جوں تک نہ ہنگی، بلکہ یہ نصیحتِ محض انَّ رَسُولَنِي میں اضافے کا سبب ہی اور ان کے سوراوس میں عمر و بن عبد و دھی موجود تھا جو ایک مست اونٹ کی طرح منہذ و ری کر رہا تھا اور لکارہ رہا تھا کہ مجھ سا ہو تو سامنے آئے اور جرزاً پڑھتا جاتا تھا؛ کبھی اپنے نیزوں کو جنہیں دیتا تھا تو کبھی اپنی تلوار کو کسی میں اتنی ہمت نہ تھی کہ اس کے مقابل جاتا تھی کہ کسی کو اس میں کوئی دلچسپی تھی اور نہ ہی غیرت نام کی کوئی چیز ای بصیرت کے وجود کا تو کوئی اظہار بھی نہیں کر رہا تھا۔ رسول خدا نے مجھے اپنی جلد سے کھڑا کیا اور اپنے مبارک ہاتھوں سے میرے سر پر غمامہ باندھا اور

بن عبدود کے خوف سے مجھ پر ترس کھانا تھی مگر خدا نے اسے میرے ہاتھوں قتل کیا اور اس کے بعد اب عرب کے پاس ایسا کوئی پہلوان نہیں ہے نیز اس نے مجھے یہ ضربت لگائی۔ اور آپ نے اپنے سر کی طرف اشارہ کیا جہاں زخم لگا تھا۔ پس اللہ نے اسی ضربت اور اس کے سبب سے ان میں بیدا ہونے والی حکملی سے انہیں بچا گئے پر مجور کر دیا۔

اس کے بعد حضرت علیؑ نے اپنے اصحاب کی طرف رُخ کیا اور فرمایا: کیا ایسا نہیں ہوا تھا؟ سب نے کہا: اے امیر المؤمنین، یقیناً ایسا ہی ہوا تھا۔ پھر حضرت علیؑ نے فرمایا: اے برادر یہودا!

چھٹا مقام حیاتِ نبیؑ میں یہ تھا کہ ہم رسول خدا کے ساتھ مدینہ میں تھارے یہودی ساتھیوں سے خیر میں مقابل ہوئے نیزان کے قریبی شیعہ سوراں اور دیگر لوگوں سے بھی ہمارا سامنا ہوا اور ان کے سوار اور پیدل ساتھی اور ان کا اسلحہ ہمارے سامنے پہاڑ کی مانند آگے ہے؛ ان کے مکانات مضبوط تر اور اور ان کی افرادی توت بھی ہم سے زیادہ تھی اور ان میں سے ہر کوئی لکارہ ہاتھا اور بر ملا مقابلے کی دعوت دے رہا تھا۔ ہمارا جو ساتھی بھی ان سے مقابلہ کرتا مارا جاتا۔ تقریباً تیس لکاروں کا شور ہوتا گیا، آنکھیں خون سے بھرے پیالے کی مانند ہو گئیں اور ہر کوئی اپنی فکر میں پڑ گیا تو ہمارا ہمیں نے ایک دوسرے کو دیکھا شروع کر دیا اور کہنے لگے، اے ابو الحسن، اے ابو الحسن! انہوں رسول خدا نے مجھے اپنی بلج سے کھڑا کیا اور ان کے مکانوں کے سامنے بھیج دیا۔ لہذا جو کوئی باہر آتا تھا اسی اسے قتل کر دیتا تھا اور میرے مقابلہ جو سورا بھی آیا میں نے اسے مُسلَّک کر کر کھدیا اور پھر میں نے ان پر ایسے حملہ کیا جیسے شکار پر چھپتا ہے۔ یہاں تک کہ میں شدید حملہ کرتے ہوئے ان کے شہر میں داخل ہو گیا اور میں نے ان کے قلعے کے دروازہ کو اپنے ہاتھوں سے آکھڑا پھینکا اور ہمہ ان پر حملہ آ رہوں (ایک نہذ میں ہے "ان کے شہر میں داخل ہو گیا") حتیٰ کہ ان کا جو مردم میرے سامنے آیا میں نے اسے قتل کر دیا اور جو عورت سامنے آئی اسے اسیر بنالیا یہاں تک کہ پورا قلعہ "کر لیا۔ اس کے بعد حضرت علیؑ نے اپنے اصحاب کی طرف رُخ کیا اور ان سے فرمایا کہ کیا ایسا نہیں ہوا تھا؟ سب نے جواب دیا کہ اے امیر المؤمنین، بالکل ایسا ہی ہوا تھا۔ پھر حضرت علیؑ نے فرمایا: اے برادر یہودا!

ساتواں مقام حیاتِ نبیؑ میں یہ تھا کہ جب رسول خدا فتح مکہ کی جانب متوجہ ہوئے تو میں نے چاہا کہ مکہ والوں سے درگز رکیا جائے اور انہیں ایک مرتبہ پھر خدا کی طرف دعوت دی جائے۔ جس طرح کہ پہلے انہیں دعوت دی گئی تھی، پس رسول خدا نے ان کو ایک خط تحریر کیا کہ جس میں انہیں تبعیکی گئی تھی اور عذابِ اللہ سے ڈر لیا گیا تھا نیزان اسے وعدہ کیا گیا تھا کہ ان سے درگز رے کام لیا جائے گا اور انہیں مغفرت کی امید دلائی گئی جبکہ اس خط کے آخر میں رسول خدا نے سورہ توبہ تحریر کیا تاکہ ان کے سامنے اس کی بھی تلاوت کی جائے۔ جب یہ نامہ کمل ہو گیا تو رسول خدا نے ہر صحابی کے سامنے پیش کیا تاکہ وہ اس خط کو پہنچا دے گر سب پیچھے ہٹ گئے یہاں تک کہ ان میں ایک شخص کو یہ نامہ دیا اور اسے روانہ کر دیا یعنی فو رائی حضرت جبریل حاضر ہو کر کہنے لگے: اے محمد (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) یہ خط یا تو آپ خود پہنچا گئیں گے یا آپ کی نمائندگی میں آپ ہی کے خاندان میں سے کوئی جائے گا، لہذا رسول خدا نے مجھے اس بات کی اطلاع دیتے ہوئے وہ خط میرے سپرد کیا تاکہ میں انہیں مکہ کے بائیوں تک پہنچا دوں۔ میں کد کے لوگوں تک پہنچا جیسا کہ تم لوگ بھی انہیں اچھی طرح جانتے ہو کہ ان میں سے ہر شخص اس بات پر آمادہ تھا کہ اگر وہ میرا گوشت کسی پہاڑ کی چوٹی پر آؤں تو ضرور یہاں کر جاتا چاہتے ہے اس کے عوض اپنی جان، الہ خان، اولاد اور مال سے با تھوڑا ہونا پڑتا۔ لہذا میں نے رسول خدا کا

گئے لیکن جس طرح کتم لوگوں نے دیکھا میں اپنے ارادہ پر جمارا۔ اس کے بعد حضرت علیؑ نے اپنے اصحاب کی طرف رُخ کیا اور ان سے فرمایا: کیا ایسا نہیں ہوا تھا؟ سب نے کہا: اے امیر المؤمنین، بالکل ایسا ہی ہوا تھا۔

پھر حضرت علیؑ نے فرمایا: اے برادر یہودا یہ وہ مقامات تھے جن میں میری آزمائش اس وقت ہوئی جب رسول خدا ہمارے درمیان میں تھے اور بفضل خدا اس ذات نے مجھے اپنا اطاعت گزار پایا اور اس خصوصیت میں میرا کوئی شریک نہیں ہے بلکہ اگر میں چاہتا تو خود سے بیان کرتا مگر اللہ تعالیٰ نے اپنے آپ کو سراہنے سے منع فرمایا ہے: اس پر سب کہنے لگے: اے امیر المؤمنین آپ بالکل ٹھیک ہمدرہ ہے ہیں کہ آپ کو اللہ تعالیٰ نے رسول خدا کی قربات جیسی فضیلت عطا کی، آپ و ان کا جعلی قرار دیا جیسا کہ حضرت بارونؓ و حضرت موسیؐ کے لئے اور آپؑ کی ایک فضیلت یہ بھی ہے کہ آپ ان تمام خطرناک مقامات پر ثابت قدم رہے اور تکفیریں برداشت کیں، بلکہ جتنا تذکرہ آپؑ نے کیا ہے اس سے زیادہ فضیلت والے کارنا مے تو وہ ہیں جن کا آپؑ نے تذکرہ لئے تک نہیں کیا۔ نیز ہم مسلمانوں میں تو آپؑ کی ذات بے مثال ہے اور ہر کوئی یہیں کہتا ہے جا ہے اس نے آپؑ کو رسول خدا کی حیات کے وقت دیکھا ہو یا ان کی وفات کے بعد۔ پس اے امیر المؤمنین اب آپؑ ہمیں ان واقعات سے آگاہ کہنے جو یقین برکی وفات کے ساتھ ہیں آئے اور ہم نے یہ سب دیکھا بھی ہے مگر ہم چاہتے ہیں کہ یہ سب با تسلی آپؑ سے سنیں جس طرح کہ ہم نے آپؑ سے اُن آزمائشوں کے بارے میں سن جس میں آپؑ کو رسول خدا کی حیات میں بتا کیا گیا۔

حضرت علیؑ نے فرمایا: اے برادر یہودا اللہ عزوجل نے اپنے نبیؑ کی وفات کے بعد بھی میری سات مقامات پر آزمائش کی اور ان میں بھی مجھے اس نے اپنی مفتِ انحصار کے ذریعے پورا اترتے دیکھا اور یہ بھی کہ میں نے اس میں اپنے آپؑ کو نہیں سردا۔

پہلا مقام نبیؑ کی وفات کے بعد: اے برادر یہودا عامۃ النسل میں سے سوائے رسول خدا کے میں نے کسی کو ایسا نہ پایا کہ جس سے میں اُنس پیدا کروں، اس پر اعتقاد کروں، اس کو اپنا ہمارا ہی بناؤں یا اس کے نزدیک رہو، بلکہ اسی بیت رسول خدا نے فرمائی: انہوں نے ہی مجھے پال پوس کر بردا کیا، میری تینی کا جبران کیا، میری ضرورتوں سے مجھے بے نیاز کر دیا، مجھے کام کرنے سے محظوظ رکھا اور میری اور میرے یہوں بچوں کے اخراجات برداشت کیے۔ یہ تو دنیوی مقامات تھے لیکن اس کے علاوہ انگی وفات کے بعد آزمائشوں پر پورا اتر نے پر مجھے بلند درجات حاصل ہوئے اور وہ آزمائشیں ایسی تھیں کہ اگر پہاڑ پر بھی نازل ہوتیں تو میں نہیں سمجھتا کہ ان میں برداشت کی اس قدر تاب ہوتی امیں نے اپنے عزیزو اقارب میں سے بھی پریشان لوگوں کو دیکھا ہے جو جزع فرع کرنے لگے، صبر کر پائے اور نہ اسی ان میں مصیبت کا سامنا کرنے کی ہمت تھی، کیونکہ بے چینی صبر چھین لیتی ہے، عقل ضائع کر دیتی ہے اور اس طرح انہماں تھیں اور کہنے سننے کی گنجائش نہیں رہتی، بلکہ نبی عبدالمطلب سے ہٹ کر جتنے لوگ بھی تھے وہ صبر کی تلقین کرتے تھے اور ان کے ساتھ وہ بھی بے چینی کا مظاہرہ کرتے تھے مگر تمہاری میں نے آپؑ کی وفات پر اپنے انہیں کو سبھر پر مجھوں کیا اور ان امور کو انجام دیا جن کا رسول خدا نے مجھے حکم دیا تھا، یعنی ان کی تجھیں، انہیں غسل دینے، ہتوڑ کرنے، انہیں کفن پہنانے، ان پر نماز پڑھنے اور انہیں قبر میں اٹا رنے کے بندوست میں لگ گیا۔ نیز کتاب اللہ کی جمع آوری اور ان کی وصیت کو لوگوں نکل پہنچانے میں مصروف رہا جانوز نالہ و فریاد، سوزش ول اور استغفار عظیم مصیبۃ مجھے ان امور کی انجام دیتی سے نہ روک سکیں، بلکہ میں نے اپنا واجب حق ادا کیا جو مجھے پر خدا اور اس کے رسول

اصحاب کی طرف رُخ کر کے فرمایا: کیا ایسا نہیں ہوا تھا؟ سب نے جواب دیا: اے امیر المؤمنین، یقیناً ایسا ہی ہوا تھا۔ پھر حضرت علیؑ نے فرمایا: اے برادر یہود!

دوسرامقام نبیؑ کی وفات کے بعد یہ تھا کہ رسول خدا نے اپنی حیات میں ہی مجھے اپنی امت کا امیر منتخب کر لیا تھا اور سب حاضرین سے بیعت، قول و قرار لے کر میرے حکم کی اطاعت کا دام بھروالیا تھا، بلکہ انہیں یہ حکم بھی دے دیا تھا کہ ہر حاضر شخص غائب تک یہ پیغام پہنچادے۔ پس یہ میں ہی تھا کہ رسول خدا کی حیات میں لوگوں تک پیغام پہنچایا، جب میں سفر کرتا تھا تو میں اپنے ہمراہ یوں کا امیر ہوتا تھا؛ پیغمبرؐ کی حیات میں اور نہ ہی ان کی وفات کے بعد بھی میں نے کسی کو اپنی مانند پایا۔ جس بیماری میں رسول خدا اس دنیا سے رخصت ہوئے اس میں رسول خدا نے امام زید کی سرداری میں ایک لشکر تشكیل دیا تھا اور اس لشکر میں قبیلہ اوس و خزر جن اور دیگر ان تمام لوگوں کو شامل کر لیا تھا جن سے آپؐ کو خوف تھا کہ وہ میری بیعت توڑ دیں گے یا میری خلافت پر اٹر آئیں گے، یا جن کے بارے میں آپؐ گو علم تھا کہ ان کے دل میں میرے لئے عدالت ہے یا میں نے ان کے باپ، بیٹے یا کسی اور قریبی شہزادے کو قتل کیا تھا۔ لہذا سب مہاجرین، انصار ضعیف العقیدہ مسلمان اور منافقین کو اس لشکر میں شامل کر لیا گیا تھا تاکہ آپؐ کے پاس صرف ایک ایسا گروہ رہ جائے جو پاک دل اور بال ایمان ہو اور کوئی بھی آپؐ کے سامنے نفرت آمیز گفتگو کرے اور نہ مجھے پیغمبرؐ کے بعد ولایت اور لوگوں کی ہدایت کے لئے قیام کرنے سے روک سکے۔ اپنی امت کی ہدایت کے لئے پیغمبرؐ کا آخری کلام یہی تھا کہ لشکر اسماہ کاروانہ ہونا ضروری ہے اور کوئی اس سے منہنہ پیغمبرؐ نہیں آپؐ نے اس مسئلے میں بہت تاکید کی گویا ہر طرح سے انہیں سمجھا دیا مگر پیغمبرؐ کی وفات کے فوراً بعد میں نے دیکھا کہ سب نے اس لشکر سے روگردانی کر لی اور اسے اپنے مرکزوں مقامات کو چھوڑ دیا اور اس طرح انہوں نے رسول خدا کے اس حکم کی خلاف ورزی کی جس کی انہیں بے حد تاکید کی تھی اور ان پر اذمقر اور دیا تھا کہ وہ اپنے سالار لشکر کو اکیلانہ چھوڑ دیں بلکہ اس کے ساتھ اسی کے پر چم تلنے والانگی ضرور اختیار کریں یہاں تک کہ وہ اپنے اس مقصد کو پہنچ جائیں جس کے لئے آپؐ نے انہیں مقرر کیا تھا لیکن لوگوں نے تو لشکر میں رہنے ہوئے اپنے سالار کی خلافت کی اور اسے تمبا چھوڑ دیا اور بتدریج مدینہؑ کراں یہاں کوئی توڑ دیا کہ جس کا ان لوگوں نے رسول اللہؐ کے ساتھ دعہ کیا تھا اور خدا اور اس کے رسول کے ساتھ یہ کیا ہوئے وعدہ کو توڑ دیا؛ شور مچا کر اپنے لئے رہبر کا اختاب کر لیا جبکہ ہم بن عبد الملک میں سے کسی کو شامل کیا اور کسی کی رائے میں؟ ان کا نہیا دی مقصود یہ تھا کہ میری بیعت کو رد کر دیں۔ یہ لوگ اس کام میں جنکہ میں پیغمبرؐ کی تجویز و تعلیم میں مصروف تھا اور میں کسی اور کام میں مشغول ہی نہیں ہو سکتا تھا، اس لئے کہ آپؐ کا جنازہ اٹھانا ہر کام پر ترجیح رکھتا تھا بلکہ یہی وہ کام تھا جس کو اس وقت کرنا چاہئے تھا۔ اے برادر یہود! لوگوں کی یہ کنارہ کشی میرے لئے سب سے زیادہ جاں سوز واقع ہوئی باوجود یہ کہ میں پیغمبرؐ کے ناگوار اور بزرگ ترین سوگ میں گرفتار تھا اور میں نے اس شخصیت کو کھو دیا تھا کہ خدا کے بعد ان کے علاوہ میں کسی پر اعتماد نہیں کر سکتا تھا۔ اس بلا فاصلہ مصیبت میں بھی میں نے صبر کا دامن ہاتھ سے نہ چھوڑا۔

اس کے بعد حضرت علیؑ نے اپنے اصحاب کی طرف رُخ کر کے فرمایا: کیا ایسا نہیں ہوا تھا؟ سب نے جواب دیا: اے امیر المؤمنین، یقیناً ایسا ہی ہوا تھا۔ پھر حضرت علیؑ نے فرمایا: اے برادر یہود!

تمیرامقام نبیؑ کی وفات کے بعد یہ تھا کہ پیغمبرؐ کی جگہ لینے والا اسقدر زمول اور منصف مزان تھا کہ وہ روزانہ میرے پاس حاضر ہوتا تھا اور

میں اس کو معاف کر دوں۔ اس سلسلے میں میں اپنے آپ سے کہتا تھا کہ اس شخص کے بعد جو حق خدا نے میرے لئے مقرر کیا تھا وہ مجھے بآسانی مل جائے گا۔ لہذا میں نے سوچا کہ اس نو اسلامی معاشرہ میں کہ جہاں اب بھی بولے جہالت اور لوگوں کے مرتد ہونے کے امکانات موجود نہیں مجھے اپنے حق کے لئے جگہ نہیں چھین چڑھی تھیں جو اپنے لہذا مجھے خلافت کی فضایل پا کرنے سے کریز کرتا چاہئے کہ مبادا کوئی میرے ساتھ ہو اور کوئی خلافت پر اتر آئے اور اس طرح بات گفتگو سے کروار تک پہنچ جائے۔ جتنے بھی خواص پیغمبر تھے کہ جنہیں میں بخوبی جانتا تھا کہ وہ لوگ را خدا، رسول اور قرآن سے مختص ہیں اور خیر اندیش بھی۔ میرے پاس ان کا آنا جانا لگا جو اپنے اپنے حق حصل کرنے کی طرف اکساتے رہتے تھے اور میری محبت میں جان تک دینے کو تیار تھے تاکہ میرے حق مجھے واپس مل جائے مگر میں کہتا تھا کہ ذرا صابر و سکون سے کام اوسا یہ خدا میرے حق مجھے بآسانی اور بغیر کسی کشمکش اور خوب ریزی کے لوتا دے۔ پیغمبر کی دفاتر کے بعد بے شمار لوگ دین کے بارے میں شک میں بنتا ہو گئے تھے جبکہ نالائق افراد کی طمع خلافت میں تھیں، ہر قبیلہ فریدی اور خلافت کے لئے ان میں سے کسی کا انتخاب ہوا اور ان سب کی ایک مشتمل کو غرض پر تھی کہ یہ خلافت میرے، علاوہ کسی اور کے با تحفہ گ جائے۔ لہذا جب پہلے فرمان روائی موت ہوئی اور اس کی زندگی کے دن پورے ہوئے تو اس نے یہ مقام اپنے دوست کے پردرکردار یا ایک دوسری مصیبۃ تھی جو پہلی کے ساتھ ساتھ میرے سر پر مند لانے میں اور درمی مرتبتہ بھی جو خلافت خدا نے میرے لئے مقرر کی تھی اسے مجھے سے چھین لیا گیا۔ اس باعث پیغمبر کے اصحاب کہ جن میں سے اب بعض فوت ہو چکے اور بعض بیانات تھے میرے پاس آ کر میری خلافت کے حق میں باتیں کرنے لگے مگر اس پارکیم میں نے انہیں سبز و تحلیل، ثابت قدیم اور سکون کی نصیحت کی تاکہ اسلامی معاشرے و مختارے کو تخلیل اور جس معاشرے کی تخلیل میں پیغمبر نے ہزاروں مصیبیں جھیل تھیں وہ بر تم نہ ہو جائے؟ پیغمبر نے ہر سے سیاہی فہم کے ساتھ اس معاشرے کو تخلیل دیا تھا یعنی کبھی زرمی اور کسی بھی تھنی سے کام لیا تھا، کسی معاف کیا تو کبھی تکرار نہیں۔ (بالناظر مگر) آپ نے لوگوں کو دین کی طرف اس طرح ہمکیں کیا تھا کہ ایک دم سے لوگوں نے اسلام سے نزدیکی اختیار کر لی تھی مگر فرار ہونے کے درپی بھی تھے آپ نے انہیں مطمئن اور خوش کیا اور انہیں لباس، پچھوڑا اور کمل فرما ہم کیے درصورتیکہ ہم اسی سیاست کی پیغمبری کی تھی میرے کے مکاؤں میں زندگی اپنے کرتے تھے، ہمارے گھروں کی دیواریں کچھوڑی شاخوں اور درخت کی تھیں، ہمارے پاس پچھونا تھا اور نہیں کوئی کمل، کنی افراد ایک ہی پادری میں سوتے تھے اور باری باری اسی میں نماز بھی پڑھتے تھے اور دن رات بھوکے رہتے تھے۔ پیغمبر وہ جو مس بھی ہے خدا نے ہمارے لئے مقرر کیا تھا وہ سرے لوگوں کو دستیتے تھے اور مژہ و محنوں اور عرب کے دنیا طلب افراد کو مکل کرتے تھے۔ لہذا جس معاشرے کی تخلیل پیغمبر نے خون جگسے کی تھی مجھے اس کی پا سالی کرنی تھی تاکہ اس میں ترققہ والخلاف پیدا کرنا تھا۔ اب اگر میں قیام کرتا اور لوگوں کو اپنی مدد کے لئے پا رتا تو اس کا دو میں سے کوئی ایک نتیجہ برآمد ہوتا: یادہ میری پیغمبری کرتے اور میری خاطر میں انہیں سے جگ کرتے اور مارے جاتے ایوہ لوگ مجھے سے کنارہ کشی کر لیتے اور میری اطاعت میں قصیر کرتے اور میری نصرت کو توک کر کے کافر ہو جاتے، اس لئے کہ قصیر کرنے والے علم ہوتا کہ اس کی حالت میری نسبت ایسی ہے جیسی حضرت موسیٰ کی قوم کی حالت حضرت ہارون کی خلافت کے وقت تھی نیز وہ یہ بھی جانتے ہیں کہ حضرت ہارون کی خلافت پر جو نذراً ب قوم موسیٰ پر آیا تھا میری خلافت پر انہیں بھی اسی کا سامنا کرنا پڑے گا۔ لہذا جب تک خدارا ہموار نہ کرے اور اپنا حکم جاری رکھے افسوس کرنے، آور سرد بھرنے اور برد باری کو وظیرہ بنانا میرے اجر میں اضافہ کرے گا اور اسلامی معاشرے کے لئے آسانی پیدا ہوگی، یہی معاشرہ کہ جس کی تعریف میں نے ابھی یہاں کی خدا کی قضاۓ ہوتی ہے۔ البتہ اگر میں

تمہارے سامنے ہیں، جانتے ہیں کہ میری طاقت زیادہ تھی، میرا خاندان معزز ترین تھا، میرے لوگ زیادہ طاقت اور اطاعتِ زار تھے نیز ان کے پاس میرے حق میں جو دلیلیں تھیں وہ روشن تر تھیں اور ان کی دینی سیرت اور کردار و دروسروں سے بہتر تھے، اس لئے کہ میرا منیک ترین تھا اور رسول خدا کی قربات و راثت بھی میرے ساتھ تھی۔ واضح و صیحت اور منی انہیں کی گردون میں میرے نام کی جو بیعت بندھی تھی ان کی بناء پر غلافت میرا اچھی تھی کیونکہ جب رسول خدا آس دنیا سے رخصت ہوئے تھے تو ولایت ان کے ہاتھ میں تھی اور ان کے خاندان میں نہ کہ ان ہاتھوں میں جنمیں نے اسے غصب کیا تھا اور نہ ہی ان لوگوں کے خاندان میں۔ نیز آپ کے بلیت کہ جن سے خدا نے پلیدی کو دور کیا اور انہیں ایسا پا کیزہ رکھا جیسے حق طبارت کا تقاضا تھا آپ کے بعد ہر اعتبار سے اس خلافت کے دوسروں سے زیادہ سزاوار تھے۔

اس کے بعد حضرت علیؓ نے اپنے صحابہ کی طرف رُخ کیا اور فرمایا کہ کیا ایسا نہیں تھا؟ سب نے جواب میں کہا: اے امیر المؤمنین، یقیناً ایسا ہی تھا۔ پھر حضرت علیؓ نے فرمایا: اے برادر یہودا!

چوتھا مقام نبیؓ وفات کے بعد یعنی کہ پسی خیش کے بعد ان کی جائشی اختیار کرنے والا اپنے برکام میں مجھ سے شورہ طلب کرتا تھا اور انہیں میری رائے کے مطابق اجھوڑا تھا، مٹکل ہم میں میرا نظر یہ معلوم کرتا تھا اور اس پر علیؓ بھی کرتا تھا۔ میری اور میرے صحابہ کی نظر میں میرے علاوہ اس سے برابری کرنے والا انہیں کیف تھا جس خلافت میں کوئی دلچسپی ہو، البتہ اچب اپنے کم وقت کی موت قریب آئی جبکہ اسے کوئی یماری لا جائتھی اور نہ ہی ماضی میں اسے کوئی جسمانی کلیف رہی تھی تو مجھے یقین ہو گیا کہ اب ان شاہزادے جس طرح میں چاہتا تھا سب کچھ احسن و افضل طریقے سے سلیجوں ہے۔ آخر کار خلافت کے نئے پھوافر اگو نہ مزدیبا گیا اور میں ان میں چھٹا تھا مگر میرے مساوی ان میں سے کوئی بھی نہیں تھا، لیکن انہوں نے رسول خدا سے میرے وراشت پانے، ان سے تربیت داری، حسب نسب اور میری دامادی کے رشتے کو فرماؤش کر دیا، حتیٰ کہ ان میں سے کسی کے پاس ماضی کا مجھ سے بہتر کردار تھا اور نہیں خدمتِ اسلام میں وہ مجھ سے بڑھ کر تھے۔ انہوں نے شوری بھائی تاکہ ہم چوافروں میں سے جس کے ساتھ کاشیت ہوا سے خلیفہ مقرر کیا جائے، اس طرح انہوں نے اس کے بیٹے کو حاکم بنا دیا اور اسے یہ حکم دیا کہ ہم چھی میں سے جو کوئی بھی اس کی خلافت کو تسلیم نہ کرے یا اس کی بات نہ نمانے تو وہ اس کی گروہ مار دے۔ اے برادر یہودا! یہاں صبر کی انتہا ہو گئی، ان دونوں قوم کا ہر شخص اپنے نئے ندوی میں لگا ہوا تھا جبکہ میں خاموش تھا۔ یہاں تک کہ انہوں نے مجھ سے میری رائے پوچھی تو میں نے اپنے اور ان کے ماضی کو ان کے سامنے رکھا اور ان کی اور میری خدمتِ اسلام کا نقش بھی واضح طور پر کھینچ دیا اور یہ بھی واضح کر دیا کہ جس مقام کا میں حقدار ہوں اس مقام کے وہ لوگ حقدار نہیں ہیں اور پھر میں نے انہیں عبد رسولؓ کی یادِ دلائی اور آپ کی تاکید بھی جو آپ میری بیعت کے لئے کیا کرتے تھے لیکن ریاست کی محبت، امر و نبی میں دستِ اندازی اور دنیا کی طرف میلان نے انہیں اپنی طرف کھینچ لیا اور ان سے پہلے والے لوگوں کی پیروی نے انہیں وہ ماحصل کرنے پر اکسایا ہے خدا نے ان کے لئے مقرر نہیں کیا تھا، پس جب میری ان میں سے ایک کے ساتھ خلوت میں ملاقات ہوئی تو میں نے اسے خدا کی یادِ دلائی اور اس کے انجام سے اسے ذریماً اور ناقص کی مقام پر فائز ہونے سے ذریماً تو اس نے میری حمایت کی حاصل بھی ہوئی اس شرط کے ساتھ کہ اپنے بعد اسے خلیفہ مقرر کروں اور چونکہ میں دستور قرآن اور ارشاداتِ پیغمبرؓ کی خلاف ورزی نہیں کر سکتا تھا لہذا انہیں اس بات کا علم تھا کہ ان کے ہاتھوں سے زیاد پکھنٹیں آئے گا جسے خدا نے ان کے لئے مقرر کیا ہے اور یہ کہ جسے خدا نے ان وہ یعنی سے دریغ کیا ہے اس کو دینے سے میں بھی

خلافت ابن عفان کو دے دی باوجود اس کے کہ ابن عفان آئی شخصیت پر نہ اشارہ فرمائی تھا اور وہ تو شوری میں حضور ہونے والوں تک کو اپنے برابر کافی نہیں سمجھتا تھا تو ان سے چھوٹے رہوں والوں کی کہنی کہنی: وہ ان تی یاد ہے: یادِ تدریجی اور بالتفوی افراد کی فضیلت کا سرے سے قائل ہی نہیں تھا اور جن معنوی خوبیوں سے مخدانے اپنے رسول اور ان کے علمیت و فوایت تھے تو وہ مفاطر ہی میں نہیں لاتا تھا۔ ابھی دن بھی نہیں ڈھلانج کی انجمنی اپنے کی پر شرمندہ ہونا پڑا اور وہ ایک دوسرے کے مخالف ہو گئے اور پیغمبر کا حادثی حتیٰ کہ ایک دوسرے کیجان کے درپے ہو گئے اور ایک دوسرے کو ملامت کرنے لگے اور ابھی زیادہ وقت بھی نہیں گزرا تھا کہ اس جابر شخص کے طرفدار اس کے خلاف ہو گئے اور اس سے کنارہ کشی کر لی۔

ابن عفان اپنے خاص دوستوں، اپنے سارے طرفداروں اور تمام اصحاب رسول کے پاس گیا اور متعفی کی درخواست کی اور اس نے جو خرمیاں پیدا کی تھیں ان پر پیشانی کا اظہار کیا اور ان سے قوہ کر لی۔ اے برادر یہودا! یہ پریشانی گذشتہ تمام پریشانوں سے ختم تھی جس نے نبی کو بدل دیا۔ اے کاش، ایسا نہ ہوتا! اس نے مجھے اس قدر پریشان کر دیا کہ بیان سے باہر ہے اور اس کا اندازہ بھی نہیں کیا جا سکتا مگر صبر و تحمل کے علاوہ کوئی چارہ ہی نہیں تھا۔

اسی روز اصحاب شوری نے مجھ سے رجوع کیا اور میری مخالفت پر عذرخواہی کی اور مجھ سے درخواست کی کہ ابن عفان کو بطرف کر کے میرے ساتھ مل کر اس کے خلاف قیام کریں تاکہ مجھے اپنا حق مل جائے لیکن جب کبھی وہ مجھ سے رابطہ کرتے تھے میں ان کی آزمائش کرتا تھا اور ایک مرتبہ تو میں نے ان سے کہہ دیا کہ جاؤ اور اپنے سرمندہ اور آدمیت کو ہم انقلاب لے آئیں، کبھی میں کہتا ایک خفیہ محفل بھاتے ہیں اور کبھی کہتا کہ ہر کوئی فاس کے گھر میں جمع ہو جائے اور اس طرح سے میں ان کو طیش میں لا کر ان کے راز فاش کر دیتا تھا!

اے برادر یہودا! یہ تمام ہاتھیں اور دوراندیشی میرے قیام میں حائل ہو گئیں اور میں نے دیکھا کہ گوشہ نشینی اور صبر ہی زیادہ بہتر راستہ ہے اور اس طرح دل پر سکون رہے گا، میرے طرفدار بھی محفوظ رہیں گے اور اظہار حق کے لئے بھی بہتر ہے نہ کہ انقلاب برپا کرنا چاہئے ورنہ اس طرح تو یہ لوگ فنا ہو جائیں گے باوجود یہاں پر موجود ہر جان باز، میں خود اور غیر میرے اصحاب میں سے موجود اور غائب بھی جانتے ہیں کہ موت کی جانب قدم بڑھانا میرے لئے انہائی گرم دن میں سرد پانی کی طرح ہے جو ایک جگہ سوختہ کی پیاس بھانے کے لئے شیریں اور گوارا ترین ثابت ہوتا ہے؛ میں، میرے چچا حضرت حمزہ، میرے بھائی حضرت جعفر اور میرے بھائی حضرت عبیدہ نے خدا اور ان کے رسول کے ساتھ عبد کیا تھا کہ وہ ان سے بے وفا کی نہیں کریں گے۔

میرے ساتھیوں نے پیش قدمی کر دی اور اس کی راہ میں جان دے دی جبکہ میں خدا کی مرضی کے مطابق پیچھے رہ گیا کہ ہمارے بارے میں یہ آیت نازل کی ہے: من المؤمنين رجال صدقوا ما عاهدوا اللہ علیه فمنهم من قضى نحبه و منهم من يتظر و ما بتلوا قبليلاً۔ (سورہ آخر: آیت ۲۳)۔ وہ مرد ہنسیوں نے خدا کے ساتھ دعہ دو فانی کی ان میں سے کچھ مل بنتے اور کچھ ان میں سے اب بھی منتظریں اور ان میں کوئی تبدیلی نہیں آئی یعنی وہ میں ہوں جو انتظار کر رہا ہوں۔

اے برادر یہودا! میں اپنے عہد سے نہیں پھرا اور اس کی دلیل یہ ہے کہ ابن عفان کے مقابلہ میں خاموشی اختیار کر لی اور اپنے ہاتھوں کو روک لیا جبکہ اس کی اصل وجہ تھی کہ میرے لئے اس کی اخلاقی پستی آزمودہ تھی اور یہ کہ میں جانتا تھا کہ لوگ اسے سزا دیں گے اور دو یا تین دیکھ کے لوگوں کو اس کے قتل پر اسکا کامی گے۔ میں نے کنارہ کشی اختیار کر لی اور سب سے کام بیان یہاں تک کہ بالکل یہاں تک ہے جو اپنے میں نہیں "کہا اور نہ سی"۔

ہاں" کہا۔ اس کے بعد قوم میرے پاس جل کر آئی مگر خدا جانتا ہے کہ میں نے ان سے صرف اس لئے دوری اختیار کی کہ مجھے پا تھا کہ لوگ مال کی جمع آؤ دی اور عیش و عشرت کے خواہ ہو چکے ہیں جبکہ انہیں یہ بھی علم تھا کہ میں ان کی خواہشات کو پورا نہیں ہونے دوں گا اور (اس مسئلے میں) ان کے ساتھ خخت گیری سے کام لوں گا، لیکن عادت ہو جانے کی وجہ سے انہوں نے جلد باری سے کام لیا اور اٹھیا۔ اس سے نہ بیخھ کئے، اصرار و جلد بازی میں مجھے منتخب کر لیا مگر جب دیکھا کہ میرے ہاں سے اُن کا کوئی دینیوی (ناجائز) مفاد پورا نہیں ہو گا تو انہوں نے میری خالصت شروع کر دی۔ اس کے بعد حضرت علیؓ نے اپنے اصحاب کی طرف رُخ کیا اور فرمایا: کیا ایسا نہیں ہوا تھا؟ سب نے جواب میں کہا: اے امیر المؤمنین، یقیناً ایسا ہی ہوا تھا۔ پھر حضرت علیؓ نے فرمایا: اے اور ایہ یہودا!

پانچواں مقام نبی کی وفات کے بعد یہ تھا کہ جب مجھے منتخب کرنے والوں نے یہ دیکھا کہ ان کے مفاد میرے ہاں سے پورے نہیں ہو پائیں گے تو انہوں نے اس عورت کے ذریعہ میرے خلاف بغاوت کی اور باوجود اس کے کہ میں پیغمبر کی جانب سے اس عورت پر ولی وصی مقرر تھا اسے اونٹ پر سوار کیا گیا اور اس کا سامان اپنی سوار یوں پر باندھ کر خوفناک بیان اور درسی و عریض دشت میں پھرایا گیا۔ حوب (مکہ سے بصیرہ جاتے ہوئے ایک مقام) کے گھوٹوں نے اس عورت پر بھوٹا۔ ہر وقت اور ہر موقع پر پیغمباری کی علامتیں واضح تھیں، اس طرح سب لوگوں کے کہنے پر میری مخالفت کو جاری رکھا جبکہ پیغمبر کے زمانے میں دوسری مرتبہ بھی میری بیعت کرچے تھے یہاں تک کہ وہ بصرہ میں وارد ہوئے کہ جن کے باسیوں کے دست کوتاہ، ڈاڑھیاں بڑی بڑی، عقل کم اور راستے فاسد تھی۔ یہ ہمسایہ لوگ صحرائیں اور طوفان کے میزبان تھے۔ (کنالیٰ کم عقل لوگ تھے) اس عورت نے ان بے عقل مردوں کی زمام اپنے ہاتھ میں لے لی تھی جو بغیر علم کے تلوار انھا لیتے تھے اور بے سوچے تیر چلا دیتے تھے؛ ان کے درمیان بھی میں دو مصیبتوں میں گرفتار ہوا: اگر ہاتھ کھٹک لیتا تو اپنی شورش و فنا سے نہ پلٹتے اور عقل کے حکم کی طرف بالکل بھی متوجہ نہ ہوتے جبکہ الگ ان کے خلاف جنگ کرتا تو ایک خونی جنگ جنم لیتی جس کو میں ہرگز نہیں چاہتا تھا۔ ایک مرتبہ پھر میں نے ان پر عذر و تبدید کی جو بت تمام کر دی اور اس عورت کو متنه کر دیا کہ وہ اپنے گھر کو لوٹ جائے اور اس کے ساتھ جو لوگ مجھ تھے انہیں بھی خوب کر دی کہ جو بیعت میرے ساتھ کی ہے اس میں بے دفائل نہ کریں اور نہ ہی خدا کے عبد کو توڑیں۔

میں نے اپنی جانب سے پوری کوشش کر لی کہ ان کو نقصان نہ ہو، یہاں تک کہ ان میں سے ایک کے ساتھ تو میں نے مناظرہ کیا اور اسے حق یاد دلایا اور وہ لوٹ گیا، دیگر تمام لوگوں کو بھی میں نے اس روشن سے سمجھا مگر ان کی نادانی، سرکشی اور گمراہی عروج پر تھی اور چونکہ وہ لوگ بھر صورت جنگ کرنا چاہتے تھے لہذا میں بھی ہر طرف سے ان پر وار دہو اور اس طرح جنگ چھڑ گئی، ان کو شکست ہوئی، حرب اخہل پری اور انہیں سنگین بر بادی کا سامنا کرنا پڑا ایسا میدان جنگ میں بہت سے لوگ مارے گئے۔ میں تو مجبوراً جنگ کرنے پر آمادہ ہوا تھا اور ان لوگوں کا فائدہ مقصود تھا کیونکہ اگر میں اس جنگ کو قبول نہ کرتا تو انہیں وہ رعایت کیسے ملتی جو جنگ کے بعد میں نے ان کے ساتھ برتری؟ اگر میں ان کے مقابلے میں نہ آتا تو یا اپنے اور اپنی امت کے ساتھ خیانت ہوتی اس لئے کہ دوسری صورت میں بھی ان کے ان جرائم میں شریک ہو جاتا جنہیں وہ انجام دینا چاہتے تھے کہ ان دونوں بوجو اسلامی مملکتیں تھیں وہاں تک اس بغاوت کو لے جائیں اور فساد کی آگ کو جہاں تک گنجائش ہو بہڑ کا دیں، رعایا کا قتل عام کیا جائے، اسلامی حکومت اور قوانین عدالت کم عقل و کم نصیب عورتوں کے نظریہ پر قائم ہو جائے اور اس طرح روم و یمن کے بادشاہوں اور دیگر معدوم حکومتوں کی روشن یہ جایا جائے۔ اگر میں کہاں سے ہے مولیٰ تھے تھی آخوندار جنگ تائوز مرثیہ درجن کے جو ائمہ تھے، وہ عورت اور اس کے ساتھ میرے تھک ہوئے تھے

ان کی بناء پر نگار و عار بھی میں نے جلد بازی سے کام لیتے ہوئے بغیر سچے سمجھے جنگ کو قبول نہیں کیا۔ بلکہ پہلے میں نے اتمامِ جھٹ سے کام لیا، جس قدر ممکن تھا جنگ سے پرہیز کیا، علمانیت کا اطمینان کیا، ان سے رابط کیا اور نالشوں کو بھی ان کی طرف بھیجا، لہذا اپنے مفاد کی خاطر انہوں نے جو چلایا میں نے اس کا خیال رکھا، بلکہ کچھ چیزیں جوان کے مفاد میں تو تھیں لیکن ان کے ذہنوں میں بھی رہ تھیں ان کی طرف بھی میں نے انہیں متوجہ کیا لیکن اس کے باوجود انہوں نے خلافت کی اور مجھے مجبور کر دیا کہ میں ان سے جنگ کروں۔ چنانچہ خدا کی مرضی سے ہمارا امرانتگ کو پہنچا جبکہ جن مقدموں کا میں نے ابھی تذکرہ کیا ان کے حساب سے میں ان پر جنت قائم کر کا تھا اور اب وہ میرے سامنے نجوم تھے۔

اس کے بعد حضرت علیؑ نے اپنے اصحاب کی طرف رُخ کیا اور فرمایا: کیا ایسا نہیں ہوا تھا؟ سب نے جواب دیا: اے امیر المؤمنین، یقیناً ایسا ہوا تھا۔ پھر حضرت علیؑ نے فرمایا: اے برادر یہودا!

چھاتھ مقام نبیؑ کی وفات کے بعد حکمین کے انتخاب اور فرزند بگر خوارہ طلیق (ابن طلیق) سے مبارزہ کرنا تھا۔ جب سے رسول خدا مبعوث ہوئے تھے یہ شخص خدا، اس کے رسول اور مومنین سے جنگ کرتا رہا تھا یہاں تک کہ مسلمانوں نے اپنی شمشیروں سے مکفیٰ کیا۔

ای روز اور دیگر تین موقتوں پر خود اس سے اور اس کے باپ سے میری بیعت طلب کی گئی جبکہ گذشتہ کل جس نے سب سے پہلے مجھے امیر المؤمنین کہہ کر سلام کیا تھا وہ اس کا باپ تھا اور یہ وہی شخص تھا جس نے گذشتہ خلفاء سے مجھے اپنا حق وصول کرنے کی ترغیب دلائی تھی یہاں تک کہ جب بھی میرے پاس حاضر ہوتا میری بیعت کی تجدید کرتا۔ عجیب ترین بات تو یہ ہے کہ جب اس نے دیکھا کہ خدا نے مجھے میرا حق دلادیا ہے اور مجھے اپنے مقام پر کھڑا کر دیا ہے تو اس کو یہ طمع ہوئی کہ وہ چوتھا خلیفہ بن جائے اور ہماری نگرانی میں حکومت کرے، لہذا اس نے عاصی (نام کی) جگہ نافرمان کی لفظ استعمال ہوئی ہے) ابن عاص سے زوجع کر کے اسے راغب کر لیا اور اس نے دعوت قبول کر لی، چونکہ اسے حکومت مصر کی لاٹج دی لہذا وہ اسی کا طرفدار ہو گیا درصورتیکہ خراج مصر کی قسم سے پہلے اس کے لئے اس میں تصرف کرنا حرام تھا اور اسی طرح حاکم وقت پر بھی حرام تھا کہ اس کے حصے سے زیادہ اس کو ایک درہم بھی عطا کرے۔ اس کے بعد تو حکومت اسلامی ظلم و سرشاری کی شکار ہو گئی، لہذا جس نے اس کی بیعت کی اسے پسندیدگی کی نظر سے دیکھا اور جس نے اس کی خلافت کی اس کو اپنے سے دور کر دیا؛ اس عہد کو توڑ کر میری جانب متوجہ ہوا اور حکومت اسلامی کی غارت گری کی طرف اقدام کیا، مشرق، مغرب، شمال اور جنوب ہر جانب غارت گری پھیلا دی۔ یہ خبریں مجھ تک پہنچیں اور قبیلہ شیعیت کا ایک کانا میرے پاس آیا اور مجھے مشورہ دیا کہ میں اس کو ان شہروں کا والی مقرر کر دوں جو اب اس کے قبیلے میں ہیں اور اس سے مصالحت کر لوں جو کہ دنیوی نقطہ نگاہ سے تو بہترین تھا شرطیکہ خدا کے سامنے کوئی عذر پیش کر سکوں اور اس کے مظالم کا جواب دے سکوں؛ اس سلسلے میں میں نے بہت غور فکر سے کام لیا اور میرے لئے جو قابل اعتماد لوگ تھے یعنی جو خدا، اس کے رسول، میرے اور مومنین کے خیر اندیش تھے ان سے بھی مشورہ لیا اور فرزند بگر خوارہ کے ہارے میں ان کی رائے بھی وہی تھی جو میری تھی۔ خدا مجھ کا حالات میں نہ پائے کہ میں گمراہ گن افراد کو اپنا بازو دہلوں۔

ایک مرتبہ میں نے جریبکلی کو اور ایک مرتبہ ابو موسیٰ اشعری کو اس کے پاس بھیجا لیکن دونوں نے دنیا پر تکیر کر لیا اور ہوا پرستی کا شکار ہو گئے؛ لہذا وہ بھی اس سے راضی ہو گئے اور میرے ساتھ خیانت سے کام لیا۔ میں دیکھ رہا تھا کہ ہر روز زیادہ سے زیادہ احکام الہی کو پاؤں تلے روندا جا رہا ہے اور ان کی سرکشی بڑھتی جا رہی ہے لہذا میں نے بدر میں شرکیت ہونے والے اصحاب پیغمبر اور خدا کے پسندیدہ لوگ جہنوں نے بیعت رضوان میں شرکت کی تھی اور دیگر تمام تکلیف کا شکاری کی وہی ائمہ تھی جو میری تھی کہ ان سے جنگ کی جانے اور انہیں احکام الہی میں دست

اندازی کرنے سے روکا جائے۔ اسی بناء پر میں نے اپنے ساتھیوں کے ساتھ قیام کیا تاکہ انہیں ان برائیوں سے روکا جائے، ہر مقام سے میں نے انہیں خطوط تحریر کیے اور ان کی طرف اپنے نمائندے بھیجے تاکہ انہیں بالطل پرستی سے دور رہنے کی دعوت دیں اور وہ میرے اور دیگر مسلمانوں کے ساتھ ہو جائیں مگر جو انہوں نے مجھے حکم آمیز خطوط لکھئے، بے جا آرزوئیں کیں اور ایک شراکٹر بھی جو خدا، اس کے رسول آور مسلمانوں کے لئے قابل تسلیم نہ تھیں۔

اپنے ایک خط میں تو انہوں نے یہ شرط عائد کی تھی کہ پنجبر کے چند نیکوکار اصحاب کو کہ جن میں حضرت عمار بن یاسر بھی شامل تھے ان کے حوالے کر دوں تاکہ وہ انہیں عثمان کے قصاص کے طور پر جان سے مار دیں۔ عمار جیسے عظیم انسان کہاں پائے جاتے ہیں؟! خدا کی قسم، جب بھی ہم پانچ افراد پنجبر کے ارد گرد ہوتے تھے تو پچھے عمار جو اکرتے تھے اور جب چار بوتے تھے تو آپ پانچویں ہوا کرتے تھے۔ وہ لوگ عثمان کے قصاص کی باتیں کرتے تھے جبکہ خود اس نے، اس کے ہمراہیوں نے اور اس کے خاندان نے جو شجر ملعونہ کی شاخیں تھیں لوگوں کو اس کے قتل کی طرف بھڑکایا تھا، نیتیجاً جب میں نے ان کی ان ناروا شراکٹر کو نامنکور کیا تو انہوں نے مجھ پر دھاوا بول دیا، میرے خلاف کرشی کو اپنے لئے فخر بھینے گے اور قبیلہ حمیر کے تمام لوگوں کو جن کے پاس عقل تھی اور نہ بصیرت اپنے بال دین پر بکھا کر دیا اور انہیں اشتباہ میں ذال دیا، یہاں تک کہ انہوں نے اس کی پیر دی کی: اس نے ان لوگوں کو مال دنیا کے ذریعے فریغت کیا اور اپنا طرفدار کر لیا۔ ہم لوگوں نے انہیں ان کروتوں سے باز رکھنے کے لئے محاذا کا رخ کیا اور خدا کو اپنا حکم قرار دیا نہیں لھیت کرنے اور ان پر اتمام جحت کے بعد ان سے جنگ کی اور خداوند نے ہمیشہ کی طرح ہمیں اپنے دشمنوں پر غالب کیا۔ وہ پرچم رسول جس کے ذریعہ خدا نے حزب شیطان قتل کیا ہمارے ہاتھ میں تھا جبکہ اس نے تو اپنے باپ کا وہ پرچم اپنے ہاتھ میں لیا ہوا تھا جس کے تحت اس نے رسول خدا کے ساتھ جنگ کی تھی، موت کے منہ میں جا گر اور فرار کے علاوہ اس کے پاس نجات کا کوئی دوسرا استھنیں تھا، اپنے گھوڑے پر سوار ہوا اور اپنا پرچم سرگلگوں دیکھا تو اپنے آپ کو عاجز پایا۔ اس نے ابن عاص میں مشورہ طلب کیا تو اس نے مشورہ دیا کہ قرآن کو باہر نکالو اور نیزوں پر بلند کر دو اور اس کو حکم بنا کر لوگوں کو اپنی طرف بلایا جائے اور کہنے لگا کہ ابن الی طالب، اس کے دیندار ہی وکار اور دیگر خاندان نبوت کے افراد نے آغاز میں قرآن کی حاکیت کی دعوت دی تھی اور آخوندگ میں بھی وہ تمہاری اس حاکیت قرآن کی دعوت کو قبول کرنے پر آمادہ ہوں گے۔

اس نے ابن عاص کی اس رائے کو قبول کر لیا اور ناقچار اس پر عمل ہبہ ابھا اس لئے کہ اس کے پاس اس سے ہٹ کر کوئی راہ فرار نہ تھی جس کو اختیار کر کے وہ قتل ہونے یا عقبِ شتمی سے محفوظ رہتا۔ اس نے قرآن کو بلند کیا اور اس طرح وہ اپنے منصوبہ پر عمل کرنے لگے۔ میں اپنے نیک اور مغلص ساتھیوں کو کھوچکا تھا اور ہاتھی ماندگان نے قرآن کو حکم تسلیم کر لیا اور جنگ بندی پر رضامند ہو گئے یہ گمان کرتے ہوئے کہ پر جگر خوارہ، قرآن کے احکامات کا پابند ہے اور ان پر عمل کرے گا لہذا اس کی دعوت پر بلیک کہہ دیا اور اس کی ہر شرط کو مان لیا جبکہ میں نے انہیں خبر دار بھی کیا کہ یہ دھوکہ و فریب ہے اور یہ ایک ایسی سازش ہے جسے اس نے ابن عاص کے ساتھ مل کر رچا ہے اور یہ ہرگز اس پر عمل نہیں کرے گا کہ کہنے لگے: ہمیں یقین نہیں آتا۔ اس طرح انہوں نے میرے حکم کو رد کر دیا اور مصر ہوئے کہ اس کی شراکٹر کو تسلیم کر لیا جائے خواہ مجھے پسند ہوں یا ناپسند، میں خواستہ ناخواستہ انہیں قبول کرلوں، نوبت یہاں تک پہنچ گئی کہ ان میں سے کچھ تو کہنے لگے کہ اگر عمل ان شراکٹر کو تسلیم نہیں کرتے تو انہیں بھی ابن عفان کی مانند قتل کر دیں۔

خدا جانتا ہے کہ جس تدریج ممکن تھا میں نے کوئی راہ نکالنے کی کوشش کی تھا کہ کوئی تدبیر کام کر جائے لیکن ایسا نہ ہوا۔ میں نے ان سے کہا کہ

مجھے ایک اونٹی کے دوہنے یا گھوڑے کی ایک دوڑ جتنی تو مہلت دے دوتا کہ میں اپنے امور کو انعام دے لیں مگر ان لوگوں نے میری بات نہ مانی سوائے ان بزرگوار۔ یہ کہتے ہوئے آپ نے حضرت مالک اشترنگی جانب اشارہ کیا۔ ان کے پیروکاروں اور میرے اپنے خاندان والوں کے کہ انہوں نے میری آواز پر لبیک کہا۔ بخدا جس چیز نے مجھا پنی روشن فکر کے درپے ہونے سے روک رکھا تھا وہ ان دونوں۔ اپنے باہم سے امام حسن و امام حسین کی طرف اشارہ کیا۔ کے قتل ہو جانے کا خوف تھا کہ مبارکہ رسول خدا منقطع ہو جائے اور پھر ان دونوں۔ حضرت عبداللہ بن جعفر اور حضرت محمد ابن حنفیہ کی جانب اشارہ کیا۔ کے قتل کا بھی خوف تھا۔ اس لئے کہ مجھے پتا تھا کہ اگر یہ میری ناطر یہاں نہ آتے تو ان کو کوئی خطرہ لا جائے نہ ہوتا لہذا مجبوراً مجھے قضاۓ الٰہی اور امت کے فیصلے کو تسلیم کرتا پڑا۔

لہذا جنگ بندی کے بعد شہنشوہ کے سرستے تکوار ہنائی گئی اور انہوں نے اپنے آپ کو حکم بنا لیا اور خدا کو اپنے تحت اختیار قرار دیا اور اس طرح انہوں نے قرآن اور اس کے احکامات کو بالائے طاق رکھ دیا۔ بذات خود میں کسی کو دین خدا میں حکم تسلیم نہیں کرتا اس لئے کہ دین خدا میں بشر کی حکومت بغیر کسی شبہ و تردید کے خطابے لیکن یہاں حکومت کی تقریبی کے علاوہ کسی بات پر راضی نہ ہوئی۔

ایسی صورت میں نہیں نے یہ ارادہ کر لیا کہ اپنے خاندان میں سے یادگیر اجاتع کرنے والے سماں میں سے کسی عظیمند، قابلِ اطمینان اور دیندار شخص کو حکم مقرر کروں گری میں جس کو بھی نامزد کرتا تھا پیر ہند سے قبول کرنے پر آمادہ نہیں تھا، میں جو بھی حق بات کہتا تھا وہ اس سے سرشی کرتا تھا اور چوبی ستم سے مجھے اپنے ساتھیوں کی مدد پر مجبور کیا اس لئے کہ ان کا اصر اراس بات پر تھا کہ میں دو افراد کو حکم مان لوں۔ تسلیم حکمیں۔ بخدا، میں نے ان سے بیزاری کا اظہار کیا اور یہ فیصلہ ان کے ہی سپرد کر دیا تو انہوں نے ایک ایسے شخص کا انتخاب کیا جسے ابن عاص نے فریب میں بتلا کر دیا اور شرق و غرب اس کی زیسوائی سے پُر ہو گئے اور وہ لوگ خود اس حکم کی تقریبی پر پیش مان ہوئے۔

اس کے بعد حضرت علیؑ نے اپنے اصحاب کی طرف رُخ کیا اور فرمایا: کیا ایسا نہیں ہوا تھا؟ تو سب نے جواب میں کہا: اے امیر المؤمنین، یقیناً ایسا ہی ہوا تھا۔ پھر حضرت علیؑ نے فرمایا: اے برادر یہ پوچھا!

ساتواں مقام نبیؑ کی وفات کے بعد یہ تھا کہ رسول خدا نے مجھے وصیت کی تھی کہ میں اپنی آخر عمر میں اپنے ایسے ساتھیوں سے جنگ کروں گا جو دن کو روزہ رکھیں گے، راتوں کو عبادت میں بسر کریں گے اور قرآن کی تلاوت کرتے ہوں گے مگر یہی مخالفت اور مجھے سے جنگ کرنے کی بنا پر وہ دین سے اس طرح خارج کر دیئے جائیں گے جیسے تیر کمان سے نکل جاتا ہے، ذو اللہ یہ بھی ان کے درمیان ہے، ان کے قتل کے بعد انعام کا ر سعادت میرے ساتھ ہو گی۔ پس حکمیں والی کارروائی کے بعد اسی جگہ پر واپس ہو اتوں دیکھا کہ ان میں سے کچھ لوگ آپس میں مخالف ہو گئے ہیں اور ایک دوسرے کو سرزنش کر رہے ہیں کہ آخوندگ صفیں حکمیں پر ختم ہو گئی لہذا انہیں اپنے پیشوائے انتقام لینے کے علاوہ ان کے پاس کوئی دوسرا استنباط نہیں تھا؛ کہنے لگے کہ امام کو ہماری ناقص رائے کی بیرونی نہیں کرنی چاہئے تھی اور چونکہ ان پر ہماری غلطی ثابت ہو چکی تھی لہذا ان پر اذم تھا کہ اپنے آپ کو یا خطا کاروں کو قتل کر دیتے، لیکن چونکہ انہوں نے کاملی سے کام لیا اور ہماری بیرونی کری لہذا انہی کافر ہو گئے اور اب ان کو قتل کر دینا ہمارے لئے جائز ہے اور وہ سب اس رائے پر تتفق ہو گئے نیز فوراً یہ میرے لئکر سے خارج ہو کر لا حکمَ إِلَّا اللَّهُ كَانَ حِرْمَةً لَّهُ لَا يَحْرُمُ میں تو دوسرا حروماء میں جا گزین ہوا جبکہ ایک دستے نے مشرق کی سمت پیش رفت کی۔ وہ لوگ دجلہ کے پار جس مسلمان کے بھی رُزو برو ہوتے اس کو میرے متعلق آزماتے اور اگر وہ مجھے کافر تسلیم کر لیتا تو اسے زندہ چھوڑ دیتے تو راستے موت کے گھاٹ اٹا رہتے۔ میں یہیں اور دوسرے دستے کے پاس گیا اور

انہیں خدا اور حق کی پیروی اور اسی کی جانب لوٹ جانے کی دعوت دی مگر وہ توارکے علاوہ کوئی شے قبول کرنے کو تیار نہ تھے اور کوئی شرط بھی انہیں مطمئن نہ کر سکی، لہذا جب میں ان سے مایوس ہو گیا تو پہلے دوستوں کو حکم خدا مغلوب کر لیا اور اس دستے خیلہ اور اس دستے حرو را کونا بود کر دیا۔ اے برادر یہودا! مجھے بے حد فسوس ہے کہ اگر یہ لوگ اس نیازدیں ہلا دینے والی راہ پر نہ چلے ہوتے اور اس طرح فنا نہ ہوئے جو تے تو اسلام کے لئے میرے پاس کس قدر مضبوط مد ہوئی مگر خدا کو ان کے لئے اس ناگوار نجاح کے علاوہ کچھ اور منظور ہی نہ تھا۔ اس کے بعد میں نے تیسرے دستے کی جانب ایک خط تحریر کر کے بھیجا اور یہ بعد دیگرے نمائندے ارسال کیے جنکہ میرے نمائندے برگزیدہ، خدا پرست اور زادبھتے مگر کوئی فائدہ نہ ہوا اور اس طرح یہ دستے بھی پہلے دوستوں کی طرح ان ہی کی روشن پر گامزن رہا اور انہوں نے بھی جلد بازی سے کام لیتے ہوئے اپنے مختلف مسلمانوں کو موت کے گھاٹ آتا رہ دیا اور نیکو کاروں کو لوگاتار نہ بود کر دیا۔ میں بھی ان کے سروں پر سور ہو گیا اور دجالہ کا راستہ ان پر بند کر دیا۔ یہ ایک بار پھر میں نے اپنے نمائندے اور مخلص لوگوں کو ان کے پاس بھیجا اور جان توڑ کوشش کے ساتھ بھی ان حضرت اور بھی ان حضرت کو (اس کے ساتھ آپ نے اپنے ہاتھ سے مالک اشتر، اخفف بن قیس، سعید بن قیس اور راشد بن قیس کندی کی طرف اشارہ کیا) عذر پذیری کے لئے بھیجا لیکن چونکہ وہ جنگ کے علاوہ اسی اور بات پر آمادہ نہ ہوئے لہذا ان کے ساتھ جنگ کی بیاناتک کرائے برادر یہودا! وہ تمام کے تمام افراد کو جن کی تعداد چار ہزار سے بھی زائد تھی مارے گئے اور ان میں سے ایک بھی خبر دینے والا باقی نہ رہا۔

اس کے بعد ان مقتولین میں سے ذوالقدر یہ کوئی لگ کیا اور ان حاضرین کے سامنے کہ جنہیں تم اس وقت دیکھ رہے ہو باہر لے آیا اور اس کے پستان عورت کے پستان کی مانند تھے۔

اس کے بعد حضرت علیؓ نے اپنے اصحاب کی جانب رُخ کیا اور فرمایا: کیا ایسا نہیں ہوا تھا؟ سب نے کہا: اے امیر المؤمنین، یقیناً ایسا ہی ہوا تھا۔ فرمایا: اے برادر یہودا! ان چودہ مقامات پر میں آزمائش پر پورا اثر اور پھر صرف ایک مقام ہاتھی رہ گیا اور وہ بھی نزدیک ہی ہے تو اصحاب حضرت علیؓ اور اس الجا لوت گری کرتے ہوئے کہنے لگے: آقا، اب اس آثری واقع ہے بھی باخبر کر دیجئے کہ وہ کیا ہے تو آپ نے فرمایا کہ وہ آخری واقع ہے کہ یہ (اپنے ہاتھ سے اپنی ریش مبارک کی طرف اشارہ کیا) اس (اپنے ہاتھ سے اپنے سر کی مانگ کی جانب اشارہ کیا) کے خون سے رُنگیں ہو جائے گی۔

یہاں کیک لوگوں کے نالہ فریاد کی آوازیں بلند ہوئیں اور کوفہ کی وسیع حدود میں بر گھر کے رہبے والے جمع فرع کرتے ہوئے باہر نکل آئے اور اس الجا لوت نے حضرت علیؓ کے ہاتھوں اسی وقت اسلام قبول کر لیا اور وہ امیر المؤمنین کی شہادت تک دیں مقتبلہ اور جب ان ملجم کو گرفتار کر لیا گیا تو اس الجا لوت بھی امام حسنؑ کی خدمت میں آیا در حالیکہ لوگ امامؑ کے اردوگرد تھے اور ان ملجم آپ کے سامنے تو اس الجا لوت نے کہا: اے ابو محمد (کنیت امام حسنؑ) اے قتل کر دیجئے، خدا اسے نارت کرے، کہ میں نے حضرت موسیؑ پر نازل ہونے والی کتابوں میں پڑھا ہے کہ خدا کے نزدیک یہاں آدم کے اپنے بھائی کو قتل کرنے اور اس غدار کے خرم سے بھی عظیم ہے جس نے ناقہ شمود کو ایڈا پہنچائی تھی۔

سات دنوں، اتوار، پیر، منگل، بدھ، جمعرات، جمعہ اور ہفتہ کے متعلق کچھ باتیں: رسول خدا نے فرمایا: جمعہ کا دن عبادت کا دن ہے لہذا تم لوگ اس میں اللہ عزوجل کی عبادت کیا کرو، ہفتہ آن مجدد کے لئے مخصوص ہے، اتوار اس کے سنت، پیر، خوامی کا دن ہے، منگل نے نہ کوئی دن نہیں اور بھراث کے دن کی صفائی میں امت کے لئے مہر کے سے۔

﴿۳۷﴾ اتوار اور اس کے بعد سے متعلق وارد ہونے والی خصوصیات: امام عفر صادق سے منقول ہے کہ ایک مرتبہ آپ کا گذر پچھلوگوں کے پاس سے ہوا جو فصلہ کھلوا رہے تھے تو آپ نے فرمایا: اتوار کی رات تک اسے ملتوی کیوں نہیں کرتے کہ ایسا کرنا یا باری سے شنا کا سبب بنے گا۔

ایک مرفع روایت میں منقول ہے کہ امام عفر صادق کے ایک چاہنے والے سے آپ نے فرمایا: کیا بات ہے تم اپنے کام کروانے کیوں نہیں ہوئے؟ جواب ارش کیا: میں آپ پر فدا ہو جاؤں، آج اتوار کا دن جو ہے تو امام نے فرمایا: تو اتوار کے ہونے سے کیا ہوتا ہے؟ اس شخص نے نبی سے منسوب ایک روایت سنادی کہ جس میں آپ سے منقول ہے کہ اتوار کے دن کی شدت سے پرہیز کرو کہ اس کی تاثیر کھوار کی دھار جیسی ہے، اس پر امام عفر صادق نے فرمایا: جھوٹ کہتے ہیں لوگ، رسول خدا نے ایسا کچھ نہیں کہا، بلکہ الٰہ (عربی میں اتوار کو کہتے ہیں) خدا کے اماءِ حسنی میں سے ایک ام ہے۔ اس شخص نے کہا: میں آپ پر فدا، تو پھر یہ کا دن کیسا ہے؟ فرمایا: ان دونوں کے نام پر رکھا گیا ہے۔ اس شخص نے کہا کہ ان دونوں کے نام پر رکھا گیا جبکہ وہ دونوں تو پیدا ہی نہیں ہوئے تھے؟ تو آپ نے فرمایا: جب تم سے کوئی بات کہدی گئی ہے تو اب اسے سمجھو (بھی) کہ اللہ تبارک و تعالیٰ کو اس دن کا علم تھا کہ جس دن اس کے نبی کی روح قبضہ کی جائے گی اور اسے اس دن کا بھی علم تھا کہ جس دن اس کے نبی کے وصی پر ظلم ہوگا، لہذا اس نے ان دونوں کے نام پر اس دن کا نام برکھ دیا۔ اس شخص نے کہا: تو پھر منگل کا کیا؟ آپ نے فرمایا: منگل کے روز آگ کی تخلیق ہوئی اور یہی اس ارشاد ایسی کا مطلب ہے: انطلقوا إلی ما كنتم به تکذبون. انطلقوا إلی ظل ذی ثلاث شعب. لا ظليل ولا يغنى من اللھب (سورہ مرسلات۔ آیت ۲۹ تا ۳۱) تو اس شخص نے کہا: تو پھر بدھ کا روز؟ فرمایا: جہنم کے چارستونوں کی نہیا بدھ کے روز رکھی گئی۔ اس نے کہا: جھرات کا دن؟ فرمایا: جھرات کے روز اللہ تعالیٰ نے جنت کو غلق کیا۔ اس شخص نے پوچھا: جمعہ کا روز؟ آپ نے فرمایا: جمعہ کے روز اللہ عزوجل نے تمام جملوں کو ہماری ولایت کے لئے جمع کیا۔ اس شخص نے پوچھا: ہفتہ کا دن؟ آپ نے فرمایا: ہفتہ کے روز خدا نے اپنے فرشتوں کو اپنی جانب متوجہ کیا تو انہوں نے اسے واحد پایا۔ امیر المؤمنین نے فرمایا: بفتہ کا دن بکر و فریب کا دن ہے، اتوار کا دن شادی و تعمیر کا دن ہے، پیر سفر و تلاش کے لئے مخصوص ہے، منگل کا دن جنگ و خون کا دن ہے، بدھ منحوں دن ہے کہ اس میں لوگ فال لیتے ہیں، جھرات کا دن امراء کے پاس حاضر ہونے اور قضائے حاجات کا دن ہے جبکہ جمعہ کا دن خطبہ اور نکاح کا دن ہے۔

مؤلف کتاب فرماتے ہیں: پیر کا روز استقامہ و باشر کی دعا کرنے کے مقامات کی جانب سفر کرنے کا دن ہے۔

﴿۳۸﴾ پیر کرے دن کے متعلق جو باتیں وارد ہوئیں: یوس ابن یعقوب کہتا ہے کہ میں نے امام عفر صادق سے سنا کہ رسول خدا بروز پیر فصلہ کھلواتے تھے اور فصلہ کھولنے والے لوگوں میں عطا کرتے تھے۔ امام عفر صادق فرماتے ہیں: رسول خدا بروز پیر عصر کے بعد فصلہ کھلواتے تھے۔

امام عفر صادق نے فرمایا: بروز پیر دن کے آخری حصہ میں فصلہ کھلوا کہ یہ یکسر درود کو بدن سے نکال پہنلتا ہے۔ عقبہ ابن بشیر کہتا ہے کہ میں بروز پیر امام محمد باقرؑ کی خدمت میں حاضر ہوا تو آپ نے مجھ سے کچھ بتائیں کہیں جس پر میں نے آپ سے کہا کہ میں تو روزہ سے ہوں تو آپ نے فرمایا کہ آج کس سلسلے میں روزہ رکھا ہے؟ میں نے کہا: اس لئے کہ آج کے دن رسول خدا پیدا ہوئے تھے تو آپ نے فرمایا کہ آج کیا پیدا کیا گیا تھا تو اس نہیں حانتے، البتہ آن کس نے اس نے کہیں پاہنچا تو اس نے تھا ہو، اس نے تھا اس نے فرمایا: اس دن نہ روزہ رکھا کرو اور

سفر کیا کرو۔

(۲۱۰)

شیخ الصدق

علی ابن جعفرؑ کہتے ہیں: ایک شخص میرے بھائی موئیؑ ابن جعفرؑ کی خدمت میں حاضر ہو کر ان سے کہنے لگا: میں آپ پر فدا ہو جاؤں، میں سفر کا ارادہ رکھتا ہوں لہذا میرے حق میں دعا کریں تو آپ نے دریافت کیا۔ سفر پر کب جو ہے ہو؟ اس نے کہا پیر کے روز تو آپ نے اس سے فرمایا: پیر کے دن سفر کیوں کر رہے ہو؟ اس نے کہا: برکت کی خاطر کہ رسول خدا اور پیر پیدا ہوئے تھے تو آپ نے فرمایا: لوگ جھوٹ کہتے ہیں، رسول خدا جمعہ کے روز پیدا ہوئے تھے حالانکہ پیر کا دن تو محسوس ترین دن ہے کہ اس دن رسول خدا نے انتقال فرمایا تھا، آسمان سے وحی آئی کا سلسلہ منقطع ہوا تھا اور اس دن ہمارا حق چھینا گیا تھا۔ کیا میں تم کو ایسے دن سے آگاہ نہ کروں جو آسمان ہے کہ اس دن اللہ نے حضرت داؤدؑ کے لئے لوہے کو نرم کیا تھا؟ وہ شخص کہنے لگا کہ ہاں تلایے کہ میں آپ پر فدا۔ آپ نے فرمایا: منگل کا دن۔

﴿۴۹﴾ منگل کی دن کیے متعلق جو باتیں وارد ہوئیں: رسول خدا نے فرمایا: جو منگل کے روز فصلدھلوائے گا جبکہ مہینہ کی ستر، انیس یا اکیس تاریخ بتو سال بھر کے لئے اس کو پیاریوں سے شفائلے گی اور علاوه ازیں اسے درود، ہنوان، برص اور جذام سے شفائلے گی۔

امام جعفر صادقؑ فرماتے ہیں: جو سافر ہو اسے چاہئے کہ بفتہ کے روز سفر کرے، کیونکہ اگر کوئی پھر بفتہ کے دن پہاڑ سے کھک جائے تو خدا اسے بھی اپنی جگہ پرواپس لے آتا ہے نیز جس کے لئے اپنی حاجات کا برلانا مشکل ہو رہا ہو اسے ان کی طلب میں منگل کے روز جانا چاہئے اس لئے کہ یہ وہ دن ہے کہ جب اللہ نے حضرت داؤدؑ کے لئے لوہے کو زرم کیا تھا۔

﴿۵۰﴾ روز بدھ کی متعلق جو باتیں وارد ہوئیں: یعقوب ابن زید ہمارے کسی ساتھی سے نقل کرتا ہے کہ میں بدھ کے روز امام محمد تقیؑ کی خدمت میں حاضر ہوا در حالیکہ آپ فصلدھلوار ہے تھے تو میں نے آنحضرت سے کہا: اہل حریم (مکہ و مدینہ کے رہنے والے) روایت کرتے ہیں کہ رسول خدا نے فرمایا ہے کہ جو شخص بھی بدھ کے روز فصلدھلوائے اور اسے کوڑا لگ جائے تو وہ اپنے سوکی کو ملامت نہ کرے تو آپ نے فرمایا: جھوٹ کہتے ہیں، بلکہ یہ مرض تو اسے لاحق ہوتا ہے جس کی ماں یعنی کے دوران حاملہ ہوئی ہو۔

عبد الرحمن ابن عمر و ابن اسلم کہتا ہے: میں نے امام موئیؑ کا ظلم کو بدھ کے روز فصلدھلوائے دیکھا جبکہ آپ تپ میں بتلا تھے اور تپ ٹوٹنے کا نام ہی نہ لیتا تھا، لہذا آپ نے جمع کے دن فصلدھلوایا تو تپ ٹوٹ گئی۔

محمد ابن احمد و قالب بغدادی سے منقول ہے کہ میں نے ابو الحسن ثانی (امام رضاؑ) کی خدمت میں ایک خط لکھا اور آپ سے دریافت کیا کہ مہینہ کے آخری بدھ کے روز سفر کرنا کیسا ہے؟ آپ نے تحریر کیا: جو شخص فال بد لینے والوں کی مخالفت میں مہینہ کے آخری بدھ کو فصلدھلوائے گا تو اسے ہر بیماری سے شفائلے گی، وہ ہر جسمانی عیوب سے محفوظ رہے گا۔ (راوی کہتا ہے) ایک مرتبہ پھر میں نے آپ کی خدمت میں تحریر ایہ دریافت کیا کہ اگر کوئی مہینہ کے آخری بدھ کے روز فصلدھلوائے گا تو اس کی حاجت بر لائے گا۔ (راوی کہتا ہے) آپ نے جواباً قم کیا: جو شخص فال بد لینے والوں کی مخالفت میں مہینہ کے آخری بدھ کو فصلدھلوائے گا تو اسے ہر بیماری سے شفائلے گی، وہ ہر جسمانی عیوب سے محفوظ رہے گا اور اس کے فصلدھلوائے کا مقام کبھی ہر انہیں ہوگا۔ رسول خدا سے منقول ہے کہ مہینہ کا آخری بدھ خس مُسْتَر ہے۔ (اس دن بہ طابق قرآن قوم عاد پر عذاب نازل ہوا تھا اور انہیں بلا کر دیا گیا تھا؛ یہ قرآنی اصطلاح ہے)

بشار ابن بشار سے منقول ہے کہ میں نے امام جعفر صادقؑ سے کہا: بدھ کے روز کس وجہ سے روزہ رکھا جاتا ہے؟ فرمایا: اس لئے کہ آگ کی تخلیق بدھ کے روز ہوئی تھی۔

حدائقہ ابن منصور سے منقول ہے کہ میں نے امام جعفر صادقؑ کو بدھ کے روز بعد عصر فصلہ کھلواتے دیکھا۔

امیر المؤمنین سے منقول ہے کہ بدھ کے روز فصلہ کھلوانے اور نورہ لگانے سے پرہیز کرو اس لئے کہ یہ دن خس مترتب اور اسی روز جہنم کی تخلیق ہوئی تھی۔

امیر المؤمنین نے فرمایا: کسی شخص کے لئے مناسب بھی ہے کہ وہ بدھ کے روز نورہ لگانے سے پرہیز کرے کہ یہ دن خس مترتب ہے۔ ایک شخص کو فکی جامع مسجد میں کھڑے ہو کر امیر المؤمنین سے پوچھتے گا: آپ مجھے بدھ کے روز کے متعلق بتائیں کہ اس دن فال بدھ کیوں لی جاتی ہے، اسے نامبارک سمجھتے ہیں اور یہ وسنا بدھ ہے؟ آپ نے فرمایا: مہینہ کا آخری بدھ جبکہ محاق کی راتیں ہوں۔ چاند کی ۲۸، ۲۷ اور ۲۶ دن تاریخ۔ بدھ کے روز قاتل نے اپنے بھائی باطل کو قتل کیا تھا، بدھ کے روز حضرت ابراہیم اور آگ میں پیچیکا گیا تھا، بدھ کے روز مجنیق کی تخلیق ہوئی تھی، بدھ کے روز اللہ نے فرعون کو غرق کیا تھا، بدھ کے روز اللہ نے قوم بوط کی زمین کو پلنکا تھا، بدھ کے روز اللہ عزوجل نے قوم عاد پر جلا دیئے والی ہوا سمجھی تھی، بدھ کے روز اس قوم کے باغات گھڑ سواروں کے ذریعے سیاہ ہوئے تھے اور زمین پر گردائیے گئے تھے، بدھ کے روز اللہ نے نمرود پر چھر کو مسلط کیا تھا، بدھ کے روز فرعون نے حضرت موسیٰ کو طلب کیا تھا تاکہ انہیں قتل کر دے، بدھ کے روز ان کے اوپر چھت گری تھی، بدھ کے روز فرعون نے بنی اسرائیل کے بیٹوں کو قتل کرنے کا حعم صادر کیا تھا، بدھ کے روز بیت المقدس کو دیران کیا گیا تھا، بدھ کے روز فارس کے علاقہ اصطخر میں مسجد سلیمان بن داؤد کو جلا یا گیا تھا، بدھ کے روز حضرت یحییٰ ابن زکریا کو قتل کیا گیا تھا، بدھ کے روز فرعون کی قوم پر پہلا عذاب نازل ہوا تھا، بدھ کے روز خدا نے قارون کو زمین میں دھنسا دیا تھا، بدھ کے روز اللہ نے حضرت ایوب سے اُن کے مال اور اولاد کو لے کر ان کی آزمائش کی تھی، بدھ کے روز حضرت یوسفؑ کو قید خانے میں ڈالا گیا تھا، بدھ کے روز اللہ عزوجل نے فرمایا: إِنَّا دَمْرَنَا هُمْ وَ قَوْمُهُمْ أَجْمَعِينَ (سورہ ۷۱۔ آیت ۱۵) ”ہم نے ان کو اور ان کی قوم سب ہی کو ہلاک کر دیا“ بدھ کے روز انہیں صحیح نے آیا، بدھ کے روز انہیوں نے اونچی کوڈنچ کیا، بدھ کے روز ان پر بچیل سے پھرروں کی بارش ہوئی، بدھ کے روز پیغمبر مسیحی ہوئے اور ان کے آگے کے چار دن ان مبارک شہید ہو گئے اور بدھ کے روز ہی عمالقہ نے بنی اسرائیل سے تابوت چھینے تھے۔

مؤلف کتاب فرماتے ہیں: اگر کسی کو مجبور بدھ کے روز سفر کرنا پڑ جائے یا کسی کا خون بدھ کے روز جوش مارے تو اس کے لئے سفر کرنا یا فصلہ کھلوانا جائز ہے اور اس کی نحوست ظاہر نہیں ہوگی بالخصوص جب وہ فال بدینے والوں کی مخالفت میں ایسا کرے، البتہ اگر کوئی شخص اس دن سفر کرنے اور فصلہ کھلوانے پر مجبور نہ ہو تو اس کے لئے بہتر ہے کہ وہ پرہیز کرے لیکن اس سفر کرے اور نہیں فصلہ کھلوائے۔

﴿۵۱﴾ جمعرات کسے متعلق وارد ہاتیں: مسبق ابن مبارک سے منقول ہے کہ میں جمعرات کے روز امام جعفر صادقؑ کی خدمت میں حاضر ہوا در حالیہ آپ فصلہ کھلوارے تھے، میں نے کہا: اے فرزند رسولؐ، آپ جمعرات کے دن فصلہ کھلوارے ہیں؟ آپ نے فرمایا: ہاں، اور تم میں سے بھی جو کوئی فصلہ کھلوانا چاہتا ہے اسے چاہئے کہ جمعرات کے دن فصلہ کھلوائے کہ جمعکی شام قیامت کے خوف سے خون جوش مارتا ہے اور جمعرات کی صحیح تک اپنے اصلی مقام پر واپس نہیں آتا۔ اس کے بعد آپ اپنے نامہ مزنت کی جانب متوہج ہوئے اور فرمایا: اے زینع، فصلہ کی

شایخ کو اچھی طرح چپاں کرو، نرمی کے ساتھ چوپسو اور شتر جلدی چلاو۔

نیز امام جعفر صادق نے فرمایا: جو شخص مبینہ کی آخری جمعرات کو دن کی ابتداء میں فصلہ کھلوائے گا تو یماری بکسر اس سے ذور ہو جائے گی۔

امام جعفر صادق فرماتے ہیں: رسول خدا وہ پہلے میتوں تھے جنہوں نے پے درپے اتنے روزے رکھے کہ لوگ سمجھے اب یہ بکھر روزہ کے نہیں ہوں گے اور جب آپ نے روزہ رکھنا ترک کیا تو لوگ سمجھتے تھے کہ اب آپ بکھری روزہ نہیں رکھیں گے، اس کے بعد رسول خدا نے ایک دن روزہ رکھنا اور ایک دن بغیر روزہ سے رہنا شروع کر دیا اور یہی حضرت داود کے روزہ رکھنے کی روشنی تھی، اس کے بعد آپ نے تاوفات ایسا کیا کہ ہر ماہ دو جمعرات روزے رکھتے کہ جن کے نیچے ایک بدھ بھی شامل ہوتا۔

امام صادقؑ سے منقول ہے کہ رسول خدا سے دو جمعرات اور ان کے درمیان ایک بدھ کو روزہ رکھنے کے متعلق سوال کیا گیا تو آپ نے

فرمایا: جہاں تک جمعرات کا تعلق ہے تو اس روز خدا کے سامنے اعمال پیش کیے جاتے ہیں اور بدھ کو جنم خلق کی لگی، بکدر روزہ ذہحال ہے۔

امام جعفر صادق نے فرمایا: جو شخص جمعرات کے روز اپنے ناخن تراشے اور ایک ناخن کو جمع کے لئے چھوڑ دے تو خدا اس سے ٹنگ دیتے ہے اور کردیتا ہے۔

(۵۲) جموعہ کے متعلق وارد ہونے والی باتیں: محمد ابن رباح تلا سے منقول ہے کہ میں نے ابو ابراهیم (امام کاظم) کو جمع

کے روز فصلہ کھلواتے دیکھا تو میں نے کہا: میں آپ پر قربان، آپ جمع کو فصلہ کھلوار ہے ہیں؟ آپ نے فرمایا: میں آیت انگریز پڑھ رہا ہوں۔

جب کبھی تمہارا خون بیجان میں آئے، خواہ دن بھو خوارات تو آیت انگریز پڑھ اور فصلہ کھلوار۔

رسول خدا سے منقول ہے کہ قیامت جمعد کے روز نظریہ اور عصر کے درمیان واقع ہوگی۔

رسول خدا نے فرمایا: ہر جمع کی شب اپنے اہل خانہ کے نئے چھل اور گوشت لے جاؤ تاکہ وہ لوگ جمع کا روز بخوبی گزاریں۔ نیز رسول خدا

گرمی میں جب اپنے گھر سے باہر تشریف لے جاتے تھے تو وہ جمعرات کے روز جانتے تھے اور سرہنی میں جب سرہنی سے حفاظت کے لئے اپنے گھر

میں داخل ہوتے تھے تو جمعد کے روز داخل ہوتے تھے جبکہ یہ بھی منقول ہے کہ رسول خدا کی آمد درفت جمعد کے روز ہی ہوتی تھی۔

ابو کعبہ سے منقول ہے کہ میں نے امام جعفر صادق سے کہا: مجھ کوئی ایسی دعا تعصیم کریں جس کے ذریعے میں اپنا رزق نازل کرواؤں تو

آپ نے فرمایا: اپنی موچھیں اور ناخن کو تراشو اور یہ میں جمعد کے روز انجام پانا چاہئے۔

امام جعفر صادق سے منقول ہے کہ جمعد کے روز ناخن تراشنا احمد، رس اور اندھے پن سے امان میں رکھتا ہے، اور انگر تراشے

کی نوبت نہ آئی ہو تو انہیں گھس لیا کرو۔

نیز امام جعفر صادقؑ نے فرمایا: جو شخص ہر جمعد کا پینے ناخن تراشے اور اپنی موچھیوں کو کالے اور بھری یہ کہے: بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ عَلٰى سُنّةِ

مُحَمَّدٍ وَآلِ مُحَمَّدٍ توسے ہر ناخن اور بال کے عوض اولاد اساعیل میں سے ایک غلام کو آزاد کرنے کا ثواب عطا ہوگا۔

رسول خدا نے فرمایا: جو شخص جمعد کے روز اپنے ناخن تراشے تو اس کی انگلیوں کے پوروں سے یہاری نکل جاتی ہے اور شفادا خل ہو جاتی

ہے۔ نیز منقول ہے کہ نہ اسے جنون لگتا ہے، نہ جذام ہوتا ہے اور نہ برس۔

جعفری سے منقول ہے کہ میں نے امام کاظم کو یہ کہتے ہوئے کہ ناخنوں کی منگل کے روز تراش، بدھ کے روز تھام جائے، اگر پھر درست ہوتا

جعراۃ کے روز نصف کھلوا اور جمعہ کے روز بہترین قسم کی خوشبوگاڑی۔

امام رضا سے منقول ہے کہ کسی شخص کو یہ زیبائیں کروہ کسی دن بھی خوشبوکا نامہ کرے، اگر اس کے لئے یہ ممکن نہیں تو اسے چاہئے کہ ایک دن جھوڑ کر خوشبوگایا کرے نیز اگر یہ بھی اس کے لئے ممکن نہیں تو ہر جمعہ کو خوشبوگایا کرے اور اسے ترک نہ کرے۔  
سلکن خواز سے منقول ہے کہ میں نے امام عفی صادق کو یہ کہتے سنा کہ جمعہ کے روز اللہ کے لئے ہر مسلمان پر ایک فرض عائد ہے:  
موچھوں اور ناخنوں کو تراشے اور کوئی خوشبوگائے۔

انس سے منقول ہے کہ رسول خدا نے فرمایا: شب جمعہ میں اللہ کے لئے چوبیں گھڑیاں ہوتی ہیں اور ہر گھڑی میں اللہ چھلا کھا افراد کو جہنم سے آزاد کی دیتا ہے۔

ہشام ابن حکم نے امام عفی صادق سے اس شخص کے بارے میں روایت کی ہے جو صدقہ اور روزہ وغیرہ... جیسی نیکی بجالانا چاہتا ہو: مستحب ہے کہ ایسا جمعہ کے روز کیا جائے اس لئے کہ جمعہ کے روز مل ڈالنا کر دیا جاتا ہے۔  
امام عفی صادق سے منقول ہے کہ جو شخص جمعہ کے دن کوئی شعر کہتے تو اس دن اس کا بس یہی حصہ ہوگا! (یعنی جمعہ کے دن شعر نہ پڑھا جائے)۔

رسول خدا نے فرمایا: جب تم کسی بوز ہے کو دیکھو جو جمعہ کے روز احادیث جامیت بیان کر رہا ہو تو اس کے سر پر مارو چاہے کنکری ہی!  
امام عفی صادق فرماتے ہیں: جو شخص مندرجہ ذیل دعا کوش شب جمعہ مغرب کی نافلہ کے آخری صدھہ میں سات مرتبہ پڑھے، اور اگر روزانہ رات کو پڑھتے تو بہتر ہے: اللہُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ يُوْجِهَكَ الْكَرْبَلَةَ وَاسْمَكَ الْعَظِيمَ أَنْ تُصْلِيَ عَلَى مُحَمَّدٍ وَآلِ مُحَمَّدٍ أَنْ تَعْفِرَ لَى ذُنُبِيَ الْعَظِيمِ تو اس دعا سے فارغ ہوتے ہی اس کے لگنا بخش دیے جائیں گے۔

نیز راوی کہتا ہے کہ امام عفی صادق نے فرمایا: جب جعراۃ کی شام اور جمعہ شب ہوتی ہے تو آسان سے فرشتہ نازل ہوتے ہیں کہ جن کے بمراہ سونے کے قلم اور چاندی کے صھیفہ ہوتے ہیں اور وہ لوگ جعراۃ کی شام، جمعہ کی شب اور جمعہ کے دن غروب آفتاب تک سوائے نبی اور ان کی آل پر درود کے کچھ تحریر نہیں کرتے۔ نیز جمعہ کے روز نماز کی وجہ سے صبح کے وقت سفر کرنا اور اپنی حاجات براری کے لئے کوششیں کرنا مکروہ ہے البتہ بعد از نماز جائز ہے اور با برکت بھی۔

ابوالیوب ابراہیم ابن عثمان خواز سے منقول ہے کہ میں نے امام عفی صادق سے اللہ تعالیٰ کے اس قول کے بارے میں پوچھا: فیاذا قضیت الصلوة فانتشروا في الأرض وابتغوا من فضل الله (سورہ جمعہ۔ آیت ۱۰) تو اپنے فرمایا: جمعہ کے دن نماز اور ہفتہ کے روز انتشار (روزی کے لئے لکھنا)۔

نیز امام عفی صادق نے فرمایا: افسوس اس مسلمان شخص پر جو ہفتہ میں جمعہ کے دن اپنے آپ کو امور دینی کے لئے فارغ نہیں رکھتا تاکہ وہ ان کے بارے میں سوالات کر سکے۔

﴿۵۳﴾ روز ہفتہ کی متعلق وارد ہونے والی باتیں: امام عفی صادق نے فرمایا: اگر کوئی سفر کرنا چاہے تو اسے چاہئے کہ ہفتہ کے روز سفر کرے اس لئے کیا اگر اس دن کوئی پھر اپنی جگہ سے ہٹ جائے تو اللہ سے اس کی جگہ پر لوٹا دیتا ہے۔

رسول خدا فرماتے ہیں: اے میرے اللہ، میری امت کے لئے بفتا اور جمعرات کی صحیح مبارک کر دے۔ نیز انہی آنکھ سے منقول ہے کہ نبی نے فرمایا: علی الصح اپنی ضروریات کے لئے نکل پڑو اور جب خط لکھو تو اس پر منی چھڑ کو کہ اس سے حاجت بہتر طور پر رواہوتی ہے اور نیکی و خوبیوں کے پاس تلاش کیا کرو۔ رسول خدا نے فرمایا: جو شخص بفتا اور جمعرات کے روز اپنے ناخن تراشے اور اپنی موچھیں کٹرواۓ تو اسے دانتوں اور آنکھوں کی بیماری سے عافیت نصیب ہوتی ہے۔

امام حفظہ صادق فرماتے ہیں: بفتا کا دن ہمارے لئے مخصوص ہے، اتوار کا دن ہمارے شیعوں کے لئے، بیرونی دشمنوں کے لئے اور منگل کا دن بنا امیہ کے لئے مخصوص ہے، جبکہ بدھ دواپینے کا دن ہے، جمعرات قضاۓ حاجات کا دن ہے اور جمع صفائی اور خوبیوں کا دن ہے اور یہی مسلمانوں کے لئے عید ہے۔ نیز یہ عید الفطر اور عید قربان سے بھی افضل ہے، جبکہ عید غدیر خم تمام عیدوں سے افضل ہے، اس کا دن الحمار و ذی الحجہ ہے اور ہم ہدیت کا تاخم (عجل اللہ فرجہ) جمعہ کے روز خروج کرے گا، جمعہ کے روز قیامت برپا ہوگی اور جمعہ کے روز محمد اور ان کی آل پر درود سے بہتر کوئی عمل نہیں۔

﴿۵۲﴾ نبی کی اس روایت کے معنی کہ دنوں سے دشمنی نہ کرو کہ یہ تم سے دشمنی پر اُتر آئیں گے: محمد ابن موسی متوفی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: علی بن ابراہیم ابن ہاشم نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: عبداللہ ابن احمد موصی نے صقرات ان الی دلف کوئی کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی کہ جب متوفی نے ابو الحسن عسکری (امام علی نقی) کو رفارکار کیا تو میں ان کی خیریت معلوم کرنے آیا۔ پھر روائی کہتا ہے کہ میں نے رازتی کی طرف نگاہ کی جو متوفی کا در بان تھا تو اس نے مجھے اندر آنے کو کہا اور جب میں اندر گیا تو اس نے کہا: اے صقر تمہارا کیا حال ہے؟ میں نے کہا: بہتر ہے اے استاد، اس نے کہا: بیٹھ جاؤ! تو میں نے خود سے کہا: مجھے سب کچھ چھین بیا اور کہا کہ میں نے بیہاں آکر غلطی کی تو وہ کہنے کا کل لوگوں کو ان سے ذر شادیا گیا اور پھر مجھے کہا: تمہارا کیا حال ہے اور تم بیہاں کیوں آئے؟ میں نے جواب دیا: کار خیر کے لئے تو اس نے کہا: شاید تم اپنے مولا کی خبر گیری کے لئے آئے ہو تو میں نے کہا: کون ہے میرا مولا؟ میرا مولا تو امیر المؤمنین ہے، تو وہ کہنے لگا: چپ رہو کہ تمہارے مولا ہی برحق ہیں لہذا مجھ سے مرعوب مت ہو جاؤ کہ بے شک میں تمہارا ہم مدھب ہوں تو میں نے کہا: الحمد للہ! اس نے کہا: کیا تم انہیں دیکھنا پسند کرو گے تو میں نے جواب دیا: بہاں، اس نے کہا: بیٹھ جاؤ تاکہ قاصدان کے پاس سے باہر نکل آئے۔

رواوی کہتا ہے کہ میں بیٹھا رہا اور جب وہ باہر نکلا تو اپنے ایک سلام سے کہا: صقر کا تھا پکڑ کر اسے اُس حجرہ میں لے جاؤ جہاں وہ علوی محبوس ہے اور ان دونوں کو خلوت میں چھوڑ دو، لہذا وہ مجھے حجرہ کے اندر لے گیا کہ جس میں وہ علوی تھے اور ایک کمرہ کی جانب اشارہ کیا اور جب میں اس میں داخل ہوا تو میرے سامنے امام ایک چٹائی پر تشریف فرماتھے اور آپ کے قریب ایک تبرھدی ہوئی تھی۔ رواوی کہتا ہے: میں نے سلام کیا تو آپ نے مجھے بیٹھنے کو کہا اور پھر فرمایا: اے صقر، تم بیہاں کیوں آئے ہو؟ میں نے کہا: اے میرے آقا، میں بیہاں آپ کی خبر گیری کے لئے آیا ہوں۔ رواوی کہتا ہے کہ اس کے بعد میں نے تبر کی جانب دیکھا اور گیری کرنے لگا تو آپ نے میری جانب نگاہ کی اور فرمایا: اے صقر، پریشان ہونے کی ضرورت نہیں ہے کہ یہ فی الحال ہمارے ساتھ کوئی رُسا لوک نہ کر پائیں گے، میں نے کہا: الحمد للہ، اس کے بعد میں نے کہا: اے آقا، لوگ نبی سے ایک روایت نقل کرتے ہیں کہ جسے میں بیٹھنے سے قاسہ جوں تو آپ نے فرمایا: وہ کون تی روایت ہے؟ میں نے کہا: آپ گہریار شاد: دونوں سے

و شنی مت کرو کہ یہ تمہارے دشمن بوجائیں گے، اس کے معنی کیا ہیں؟ فرمایا: ہاں، جب تک یہ زمین اور تمام آسمان باقی ہیں یہ دن ہم لوگ ہیں۔ لہذا ہفتہ رسول خدا سے اور اتوار امیر المؤمنین سے کہایے ہے، پیر امام حسن و امام حسین، مغل امام زین العابدین، امام محمد باقر، امام جعفر صادق، بدھ امام موسیٰ کاظم، امام علی رضا، امام محمد تقیٰ اور مجھ سے کہایے ہے، جعرات میرے فرزند امام حسن عسکری سے اور جعدہ کردز میرے پوتے -- امام متنظر، جل اللہ فرجہ الشریف۔ سے کہایے ہے اور حق پرستوں کا شکر وہی جمع کریں گے اور یہی وہ ہیں جو زمین کو اس طرح عمل و انساف سے بھر دیں گے جس طرح سے ظلم و جور سے بھر دی گئی ہے، لہس بیکی ایام کے معنی ہیں لہذا نیاز میں ان سے دشمن نہ کرو کہ یہ آخرت میں تمہارے دشمن ہوں گے۔

اس کے بعد امام نے فرمایا: اب یہ مقام چھوڑ دا وریہاں سے چلے جاؤ کہ مجھے تمہارے لئے یہاں امن نظر نہیں آ رہا۔

مؤلف کتاب فرماتے ہیں: (یا م ائمہ علیہم السلام نہیں ہیں مگر ان کے ذریعے کتابیہ انہیں یاد کیا گیا ہے تاکہ جو اس کا اہل نہ ہوا اس کو یہ معنی سمجھ میں نہ آئیں) جس طرح کہ کتابیۃ اللہ عز و جل کو ایسیں، ازیزیوں اور طور سنتیں کہا گی اور ہذا الجلد الایمین سے کتابیۃ نبی، حضرت علی، امام حسن اور امام حسین کی ذوات مبارکہ مراد ہیں اور جس طرح کہ منقول ہے کہ حضرت داود اور فرقیہن کے قصہ میں نعاج سے اللہ عز و جل نے کتابیۃ عورتیں مراد لی ہیں جس طرح کہ سیر و راوی الأرض کتابیے قرآن پر نظر کرنے سے۔

امام جعفر صادق سے اللہ عز و جل کے اس قول کے متعلق سوال کیا گیا: اول میں یسیر و راوی الأرض تو امام نے فرمایا: اس کے معنی یہ ہیں کیا ان لوگوں نے قرآن پر نظر نہیں ڈالی اور اسی طرح جیسے اس آیت: ولكن لا تواحدو هن سرآمیں کتابیۃ سر سے مراد کا حجج ہے: اور اسی طرح اکل الطعام کتابیے ہے پاخانہ بھرنا ہے۔ چنانچہ حضرت عیسیٰ اور ان کی والدہ کے متعلق ارشاد ہوتا ہے: کانا یا کلان الطعام یعنی وہ لوگ بھی پے خانہ بھرتے تھے اور اسی طرح اس آیت: وَأَوْحَى رَبُّكَ إِلَيْهِ النَّحْلَ مِنَ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ نے کہایہ کیا ہے رسول خدا کا۔ نیز اس جیسی بے شمار مثالیں پائی جاتی ہیں۔

(شرح: علم بیان میں کتابیہ ہوتا ہے کہ لفظ کے ذاتی معنی کے علاوہ کوئی اور معنی مراد لے لئے جائیں اور ان مرادی معنی کا قرینہ کلام میں موجود ہو۔ اور کتابیہ کی خصوصیت یہ ہے کہ یہ لفظ صریح سے زیادہ بلیغ ہوتا ہے اور لفظ سے بہتر انداز میں مقصود و ضاحکت کروتا ہے۔ اس لئے کہا جاتا ہے کہ کتابیہ تفتریح سے زیادہ بلیغ تر ہے لیکن یہ موارد جن کو شیخ صدوق نے کتابیہ قرار دیا ہے اس قسم کے نہیں ہیں۔ اس لئے کہ الفاظ کے معنی اگر ان مقاصد کے لحاظ سے مان بھی لی جائیں لیکن کوئی ظاہری قرینہ جو ان مقصود معانی کے لئے دلیل ہو درمیان میں بے ہی نہیں ورنہ ہر ایک اس مقصود کو بیچاں لیتا اور مقصود کو صرف اہل حق کے سمجھنے پر مخصوص نہ کیا جاتا جیسا کہ ایام کے موضوع پر امام نے ذکر کیا۔ لہذا اس کتابیۃ نظر سے مؤلف کا مقصود وہ اصطلاحی کتابیہ نہیں ہے جو فنون بлагت اور رسم خطاب و محاورات سے متعلق رکھتا ہے اور عربی نثر و نظم میں بکثرت پایا جاتا ہے بلکہ کتابیہ سے مقصود اس کے لغوی معنی ہیں جو بات کو پس پرده کہنے کے لیے ہے اور مراد تا وہی مقاصد ہیں اور اس قسم کے مقاصد تمام مفاد اور اسی محاورات سے خارج ہوتے ہیں۔ لیکن پھر بھی ان ہی سے پکھو عام بول چال اور لغت میں لغز، معنی اور بحیہ کے نام سے موجود ہیں اور لوگوں میں مقاصد خصوصی کے لئے ہمیشہ سے رمز کا وجود رہا ہے اور قرآن و احادیث میں جو تاویلی معانی پائے جاتے ہیں وہ اسی اعتبار سے ہوتے ہیں۔ اور ان کا ثابت صرف اسی صورت میں ہوتا ہے جب کوئی معصوم اہستی یا قابل اعتماد خصوصیت ان کا اظہار کرے لیکن ان نہ نہیں ہیں جن کا ذکر کیا گیا ہے (یعنی قرآن و حدیث مخصوص میں) اصطلاحی کتابیہ بھی موجود ہے۔

جبیا کہ لا تواعد وہن سوا (ان سے خفیہ وعدے نہ لو) میں نکاح کے متعلق ہے اور اسی طرح یا کلام الطعام (دونوں حانا کھاتے تھے) میں تفوظ (رفع حاجت) کی مناسبت سے ہے۔ اور قرآن کلام سے یہ بات اعینہ نہیں ہے کہ کتابیہ عربی ہو خصوصاً لغت مصر میں اور نزول قرآن کے زمانہ کے خطابات کی اصطلاح میں اس جملے سے بھی مقصود ہوتا تھا۔ بہر حال اس مقام پر مؤلف کا کلام مشکل و شبہ سے خالی نہیں ہے۔

### شرح دیگر (ایک اور طرح سے تشریح)

وہ تمام احادیث مخصوص کام انجام مذینے کے بارے میں اس کتاب میں یا تمام دوسری کتب احادیث میں وارد ہوئی ہیں ان کی بھی توجیہ ہوئی چاہئے کیونکہ یہ معلوم ہے کہ ہفتہ کی اصطلاح جواحد (اتوار) (اثنین) (پیر) سے لے کر سبت (ستھر) تک کے وہ عربی لغت میں عربانی سے ماخذ ہیں اور ان کی بنیاد تورات ہے۔ اور یہ تمام لغات میں ایک وضعی، اصطلاحی امر ہے اور کسی طبعی و معنوی حقیقت پر مبنی نہیں ہے اور اصطلاح اور وضع کرنے سے مطلب یہ ہے کہ اگر ہم اس کے خلاف کریں تو متن میں کوئی حقیقی اختلاف لازم نہیں آئے گا یعنی اگر ہم ہفتہ کے بجائے ہشتہ یا دادھ کی اصطلاح بنائیں اور پختہ نہیں (بمرات) کے بعد رش شنبہ یا بفت شنبہ پھر بدشنبہ اور جمع کنہنگی میں تو سوائے اس کے کہ عام و وضع میں اصطلاح کی مخالفت ہو گی حقائق ثابت (جو باقی حقائق دنیا میں ثابت ہیں یعنی **Eternal Truth**) یہ ان میں کوئی فرق نہ پڑے گا اس لیکن اس سے آپ دیکھیں کہ زبان کی اصطلاحات، خط، وضع لباس وغیرہ لوگوں میں کتنے مختلف ہوتے ہیں اور صد ہار لوگوں کے ہوتے ہیں لیکن طبع امور کے لحاظ سے سب کو جب پیاس لگتی ہے تو پانی طلب کرتے ہیں اور جب پانی پی لیتے ہیں تو ان کی پیاس بجھ جاتی ہے۔ سب کوئی بجوك لگتی ہے اور جو بھی غذا میں مواد میں جو اس سے اپنی بجوك مٹاتے ہیں سب ہی کام کر کے تھک جاتے ہیں تو سو جاتے ہیں ان تمام امور میں سوالے برائے نام فرق کے جو عادات کی وجہ سے ہوتا ہے یا جس خطہ میں پر زندگی اسکردار ہے جیسے اس کی بناء پر ہوتا ہے اور کوئی فرق واقع نہیں ہوتا اور پھر عادت اور نظرِ زمین کے باقاعدہ فارموجے ہیں۔

اس قسم کی احادیث کو سمجھنے کے لئے یہ معلوم ہونا چاہئے کہ انسانی زندگی پر یا میں و زندگی کی تاریخ کا عقیدہ ایک قدیمی اور عمومی ہے۔ اس قدر قدیم کہ آشوری اور مکدی اقوام سے یہ عقیدہ پھیلیا اور اور اس نے پوچ اور باطل خداویں اور سات سیاروں کے اثرات کے عقیدے کو پھیلایا یا سبت یا ممکن ہے کہ ہفتہ کے سات دونوں کی بنیاد بھی اس پر قائم ہو۔ اس کے علاوہ ستاروں کے طلوع و غروب سے مدد و محض کی فال یعنی خانہ بدش عربوں کی گھٹی میں پڑی ہوئی چیز تھی۔ اور اس لئے یہ خیمه نہیں سحر ای ای عرب موسوی کی تدبیلی کو بھی ستاروں کے طلوع و غروب سے متعلق سمجھتے تھے۔ اور بہت سے حوادث کا واقع ہونا صرف اسی کی بناء پر سمجھتے تھے۔ جاہل لوگ جب کسی مصیبت کا شکار ہوتے ہیں تو فوراً وقت و ساعت (گھڑی) کی طرف متوجہ ہو جاتے ہیں اور اس پر لعنت بھیجتے ہیں یہی وجہ ہے کہ جب کوئی خوشی و مسرت نصیب ہوتی ہے تو قدرتی طور پر کہہ دیتے میں کیا بھلا و قت تھا یا کوئی اچھی گھڑی تھی یا کہ میں یہ خوشی نصیب ہوئی۔

اسی سے یہ پتہ چلتا ہے کہ دن اور گھری اور اس کے اثرات کا یہ یعنی عقیدہ انسانی زندگی میں کس قدر اثر انداز اور عوام کے ذہنوں میں کس قدر رچا بسا ہوا تھا خصوصاً ان اوقات میں جب ایرانی ماہرین ستارہ شناس اور بجومی جاؤ سوری و مکدی عوام سمجھے ہوئے تھے خلافتِ اسلامی کے علمی اور اروں میں حاضر ہوئے اور اس وقت کے جاہل اور جائز (ظالم) خلفاء کے منظور نظر بنے تو اس وجہ سے عوام بھی ان کی گرویدہ ہو گئے اور ان دونوں اور بھتوں کے مسائل نے عوام کی توجیہات کو اپنی طرف مہذل کر کے عوام کو خرافات کی ایک بھی وادی میں وکھلیں دیا۔ تینجا ایسی تمام احادیث جو اس بارے

میں ہم تک پہنچتی ہیں ان کو قطعی اور صحیح نہیں سمجھا جاسکتا۔

لیکن اس شمن میں صحیح احادیث بھی بہت ہیں۔ اور احادیث کے مجموعے میں یہ موضوع بہارے ہاتھ آتا ہے کہ اس اندر وہی مرغ اور خرافاتی عقیدہ کے علاج کے لئے مخصوص نہیں نہ اس مقام پر تین راستے ہمارے لئے متعین کیے ہیں:

۱۔ جو یا کہ ہم جانتے ہیں کہ معاشرتی زندگی میں ظلم و ضبط اور انکار و امور میں ڈالپن، اوقات میں قدرتی اختلاف جوش و دروز و ماہ و سال کی صورت میں ظاہر ہوتا ہے۔ اس سب کے نتیجے میں انسان کی ذہنیت و نظام زندگی میں حساب کتاب پیدا ہوا اور قرآن میں بھی اس فائدے کی طرف متوجہ کیا گیا ہے۔ اور یہ ایک ہی فائدہ بہت اہمیت کا حامل ہے۔ اور کام کی نوعیت اور اندازِ زندگی کے مطابق انسان کی زندگی جس قدر مشتمل اور منضبط ہوگی اتنا ہی خوش بخت، کامیاب اور پسکون ہوگا۔ اس موضوع پر پیشتر احادیث میں اس عقیدت کی طرف متوجہ کیا گیا ہے کہ تمہیں چاہئے کہ اپنے کاموں کو ہفتہ بھر میں تمام دنوں پر تقسیم کرو جیسے کہ ساتویں امام سے جعفری نے روایت میں ہے کہ فرمایا منگل کو ناخن کا نو (عجیب رہائیت ہے ورنہ دوسری روایات میں ناخنوں کے کامنے کے لئے جمعرات و جمع کا دن قرار دیا گیا ہے۔ ترجمہ شرح) بدھ کو حام جائز اور بوقت ضرورت جمعرات و جامست بناؤ۔ اور روز جمعہ عطر لکا۔

۲۔ روح شناسی، صحیح عقیدہ اور اذناز انسانی کو نظر میں رکھتے ہوئے ان امور کی طرف متوجہ کیا گیا ہے جو ان دونوں میں قوع پذیر ہوئے اور جو عبرت کا سبب، پروردگار کی طرف رجوع کرنے اور گناہوں سے توبہ کی طرف مائل ہونے کا ذریعہ بنے جیسے امیر المؤمنین کی جامع کوفہ کی مفصل روایت جو بدھ کے دن کے متعلق ہے اور دوسری ساری احادیث جو یہ کہتی ہیں کہ فلاں دن فلاں واقعہ و نہایہ، یا فلاں دعا فلاں دن پڑھوان پر متوجہ ہونے کی ضرورت نہیں کہ کسی دن کی خصوصیت کے بھی سے یہ امور خاص ہوئے بلکہ اصل مقصد اس قصہ اور اس سے عبرت حاصل کرنے کی ہے اور ایسے کاموں سے بچنے کی ضرورت ہے۔

۳۔ دو احادیث جو اس الفو عقیدہ کو خطاب پر محول کرتی ہیں اور اس کی کات کرنے کے لئے خصوصیت سے اس کی مخالفت کرنا۔ جیسے محمد بن احمد تقاض بغدادی کے جواب میں امام ائمہ شافعیہ السلام کی روایت بس میں آپ نے خاص طور پر فرمایا کہ آخر ماہ کے بدھے دن اہل طیہ و نعمتی اس الفو عقیدہ کے حامیوں کی رہ میں ضرور سفر کرو اور حامت نہیں کر کے خدا تمہیں برکت و عافیت سے نوازے اور اس باب میں وارد احادیث کو ائمہ تفسیر اسلام کی تعلیمات عالیہ کا شاہکار قرار دینا چاہئے بلکہ دوسری تمام احادیث کی بھی انہی سے مطابقت پیدا کرائی چاہئے اور ان کی تصحیح کرنی چاہئے۔)

﴿۵۵﴾ حضرت آدم و حواءؓ نے جنت سے نکلنے سے پہلے اس میں سات گھری قیام کیا تھا: رسول خدا نے فرمایا: حضرت آدم و حواءؓ کا جنت میں دنیا کے مطابق سات گھری قیام تھا اور اس کے بعد وہ جنت سے نکال دیئے گئے یہاں تک کہ اللہ عز و جل نے انہیں اسی دن (زمین پر) آتا رہیا۔

﴿۵۶﴾ شیعوں میں سات خصوصیات پائی جاتی ہیں: امام محمد تقیؑ فرماتے ہیں: شیعیان علیؑ ہماری محبت میں ایک دوسرے کی جان تک بخش دیتے ہیں، ہماری محبت میں ایک دوسرے سے دوستی کرتے ہیں، ہمارے امور کو حیات بخش کے لئے ایک دوسرے سے ملاقات کرتے ہیں، جب غصہ آتا ہے تو ظلم نہیں کرتے، خوش ہوتے ہیں تو حد سے تجاوز نہیں کرتے، اپنے پڑو سیوں کے لئے برکت کا باعث ہوتے ہیں اور اپنے سے میل جوں رکھنے والوں سے بھگنا نہیں کرتے۔

مؤلف کتاب فرماتے ہیں: اسی مضمون کی ایک روایت میں نے کتاب صفات الشیعہ میں لفظ کی ہے۔

(۵۷) رسول خدا نے سات مقامات پر ابوسفیان پر لعنت کی ہے: ابوظیل عامرا بن والکہ میں منقول ہے کہ رسول خدا نے سات مقامات پر ابوسفیان پر لعنت کی ہے اور ان تمام مقامات پر سوائے اس پر لعنت کرنے کے آپ نے کوئی اور کام نہیں کیا: پہلا مقام وہ ہے جس دن اللہ اور اس کے رسول نے مکہ سے مدینہ کی جانب بھرت کرتے وقت اس پر لعنت کی جبکہ ابوسفیان شام سے آ رہا تھا اور راست میں آنحضرت سے ملاقات ہو گئی تو اس نے چاہا کہ رسول خدا پر دشام طرازی کرے، انہیں وحی کائے اور ان سے تھنی سے پیش آئے تو خدا نے اس کے شر سے آپ کو حفاظ رکھا۔

دوسرامقام یوم بد رتحا کہ اس دن اس نے رسول خدا کو پدر کے کنویں سے دوڑ کھا تو اللہ اور اس کے رسول نے اس پر لعنت کی۔ تیسرا مقام جنگ اُحدہ کا تھا کہ ابوسفیان نے غفرہ لگایا: "صلی عظیم ہے"۔ رسول خدا نے فرمایا: "الله عظیم ہے"۔ ابوسفیان نے کہا: "ہمارے لئے عزت ہے اور تمہارے لئے عزت نہیں ہے" تو رسول نے اسے جواب دیا کہ "الله ہمارا سر پرست ہے جبکہ وہ تمہارا سر پرست نہیں ہے"۔

چوتھا مقام یوم خندق تھا کہ جب ابوسفیان قریش کے لشکر کے ساتھ آیا تو اللہ نے اپنے غیظ و غضب سے انہیں دوڑ کر دیا اور اس طرح انہیں کوئی بھائی نصیب نہ ہوئی۔ اللہ عزوجل نے سورہ احزاب کی دو آیتیں نازل کیں اور ابوسفیان اور اس کے ساتھیوں کو کافر لگانا اور معاویہ کو مشرک اور اللہ اور اس کے رسول کا دشمن۔

پانچواں مقام یوم حدیبیہ تھا کہ اس دن قربانیوں کے آگے رکاوٹ ڈال دی گئی اور منیٰ تک رسائی نہ ہونے دی اور قریش کے مشکوں نے رسول خدا کا راست روک لیا اور انہیں کعبہ کا طواف کرنے دیا اور نہ ہی ان کے ملاسک مکمل ہوئے لہذا اللہ اور اس کے رسول نے لعنت کی۔ چھٹا مقام جنگ احزاب کا دن تھا کہ اس دن ابوسفیان لشکر قریش کے ساتھ آیا تھا، عامرا بن طفیل لشکر ہوازن کے ساتھ اور عینہ ابن حصین غطفان کے لشکر کے ساتھ اور بن قریظہ اور بنو نصریہ نے ان کا ساتھ دینے کا معاملہ کیا تو رسول خدا نے پیشواؤں اور پیرود کاروں پر لعنت کی اور فرمایا: جہاں تک پیرود کاروں کا تعلق ہے تو ان میں مومنین پر لعنت نہیں ہو گی، البتہ بیشواؤں میں کوئی مومن و مشریف ہے اور نہ ہی کوئی اہل نجات۔

ساتواں مقام وہ دن تھا کہ جب رسول خدا پر عقبہ کی گھٹائی میں جملہ لیا گیا تھا اور ان میں: خواہیم کے پارہ اور دیگر پانچ افراد شامل تھے تو رسول خدا نے پوری گھٹائی پر لعنت کی تھی سوائے نبی آپ کی اونٹی، اونٹی کو ہاتکنے والے اور اس کے آگے چلنے والے کے۔

مؤلف کتاب فرماتے ہیں: یہ روایت اسی طرح وارد ہوئی ہے جبکہ صحیح بات یہ ہے کہ اصحاب عقبہ کی تعداد چوڑھی تھی۔

(شرح: جو کچھ حدیث، تاریخ اور سیاق آیات سورہ احزاب سے معلوم ہے وہ یہ ہے کہ تاریخ اسلام میں خندق و احزاب ایک ہی واقعہ تھا اور یہی واقعہ تھا جس میں ابوسفیان نے قبلہ عرب کو اسلام کی مخالفت میں متعدد کیا تھا اور دس ہزار کے لشکر کے ساتھ مدینہ پر پڑھائی کی تھی تیز یہودی قبلہ کو بھی اپنے ساتھ ملا لیا تھا جنہوں نے میثابر اور مسلمانوں کے ساتھ اپنے معاملے کو توڑ دیا اور مدینہ کے جنوب سے مقابلہ کے لئے ہجوم کیا۔ اس طرح درحقیقت مسلمان، مشرکین اور یہودیوں کے نزٹے میں تھے اور آیات سورہ احزاب سے بھی یہی صورت حال واضح ہوئی ہے لیکن اس حدیث سے یہ ظاہر ہوتا ہے کہ واقعہ خندق اور یہود مشرکین، واقعہ احزاب کے علاوہ تھا ناس طور پر اس لئے کہ حدیبیہ کے واقعہ کو ان میں بیان کیا گیا۔

بے۔ یہ بھی ممکن ہے کہ واقعہ حزاب میں لعنت کا بکثرت ہونا محاصرہ کی طوالت کے باعث ہوا اور بغیر نے واقعہ حزاب کے دوران جس نے تیرہ دن تک طول پکڑا تھا دوبار ابوسخیان پر لعنت کی ہو۔

﴿۵۸﴾ ان سات صندوقوں کے متعلق روایت جو دوزخ میں ہیں: ایک طویل روایت میں امام موسیٰ کاظمؑ نے فرمایا: اے آنحضرت، جہنم میں ایک وادی ہے جس کو سفر کہتے ہیں اور جب سے خدا نے اسے خلق کیا ہے اس نے دم نہیں مارا اور اگر خدا اسے ایک سوئی برابر بھی دم مارنے کا حکم کر دے تو وہ روزے زمین پر موجود تمام چیزوں کو جادے گی۔ اس دوزخ اس وادی کی سوژش، اس کی بدبو، اس کی پلیدی اور اس میں رہنے والوں کے لئے اللہ نے جو عذاب تیار کر رکھا ہے اس سے پناہ مانگتے ہیں۔

اسی طرح اس وادی میں ایک پہاڑ ہے کہ اس وادی میں رہنے والے اس پہاڑ کی سوژش، اس کی بدبو، اس کی پلیدی اور اس میں رہنے والوں کے لئے اللہ نے جو عذاب تیار کر رکھا ہے اس سے پناہ مانگتے ہیں، اس پہاڑ میں ایک گھانی ہے کہ اس پہاڑ میں رہنے والے اس گھانی کی سوژش، اس کی بدبو، اس کی پلیدی اور اس میں رہنے والوں کے لئے اللہ نے جو عذاب تیار کر رکھا ہے اس سے پناہ مانگتے ہیں، اس گھانی میں ایک کنوں ہے کہ اس گھانی میں رہنے والے اس کنوں کی سوژش، اس کی بدبو، اس کی پلیدی اور اس میں رہنے والوں کے لئے اللہ نے جو عذاب تیار کر رکھا ہے اس سے پناہ مانگتے ہیں، اس کنوں میں ایک سانپ ہے کہ اس کنوں میں رہنے والے اس سانپ کی خباثت، اس کی بدبو، اس کی پلیدی اور اس کے دانتوں میں اللہ نے جو زہر رکھا ہے اس سے پناہ مانگتے ہیں اور اس سانپ کے اندر سات صندوق ہیں کہ ان میں گذشتامتوں میں سے پانچ اور اس امت میں سے دو افراد جاگریں ہیں۔

راوی کہتا ہے کہ میں نے کہا: میں آپ پر قربان، وہ پانچ اور پانچ دوکوں لوگ ہیں؟ آپ نے فرمایا: پانچ تو یہ ہیں: قاتل کہ جس نے ہاتھ کو قتل کیا، نمرود جس نے حضرت ابراہیم سے اپنے پانچ والے کے متعلق جدال کیا اور کہنے لگا: میں زندہ کرتا ہوں اور میں ہی موت دیتا ہوں، فرعون کہ جس نے کہا: میں تم لوگوں کا رب اعلیٰ ہوں، وہ یہودی جس نے یہودی قوم کو یہودی ہمایا اور یوسف جس نے عیسائیوں کو عیسائی ہمایا جسکہ اس امت کے دو بد و عرب ہیں۔

﴿۵۹﴾ حضرت ایوب کو سات سال تک مصیبتوں میں مبتلا رکھا گیا جبکہ ان سے کوئی گناہ سرزد نہیں ہوا تھا: امام جعفر صادق فرماتے ہیں: حضرت ایوب کو مصیبتوں کا سامنا کرنا پڑا جبکہ آپ نے کوئی گناہ نہیں کیا تھا اور انہیاء کسی گناہ کے مرتكب نہیں ہوتے اس لئے کہ وہ معصوم اور پاکیزہ ہوتے ہیں؛ وہ کسی گناہ کے مرتكب ہوتے ہیں اور نہ ہی کجر وی اختیار کرتے ہیں حتیٰ کہ آپ حضرات کسی گناہ صغیرہ کو انجام دیتے ہیں اور نہ کسی کبیرہ کو۔

نیز فرمایا: ان تمام آزمائشوں کے باوجود حضرت ایوب کے جسم سے کوئی بدبو آتی تھی اور نہ ہی ان کی صورت میں کوئی قبحت آتی تھی بلکہ کبھی خون نکلا تھا اور نہ ہی کوئی پیپ۔ یہاں تک کہ نہ کسی دیکھنے والے نے آپ کو ناپسند کیا اور نہ کسی مشاہدہ کرنے والے کو آپ سے وحشت ہوئی، آپ کے جسم پر کیڑے نہیں تھے اور یہی وہ روش ہے جس پر اللہ عزوجل نے اپنے تمام انبیاء اور اولیائے مکر میں کو آزمایا۔ جہاں تک متعلق لوگوں کا حضرت ایوب سے پرہیز کرنے کا ہے تو اس کی (اصل) وجہ ان کی ظاہری تگردتی اور ناتوانی تھی۔ اس لئے کہ لوگ خدا کے نزدیک ان کے مرتبے سے والقف درستھے کہ خدا ان کی تائید کر رہے ہے، اُنہیں بخوبی شادی عنیت رکھے گے اُنکا برس خدا نے فرمائے کہ: اُنہیں نے عطا ہے سے سے غسل

افراد انبیاء، پیغمبر اکرم ﷺ کے بعد ان کی مانندگی مانند مزید برآں خدا نے جو حضرت ایوبؑ کا اس طرح سے مصیبت میں بتائیا کہ لوگ اُن کو تم تربخیٹے لگوں اس کی وجہ یہ تھی کہ جب لوگ انہیں دیکھیں تو اپنارب نہ سمجھ جیسیں اور جہاں تک اس بات کا تعلق ہے کہ اللہ نے ان کو عظیم غمتوں سے نواز نے کا ارادہ کیوں فرمایا تو یہ اس لئے کہ لوگ اس بات سے یہ دلیل قائم کریں کہ اللہ تبارک و تعالیٰ کی جانب سے جو ثواب عطا ہوتا ہے اس کی دو قسمیں ہیں: اختصاص (فضل اللہی) اور اتحقاق (کوشش و عبادت کا اجر) تاکہ لوگ ناتوانوں کی ناتوانی کی بنا پر فقیر کو اس کی شانگذتی کی بنا پر اور مریض کو اس کی بیماری کی بنا پر حقیر نہ جانیں اور تاکہ لوگ یہ بھی جان لیں کہ ہے، جب اور جیسے خدا چاہتا ہے یہ بیماری عطا کرتا ہے اور اسی طرح خدا ہے، جب اور جس طرح چاہتا ہے شفادیتا ہے، کسی بھی سبب سے، اور اس بات کو جس کے لئے چاہتا ہے باعث عبرت قرار دیتا ہے، جس کے لئے چاہتا ہے بد نجتی کا سبب بنادیتا ہے اور جس کے لئے چاہتا ہے اس کی سعادت کا باعث بنادیتا ہے کہ ان تمام بالوں میں اللہ اپنے فیصلوں میں عدل سے کام لیتا ہے اور وہ اپنے افعال میں کوئی حکمت پوشیدہ رکھتا ہے لہذا وہ صرف لوگوں کی اصلاح والے افعال انعام دیتا ہے اور لوگوں کی قوت بھی اسی کے ذریعے ہے۔

﴿۲۰﴾ فرشتوں کی سات قسمیں ہیں اور حجاب نہی سات ہیں: ابو منصور یزید ابن وہب کہتے ہیں کہ امیر المؤمنین سے اللہ عز وجل کی قدرت کے متعلق سوال کیا گیا تو آپ خطبہ دینے کے لئے آمادہ ہو گئے اور خدا کی حمد و شکر بخالانے کے بعد فرمایا: اللہ تبارک و تعالیٰ کے لئے کچھ ایسے فرشتے ہیں کہ اگر وہ زمین پر اتر آئیں تو ان کے عظیم الجش ہونے اور ان کے پروں کی کثرت کی وجہ سے زمین بھی ان کے لئے چھوٹی پڑ جائے، ان میں سے کچھ فرشتے اتنے تعمد اور زیبائیں کہ اگر جن و انس کو اس بات پر مامور کیا جائے کہ ان کا صرف بیان کریں تب بھی وہ ایسا نہ کر سکیں گے کیونکہ ان کے دونوں کانوں میں ہوں اور ان کے پردے کے درمیان کافاصلہ سات سو سال کی مسافت ہے، ان میں سے کچھ ایسے فرشتے ہیں جو اپنے پروں کے ذریعے افق کا راستہ روک لیتے ہیں اور اس کام میں اپنے بڑے بڑے بدوں سے مدھیں لیتے، ان میں سے کچھ فرشتے ایسے بلند قامت ہیں کہ آسمان ان کی ناف تک آتا ہے، ان میں سے کچھ ایسے فرشتے ہیں جن کے قدم کی چیز پر نہیں تھہرے مگر وہ زیر زمین اس کی گہری فحاشی میں مغلق ہیں اور زمین ان کے زانوں تک آتی ہے، ان میں سے کچھ فرشتے ایسے ہیں کہ اگر تمام دریاؤں کو ان کے ناخن کی پشت پر گرا دیا جائے تب بھی وہ ان کے ناخن کو پوری طرح نہ گھیر سکیں گے اور ان میں سے کچھ فرشتے ایسے ہیں کہ اگر ان کی آنکھوں میں موجود آنسوؤں میں کشناں چلاوی جائیں تو وہ زندگی بھر اس میں چلتی رہیں، پھر بزرگ کرتے ہے وہ خدا جو احسن طریقے سے تخلیق کرتا ہے۔

نیز آپ سے حبایوں کے متعلق سوال کیا گیا تو آپ نے فرمایا: حجاب سات ہیں اور ان میں سے ہر کوئی اتنا دیزیر ہے کہ ان کی دبازت (موٹائی) پانچ سو سال کی مسافت ہے اور ہر دو حبایوں کے درمیان پانچ سو سال کی مسافت کا فاصلہ ہے، وہ سرا حجاب ستر حجاب ہیں اور ہر دو حبایوں کا درمیانی فاصلہ پانچ سو سال کی مسافت ہے، اس کا طول پانچ سو سال کی مسافت ہے اور حجاب پر مامور ربان ستر ہزار فرشتے ہیں کہ جن میں سے ہر فرشتہ کی قوت تمام جن و انس کی قوت جتنی ہے، ان میں سے کچھ اندر ہر ایں اور کچھ درونشی، انہی میں سے کچھ آگ ہیں اور کچھ دھواں، ان میں سے کچھ بادل، کچھ برق و رد ہیں اور ان میں سے کچھ چمک، ریت اور پہاڑ ہیں اور کچھ غبار نیز ان میں سے کچھ پانی اور نہریں ہیں۔ ان حبایوں میں دبیز ہونے کے لحاظ سے کافی فرق پایا جاتا ہے، ہر حجاب ستر ہزار سال کی مسافت جتنا ہے۔

درمیانی فاصلہ پانچ سال کی مسافت ہے، اس کے بعد عزت کے سراپا دے ہیں، پھر کبریائی کے سراپا دے، پھر مظہت کے سراپا دے، پھر قدرت کے سراپا دے، پھر خیر کے سراپا دے، پھر سفید نور کے سراپا دے اور بعد ازاں دھنائیت کے سراپا دے ہیں اور ان کی مسافت ستر ہزار سال میں ستر ہزار سال کی ہے اور اس کے بعد جا ب اعلیٰ ہے۔ یہاں آپ کا کلام ختم ہوا اور آپ پُر بوجگے تو حضرت مُحَمَّدؐ آپ سے کہا: اے ابو الحسن تمہارے بعد خدا کرے میں ایک دن بھی زندہ نہ رہوں۔

مؤلف کتاب فرماتے ہیں: یہ جا ب اللہ عز وجل کے اوپر نہیں ہیں کہ خدا ان سب باقی سے برتر ہے اور اس کی توصیف کسی جگہ کے ذریعے نہیں ہو سکتی، البتہ یہ جا ب اس کی عظیم ملائق کے اوپر ہیں جس کی قدرت اللہ تبارک و تعالیٰ کے نادوں کیسے کے پاس نہیں۔  
(شرح: اس روایت سے یہ تبجہ لکھتا ہے کہ فرشتے طیف نورانی اجسام رکھتے ہیں اور شکل و صورت کے لحاظ سے بہت حییں ہوتے ہیں۔ برخلاف فلاسفہ کے اس تصور سے کہ وہ صرف مجرم قومی (قوتیں) اور لا مکان موجودات ہیں اور لا محدود ہیں۔

اور جا بات کے متعلق اس روایت سے یہ سمجھیں آتا ہے کہ جا بات بھی گویا مادی منازل و مقامات ہیں جیسے فضاء میں نادی تو دے ہوتے ہیں جو جدید سائنسی درصدی تحقیقات کے مطابق مختلف اشکال میں ظاہر ہوتے ہیں اور مادہ جا ب سے بھی یہی معنی سمجھیں آرہے ہیں کیونکہ جا ب پر وہ ہوتا ہے اور بزرگوں کی نسبت سے جا ب اس پر دے کو کہا جاتا ہے جو ان کی درگاہ پر لٹکا ہوتا ہے تاکہ لوگ بے دریغ، بے اجازت اندر داخل نہ ہو جائیں۔ اور فضائے عیقیں میں قدرتِ الہی سے جو طبقات فہم قسم کے مواد پیدا کیے گئے ہیں جن کا اس روایت میں تیرہ (۱۳) قسموں کا نام لیا گیا ہے وہ درگاہ احادیث کے پر دے ہیں اور حقیقتاً انہی کا مادہ اور ان کے ہی مظاہر حق خلق کے درمیان جا ب ہیں۔ اس کی ذات کا پرتو (عکس) پرمانع شہوت مادہ ہے (یعنی انسانی مادیات کے حائل ہونے کی وجہ سے لقاۓ الہی کا جلوہ نہیں دیکھ سکتا۔ مترجم شرح) اور اس پرتو ذات کو وجہ اللہ سے تعبیر کیا گیا ہے۔ اور وہی مادی اور مظاہر قدرت ہیں کہ جن پر غور و فکر کرنے سے جلوہ حق و یکھا باسکتا ہے۔ اور جو اپنے صانع (بنانے والا) کو ظاہر کرتے ہیں۔

مراقب جس کافاری لفظ سراپا دے ہے شیع بزرگوار صدوق کے کلام میں اس کی ظاہری کیفیت کے معنوں میں لیا گیا ہے لہذا نہیں توجیہ کرنی پڑی کہ یہ ذات حق پر نہیں پڑا ہوا ہے ورنہ مکان کا ہونا لازم آئے گا اور خدا کے لئے کوئی مکان (مقام) نہیں ہے لیکن بہتر یہ ہے کہ لفظ صادق کی حضرت حق کی صفات جمالی و جمالی کے ساتھ تفسیر کی جائے تو اس صورت میں جن توجیہ کو مؤلف نے پیش کیا اس کی ضرورت نہ رہتی جیسے عرش و کرسی کی تعبیر ان الفاظ سے کی جاتی ہے تاکہ حقائق معنوی کو سمجھانے کے لئے مثل و استفادہ کے طور پر الفاظ استعمال ہوں۔)

﴿۶۱﴾ امیر المؤمنینؑ نے لوگوں سے سات سال قبل نماز پڑھی: عباد ابن عبد اللہ سے منقول ہے کہ حضرت علیؓ نے فرمایا: میں اللہ کا بندہ ہوں اور رسول خدا کا بھائی اور میں ہی صدیق اکبر ہوں۔ میرے بعد جو شخص ایسا عومنی کرے گا وہ بڑا جھوٹا ہو گا کہ میں نے لوگوں سے سات سال قبل نماز پڑھی۔

(شرح: جو پختہ تاریخ سے برآمد ہوتا ہے وہ یہ ہے کہ جب تیمیر بن اطہار رسالت کیا تو پہلے خدیجہ کبریٰؓ اور حضرت بلالؓ آنحضرت پر ایمان لائے اور ان دونوں نے تین سال تک رسول اللہؐ کے ساتھ نماز پڑھی، اور ممکن ہے کہ اطہار رسالت کے چار سال پہلے سے حضرت علیؓ رسول اللہؐ کے ساتھ نماز پڑھتے رہے ہوں کیونکہ سال اللہؐ اقبال بعثت بھی ان کے اتنی مخالک سے آئی، کہ وہی یہ قرار دنیا سے علیؓ کی خصوص سر رین میں زندگی

بُر کر رہے تھے اور اسرارِ بُوت میں ان کے محروم را رکھتے۔

﴿۶۲﴾ سات غلو کرنے والوں پر شیاطین نازل ہوئی: اللہ عزوجل کے اس قول ہل اُبُنک علی من تنزل الشیاطین تنزل علی کل افَاكْ أَثْيَمْ (کیا میں تمہیں بتا دوں کہ شیاطین کن لوگوں پر نازل ہوا کرتے ہیں؟ یہ تمام جھوٹ بُد کرداروں پر نازل ہوا کرتے ہیں)۔ (سورہ شعرا آیت ۲۲۱-۲۲۲) کے بارے میں امام عجفر صادق سے مُنقول ہے: یہ سات افراد ہیں: مغیرہ، بنان، صاید، ہزارہ اتنے عمارہ بربری، حارث شامی، عبداللہ بن المارث، ابوالحارث اور ابوالخطاب۔ (یاً تَحْنَمْ ہیں نہ کہ سات لیکن اصل کتاب میں ایسا نہیں مذکور ہے)۔

﴿۶۳﴾ حضرت جبوئیل نے اللہ جل جلالہ کی جانب سے خبر دی کہ اس نے شیعان علیؑ کو سات خوبیاں عطا کی ہیں: جابر ابن عبد اللہ الفصاریؓ سے مُنقول ہے کہ ایک روز میں نبیؑ کی خدمت میں حاضر تھا کہ یا کیا آپؑ نے حضرت علیؑ ابن ابی طالبؑ کی جانب رخ کر کے فرمایا: اے ابو الحسنؑ کیا میں تم کو خوشخبری سناؤں؟ حضرت علیؑ نے فرمایا: جی ہاں، اے اللہ کے رسول! تو رسول خداؑ نے فرمایا: یہ جب تکی محبھے اللہ کی جانب سے خبر دے رہے ہیں کہ اللہ نے تمہارے شیعوں اور جانے والوں کو سات خوبیاں عطا کی ہیں: موت کے وقت آسانی، وحشت کے وقت انس، غلام کے موقع پر نور، خوف کے مقام پر امن، میران عمل کے موقع پر انصاف، پل صراط پر سے گزر جانا اور دیگر لوگوں سے پہلے جنت میں داخل ہونا اس حالت میں کہ ان کے نور ان کے سامنے اور دلہنی جانب سُکی کر رہے ہوں گے۔

﴿۶۴﴾ وہ شخص کہ جس نے یہ روایت نقل کی کہ جن اہل بیتؑ کے متعلق آیت تطہیر نازل ہوئی ان کی تعداد سات ہے: عمرۃ بنت اُفیؓ سے مُنقول ہے کہ میں نے حضرت ام سلمیؓ کو کہتے سنا کہ یا آیت میرے گھر میں نازل ہوئی ہے: انما یوید اللہ لیذھب عنکم الرجس اهل البیت و بظہرکم تطہیراً آپؑ نے فرمایا: اس گھر میں سات افراد موجود تھے: حضرات رسول خداؑ، جبریلؑ، میکائیلؑ، علیؑ، فاطمہؑ، حسنؑ اور حسینؑ صلوٰت اللہ علیہم اجمعینؑ نے فرمایا کہ میں دروازہ پر موجود تھی تو میں نے کہا: اے اللہ کے رسول، کیا میرا شمارِ بُلْبُلیتؑ میں سے نہیں ہوتا؟ تو آپؑ نے فرمایا: تم نبیؑ گی یو یوں میں سے ہو اور آپؑ نے نہیں فرمایا کہ تم بُلْبُلیتؑ میں سے ہو۔

مؤلف کتاب فرماتے ہیں: یہ روایت غریب (روایت کی ایک قسم) ہے اور ہم اسے صرف اسی سلسلہ سند سے جانتے ہیں جبکہ مشہور تو یہ ہے کہ جن بُلْبُلیتؑ کے بارے میں مذکورہ بالا آیت نازل ہوئی وہ پانچ ہیں اور ان میں چھٹے حضرت جبریلؑ ہیں۔

﴿۶۵﴾ سات افراد کی نماز قصر نہیں ہوتی: امام عجفر صادقؑ اپنے والدہ سے روایت نقل کرتے ہیں کہ سات افراد اپنی نماز کو قصر انہیں کریں گے (حالانکہ یہ لوگ بھی مسافر ہیں): خارج جمع کرنے والا جو اس سلسلے میں سفر کرے، حاکم جوانی حکومت کی حدود میں سفر کرے، تاجر جو تجارت کے سلسلے میں ایک بازار سے دوسرے بازار کا سفر طے کرے، چراہا، خانہ بدوش جو باڑش برنسے اور بزہر اگنے والے مقامات کی طااش میں سفر کرے، وہ شخص جو قریب سجا شکار پر جائے اور وہ شخص جو قریبی کے لئے سفر کرے۔

﴿۶۶﴾ ذکر سات اعضاء پر تقسیم کیا گیا ہے: زبان، روح، نفس، عقل، معرفت، سر اور قلب۔ ان میں سے ہر ایک کو استقامت صدقی اقتدار ہے۔ لہذا زبان کی استقامت صدقی اقتدار ہے، روح کی استقامت صدقی استغفار ہے، نفس کی استقامت پسی غدر خواہی ہے، عقل کی استقامت صدقی اعتبار ہے، معرفت کی استقامت صدقی فتح اقارب ہے، سر کی استقامت عالم اسرار میں مرور ہے اور قلب کی استقامت صدقی اتفاقی اور معرفتی اقتدار ہے۔

زبان کا ذکر حمد و شاء ہے، نفس کا ذکر جد و جہاد اور سب نیازی ہے، زوح کا ذکر خوف و امید ہے، تقب کا ذکر صدق و صفا ہے، عقل کا ذکر تعظیم و حیا ہے، معرفت کا ذکر تسلیم و رضا ہے اور سر کا ذکر رؤیت حق الہی ہے۔ اس روایت کو ہم سے ابو محمد عبداللہ ابن حامد نے بعض صالح افراد سے مرفوعاً بیان کیا ہے۔

﴿۶۷﴾ رسول خدا کی سات اولاد تھیں: امام عصر صادق فرماتے ہیں: حضرت خدیجؓ سے رسول خدا کی چھ اولاد تھیں: قاسم، طاہر کہ ان کا نام عبد اللہ تھا، ام کلثوم، رقیہ، زینب اور فاطمہ (علیہم السلام)۔

حضرت علیؑ نے حضرت فاطمہ سے شادی کی، ابو العاص ابن رائج نے جو بیوامیہ میں سے تھا حضرت زینبؓ سے شادی کی، عثمان ابن عفان نے حضرت ام کلثومؓ سے شادی کی مگر وہ رخصی سے پہلے انتقال کر گئیں، لہذا جب مسلمانوں نے بدر کی جانب رُخ کیا تو رسول خدا نے رقیؓ سے اس کی شادی کر دی۔

یہ ز جناب ماریہ قطبیہ سے رسول خدا کے ہاں ابراہیم پیدا ہوئے اور یہی خاتون ام ابراہیم اور ام ولد ہیں۔

امام عصر صادق فرماتے ہیں: رسول خدا اپنے گھر میں داخل ہوئے تو آپؐ نے مشاہدہ کیا کہ حضرت عائشہ حضرت فاطمہ پر چلا رہی ہیں اور کہہ رہی ہیں: خدا کی قسم، اے بنت خدیجؓ یہ سمجھتی ہو کہ تمہاری ماں ہم سے افضل تھی تو وہ ہم سے کس لحاظ سے افضل تھی؟ وہ بھی ہماری مانند پیغمبر کی ایک بیوی تھی، اس اجل حضرت فاطمہ نے یہ بتائیں اور رسول خدا کو دیکھا تو گریہ کرنے لگیں اس وقت آپؐ نے فرمایا: اے بنت محمد، تم کیوں رورہی ہو تو حضرت فاطمہ نے فرمایا: انہوں نے میری ماں کو برآ بھلا کھاتو تھیں روپڑی، لہذا رسول خدا غصناک ہوئے اور فرمایا: اے حمیرا، خاموش ہو جاؤ کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے جنے والی مہربان عورت کو مبارک قرار دیا اور خدیجؓ، خدا ان پر رحمت کرے، نے میرے طاہر کو جنم دیا کہ اس کا نام عبد اللہ ہے اور مطہر بھی اور خدیجؓ نے میرے لئے قاسم، فاطمہ، رقیہ، ام کلثوم اور زینبؓ کو جنم دیا جبکہ تم ان میں سے ہو جئے خدا نے با مجھ کھا اور تم نے میرے لئے کسی اولاد کو جنم نہیں دیا۔

## ﴿آئھوں باب﴾

(۱) مومن کو آئھ خوبیاں زیب دیتی ہیں: میرے والد نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: سعد ابن عبد اللہ نے احمد ابن حییی کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے حسن ابن محبوب سے، اس نے جمیل ابن صالح سے، اس نے عبد اللہ ابن غالب سے نقل کیا کہ امام جعفر صادق نے فرمایا: مومن کے لئے زیب ہے کہ وہ آٹھ صفتتوں سے آراستہ ہو: سخت و لرزائی خیز پریشانیوں میں باوقار رہے، مصیبوں کے وقت صبر سے کام لے، آسودہ حال ہو تو شکر بجالائے، جو اللہ تعالیٰ نے اُسے عنایت کیا ہے اس پر قناعت کرے، دشمنوں پر ظلم نہ کرے، دوستوں پر بوجھنہ بنے اور خواہ اس کا بدن پُھر ہو گر لوگ اس سے راحت میں ہوں۔

بے شک علم مومن کا ساتھی، حلم و برداری اس کا وزیر اور صبراں کے شکر کا سالار ہوتا ہے جبکہ رنجی برنا اس کا بھائی اور خوش پذیر اُنی اس کا باپ ہے۔ ابو الحسین محمد ابن علی ابن شاہ فیقہ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: مجھ سے ابو حامد احمد ابن محمد ابن احمد ابن حسین نے روایت بیان کی، کہا: ہم سے ابو یزید احمد ابن خالد خالدی نے روایت بیان کی، کہا: ہم سے احمد ابن صالح تمیی نے روایت بیان کی، کہا: میرے والد نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن حاتم قفاری نے چہا ہم عمر و کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے امام جعفر صادق سے، آپ نے اپنے والد بزرگوار امام باقی رہے، انہوں نے اپنے جد سے اور انہوں نے حضرت علی ابن ابی طالب سے روایت نقل کی ہے کہ علیؑ نے حضرت علیؑ کو وصیت کرتے ہوئے فرمایا: اے علیؑ، مومن کے لئے سزاوار یہ ہے کہ اس میں آٹھ صفتیں پائی جائیں: لرزائی خیز پریشانیوں کے وقت باوقار ہو، مصیبوں کے وقت صبرا کا داشن نہ چھوڑے، آسودہ حالی کے موقع پر شکر ادا کرے، جو کچھ اسے اللہ نے روزی دی ہے اس پر قناعت اختیار کرے، دشمنوں پر ظلم نہ کرے، دوستوں کے کانہوں کا بارہنہ ہو اور اس کا جسم رنج میں ہو گر لوگ اس سے راحت میں ہوں۔

(شرح): دوستوں کے کانہوں کا بارہنہ ہو اور اس کا جسم رنج میں ہو لیکن لوگ اس سے راحت میں ہوں کا مطلب یہ ہے کہ تحصیل معاش اور زندگی گزارنے کے لئے خود کام کرے، کمائے اور سخت منت کرے تاکہ اپنے اخراجات خود برداشت کر سکے اور دوستوں کا دامت غنیمت ہو۔ یہی نہیں بلکہ اس کوشش میں جو اپنی ضرورت سے زیادہ ہاتھ آئے اس سے ناچار اور بے چارے لوگوں کی مدد کرے تاکہ لوگ اس کی جانب سے راحت میں رہیں۔

(۲) آئھ افراد کی نماز قبول نہیں ہوتی: احمد ابن حییی ابن عمران الشعیری نے احمد ابن خالد کے ذریعاء کی آناد کے ساتھ ہم سے امام جعفر صادق سے روایت نقل کی کہ رسول خدا نے فرمایا: آٹھ افراد کی نماز قبول نہیں ہوتی: بھاگے ہوئے غلام کی یہاں تک کہ وہ اپنے آقا کے پاس لوٹ آئے، شوہر کی حق تلفی کرنے والی بیوی کی درحالیکہ شوہر اس سے ناراض ہو، زکوٰۃ نہ دینے والے کی، وضو کو توڑ کرنے والے کی، اس بلوغت کے قریب لڑکی کی جو سر چھپائے بغیر نماز پڑھے، اُس امام جماعت کی جس کے ماموں اس کو ناپسند کرتے ہوں اور زین ٹھنڈ کی۔ لوگوں نے سوال کیا: اے اللہ کے رسولؐ یہ زین کون ہے؟ آپؐ نے فرمایا: جس نے پیشتاب و پاخانہ روک رکھا ہو اور مست ہو، پس یہ وہ آٹھ افراد بیں جن کی نماز قبول نہیں ہوتی۔

(۳) حاملین عرش آئھ ہیں: ہم سے محمد ابن حسن ابن احمد ابن ولیدؓ نے روایت بیان کی، کہا: ہم سے سعد ابن عبد اللہ نے قاسم ابن محمد اصفہانی سے، اس نے سلیمان ابن داود منقری کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے حفص ابن غیاث تخفی سے نقل کیا کہ میں نے

امام جعفر صادقؑ کو یہ کہتے تھا: بلاشبہ حاملین عرش آنحضرت ہیں اور ان میں سے ہر ایک کی آنحضرت کی تصویب ہے اور ہر آنحضرت کے برابر ہے۔ ہم سے بیان کیا محمد بن حسن ابن احمد ابن ولیدؑ نے کہ محمد بن حسن صفار نے مرسل روایت بیان کی ہے کہ امام جعفر صادقؑ نے فرمایا: حاملین عرش چار ہیں کہ جن میں سے ایک کی صورت بنی آدم کی مانند ہے جو اللہ سے اولاد آدم کے لئے رزق طلب کرتا ہے، دوسرا کی صورت مرغی کی مانند ہے جو اللہ سے پرندوں کے لئے رزق طلب کرتا ہے، تیسرا شیر کی صورت کا حامل ہے جو اللہ سے درندوں کے لئے رزق طلب کرتا ہے اور چوتھی کی صورت گائے بیسی ہے جو اللہ سے چوپالیوں کے لئے رزق طلب کرتا ہے اور جب سے بنی اسرائیل نے بچھرے کی پرستش کی ہے گائے نے اپنا سارا دنہا کر لیا ہے۔ جب قیامت ہو گی تو ان کی تعداد آنحضرت ہو جائے گی۔

(شرح: قرآن مجید میں سورۃ الحلقۃ آیت کے امیں جیسا کہ فرمایا گیا ہے ویحمل عرش ربک فو قهم یومِ دنہ نما یہ، "اصل حاملین عرش کی تعداد آنحضرت ہے۔ (ترجمہ آیت: ایے دن یعنی روز قیامت پر پروردگار کے عرش کو آنحضرت اپنے اوپر اٹھانے ہوں گے) یعنی اگر ہندوستانی بادشاہوں کی طرح کسی روایت پر تخت پر نیچے جسے کاندھوں سے اٹھایا جائے اور ایک جگہ سے دوسری جگہ منتقل کیا جائے اور یہ پروردگار کے تخت کی عظمت و برائی کی طرف ایک کنایہ ہے۔ کہ جیسے تخت کو عموماً ایک دو اشخاص ہی اٹھایتے ہیں لیکن تخت خدا اس قدر بڑا ہے کہ اس کو اٹھانے کے لئے آنحضرت لوگ درکار ہیں۔ لیکن سوائے فرقۃ مجسم کے جو انتہائی قلیل تعداد میں ہیں بلکہ شاید اب ان کا خاتمہ ہی ہو چکا ہے تمام علمائے اسلام کا اس بات پر اتفاق ہے کہ یہاں یہ معنی ہرگز مراد نہیں ہیں بلکہ یہ ان مقامات میں سے یہ جیسا قرآن نے کنایہ سے کام لیا ہے اور اس کی بہترین توجیہ یہ ہے کہ ہم کہیں کہ یہ روز قیامت خدا تعالیٰ کی عظمت و جلال کے اظہار کے لئے کوئی عرش، یا تخت، یا اس کے اٹھانے والوں کا ہونا لازم ہو کیونکہ کنایہ میں مظاہرہ کرے گا اور اس اظہار عظمت و جلال کے لئے یہ ضروری نہیں ہے کہ کوئی عرش، یا تخت، یا اس کے اٹھانے والوں کا ہونا لازم ہو۔ بلکہ کنایہ میں بلاغت و صحت کلام ہونا لازم ہے اور وہ یہ ہے جو مقصود تکلم ہوتا ہے۔ اور تخت للفظی مفہوم محض اس مقصود تکلم کو سمجھانے کے لئے ہوتا ہے۔

یا الفاظ دیگر مفہمات تخت للفظی عام استعمال ہونے والی چیز سے ہونہ کے جدی (موروثی) معنی مراد ہوں اور وہ معانی مراد جدی کے ہی ہوں۔ اور وہی مراد جدی حقیقتاً کلام کی درستگی و نادرستگی اور حقیقی یا جھوٹ کی میزان ہے۔ نہ کہ مراد استعمال بلکہ کنایہ کے بارے میں تو یوں کہا جاسکتا ہے کہ مفہوم تخت للفظی سے بھی مراد استعمال نہیں ہے اور اور حقیقتاً تکلم وہی مجازی معنی لینا چاہتا ہے جیسا کہ علماء بیان کرتے ہیں کہ اپنے اصل معنوں کے بجائے لفظ کا استعمال مجاز و کنایہ دونوں میں ہو سکتا ہے اور ان میں فرق یہ ہے کہ مجاز میں حقیقی معنی کے ساتھ کوئی قرینہ ایسا ہونا چاہئے جو اس کی نفع کرے لیکن کنایہ میں نفع کا قرینہ ضروری نہیں اور وہاں حقیقی معانی پر محبوں کرنا بھی درست ہے۔ اور معنی حقیقی پر محروم کرنے کے معنی یہیں کہ ممکن ہے کہ حقیقی معنی ہی اس میں موجود ہوں یا ممکن ہے کہ موجود نہ ہوں۔ مثلاً ہم کہیں کہ زید کی شیرا الرماد ہے (رماد را کھو کر بتاتے ہیں یعنی پسی را کھو کر بتاتے ہیں) (ہمارا مقصود یہ ہے کہ ہم اسے تھی کہہ رہے ہیں یعنی بیان کا مقصود یہ کی تھا اس کا مقصود یہ کی تھا اس کے کوئی طور پر اس کے ارد گرد نہ ہاں کے یا ممکن ہے کہ وہ بجلی کے آلات سے اپنی تمام ضروریات انجام دیتا ہو اور اس کے کارخانے میں را کھکاشان نہ ہو۔

چنانچہ ممکن ہے کہ جملہ میں قطعی کی وزیادتی کے بغیر اس جملے سے حقیقی معنی ہی لیے جائیں اور اس وقت کنایہ ہونے کا موقع ساقط ہو جائے گا اور یہ مجاز کے بالکل خلاف ہے۔ جس میں قرینہ لازم ہونے کی صورت میں معنی حقیقی کے مقابل اس کی ضدِ حقیقی سے مطابقت پیدا نہیں کی جاسکتی ہے۔ بہر حال ہب ہم نے اس کو قیامت میں جلال حق کے اظہار کی عظمت کا کنایہ تسلیم کر لیا ہے تو پھر عرش اور اس کے حاملین کا ہونا شرط نہیں

ہے مثلاً کسی کی شجاعت کے لئے ہم طویل انجاد (تموار کا طویل پرتلہ) کے الشاظ استعمال کریں تو ضروری نہیں ہے کہ اس کے پاس تلوار بھی ہو اور اس کو جہاں کیے ہوئے بھی ہو بلکہ کلام کی بлагت و صدق و صحت اسی صفت شجاعت کے وجود کی وجہ سے قائم رہے گی۔ لیکن علمائے اسلام نے اس کلام کی سادگی و صفائی کے ساتھ تفسیر نہیں کی بلکہ اس کو اقیعہ عرش اور حقیقتہ حاملان عرش کے معنوں میں آبھا ہے اور چونکہ اس کے لفظی معنی پر در دگار کیلئے جسم و جسمانیت بھی لازم قرار دیتے ہیں اور یہ امر محال ہاچنانچہ تاویلات کا سہارا لیا اور دو طبقوں میں بٹ گئے۔

۱۔ پہلا طبقہ متكلّمین، انہی حدیث فقہاء کا ہے یعنی وہ مسلمان داشمند جو حق الامکان قرآن و سنت کی ظاہری و سطحی تعبیرات تک خود کو مدد و رکھتے ہیں انہوں نے عرش الہی کو ایک آسمانی انداز کی مخلوق اور بہت بڑا جسم تصور کیا ہے۔ جو تمام جسم انسانی کے موجودات پر محیط ہے۔ اس کے بہت سارے پائے ہیں اور اس ہی بے شمار جغرے، برآمدے اور ستون موجود ہیں۔ اور عرش کی عظمت کے متعلق اور اس کے ارکان اور ستونوں کی تعداد اور بزرگی کی تفصیل جو بیان کی ہے اس لحاظ سے عرش کے حاملین کو بھی جسمانی موجودات سے قیاس کیا ہے البتہ وہ بہت بڑے اور طاقتور ہیں کہ جن میں چار یا آٹھ ہی باد جو عرش کی اور بڑائی کے اس کو اٹھاسکتے ہیں۔ اور اس آخری روایت میں یہ تعبیر جو حاملین عرش کے متعلق کی گئی ہے اسی طبقے سے مطابقت رکھتی ہے اور یہ ہر چیز کی جسمانی حقیقت رکھنے کا تصور رکھنے والے صاحبان کے قول کی شبیہ ہیں کہ جو ابتدائی فلکیاتی تصورات کہدہ و آثار کی اقسام میں پائے جاتے ہیں۔ اور جو جسمے انہوں نے اپنے مختلف خداوں کے لئے تراشے وہ گائے، نمل، گھوڑے یا شیر یا دوسرا شکل کوں کے ہوتے تھے جو بابل کے ہندورات یا ایران و عراق میں مختلف مقامات پر کھدائی کے دوں ان برآمدہ ہوئے۔ یا اس سرز میں پر جو قدیم انسانی تمدن کا مرکز تھی کے نقاشی کے نمونے، مجسمے اور دوسرا بہت سے اشکال جو مختلف النوع خداوں کی نشاندہی کرتی ہیں ہمارے اس دعوے کی دلیل ہیں۔

اب جیسا ہم نے لذشتہ آیت کو ذوق تو حیدی و ادبی کے ساتھ اللہ تعالیٰ کی عظمت کا ایک بلیغ اور مجرمانی کنایہ قرار دیا اور عرش اور اس کے اٹھانے والوں کی ظاہری صورت کا خیال پیدا کرنے سے محفوظ ہو گئے تو اس فہم کی احادیث کے بارے میں مباحثہ کا دروازہ کھل جاتا ہے خصوصاً اس خبر کے بارے میں کہ ہم ان کی تردید کرنے پر مجبور ہیں اور ممکن ہے کہ وہ ان مسلمانوں کے نت نے افکار کا نتیجہ ہو جن کے سروں میں ایران و عراق کے قدیم علوم کے فلسفے و مبادیات کا سودا سایا ہوا رہنہوں نے اپنے عقیدے کو اس طریقے سے شیعہ مذہب کا جز بنا دیا ہو۔

۲۔ قرآن و سنت کی تعبیرات کے لحاظ سے مسلمان علماء و عرفانی قطعی ظاہر پرست یا لفظ پرست نہیں ہیں۔ بلکہ یونانی فلسفے کی مبادیات کی رو سے مشاہین یا یونانی فلسفے سے ارتباً رکھنے والے عرفانی ذوقیات کی رو سے اشرافین نے عالم و جهاد اور اس کی یہ رہشود کے لئے ایک بنیاد مبھیا کی ہے۔ اور بزرعم خود وہ برهانی اور شہودی طور پر اپنے وجدان کی وجہ سے اس کے عقیدت مند ہوئے ہیں۔ اور وہ شریعت اسلام کی تعلیمات کو جو قرآن و سنت کے ذریعے پھیلائی ہیں اس پر منطبق کرتے ہیں اور آیات و احادیث کی ظاہری صورت کو اس کے ذریعے تاویل کرتے ہیں۔ یہ رہ عرش کی جسمانی و روحانی دونوں لحاظ سے تفسیر کرتے ہیں۔ ان کے نزدیک عرش جسمانی نوں آسمان ہے جو ان کے گماں میں مدد و جہات ہے۔ ایک عالم جسمانی روز و شب کی گردش کو پیدا کرنے والا اور ہر قسم کے ستاروں اور نقش نگارے سے عاری (خالی) ہے۔

انہوں نے عرش روحانی کو حضرت حق کی وحدۃ ایمت سے تفسیر کیا ہے کہ وہ اس کا مقام حنفۃ اور ظہور ذات ہے۔ مبدأ آفریقیش، کثرات کی نمائش اور ممکنات و ماہیت کی ایک جملی ہے۔

جو احادیث عرش کی تفسیر علم بھا جلت کرتی ہیں وہ اس نظر ہیں کہ تائید کرتی ہیں کہ یونانی علم حنفۃ حق کا مرکز ممکنات کا پیدا ہونے کا میداء اور

وستورات و احکام اسلامی کی تشریح ہے اس صورت میں ارکان و حاملین عرش کے ایک اور معنی ہو جاتے ہیں کہ جو حق کی صفات کی مظہریت یا مقام صفات کے مناسب ہوں اور حاملین عرش کی بیہان علم و قدرت کی قوتیں اور دوسری صفات سے تو چیز کرنا بہتر ہوگا۔ اور شاید چار قسم کے فرشتے جو تورات و قرآن میں مشہور ہیں جیسے جریئل، میکائیل، اسرافیل، عزرائیل یہ دی چار معنوی قوتیں ہوں گی کہ جن کو ممکن ہے حاملان عرش یا ارکان عرش کا نام دیا گیا ہو۔

اس لحاظ سے یہ کہا جاسکتا ہے کہ قیامت کے دن حاملین عرش چار کے بجائے آنھہ ہو جائیں گے یہ مظہر امام کانی کے ظہور حق کی وحدت ثانیہ ہو گی کیونکہ اس موقع پر وجود کی تو تین صعود کی انتہاء کو تکمیل کرانا اللہ راجعون کا مصدقہ بن جائیں گی۔ چنانچہ قائلہ زندگانی جو چار حاملین عرش سے اور پرلہ ہوا چلا جا رہا تھا اور سلطنت امکان میں روایت حاصل اس ترقی کی انتہاء کو تکمیل چکا ہو گا جو اس کا ہدف تھا اور ذات حق کے لئے ایک نئی بھلی خالہ ہو گی گویا فیضِ حقیقتی دو چند بوجائے گا۔

(قوس صعود لحقیقی دائرۃ حیات انسانی روز افروزوں ترقی کر رہا ہے حتیٰ کہ روز قیامت کہ جب ہر شے اللہ کی طرف رجوع کرنے والی ہو گی۔  
دائرۃ حیات کی بھی تکمیل ہو جائے گی۔ مترجم شرح)

**﴿۴﴾** جنت کے آنہ دروازے ہیں: ہم سے احمد ابن حسنقطان نے روایت بیان کی، کہا: ہم سے احمد ابن حسن کیا، ابن زکریاقطان نے روایت بیان کی، کہا: ہم سے مکرم ابن عبداللہ ابن حسیب نے روایت بیان کی، کہا: ہم سے محمد ابن عبداللہ نے روایت بیان کی، کہا: علی ابن حُمَّامَ ابنَ الْبَانَ نے عثمان کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے محمد ابن فضیل رزقی سے، اس نے امام جعفر صادق سے، انہوں نے اپنے والد بزرگوار امام باش رے، انہوں نے اپنے نجد (ایک نسخہ میں حضرت علیؑ ہے) سے روایت نقل کی ہے کہ جنت کے آنہ دروازے ہے: ایک دروازہ وہ ہے جس میں سے انبیاء اور صد مبلغین داخل ہوں گے، ایک دروازہ وہ ہے جس میں سے شہداء اور نبیوکار بندے داخل ہوں گے اور پانچ دروازے ایسے ہیں جن میں سے ہمارے شیعہ اور ہم سے محبت کرنے والے داخل ہوں گے، پسکی میں صراط پر کھڑا رہوں گا اور دعا کرتے ہوئے کہوں گا: اے میرے پالنے والے، میرے شیعوں، محبوبوں، مددگاروں اور دنیا میں جنہوں نے ہم سے دوستی رکھی ان سب کو صalamat رکھو یا کیا یک باطن عرش سے ایک ندا آئے گی کہ یقیناً ہم نے تمہاری دعا سن لی ہے اور تمہارے شیعوں کو میں نے شفیع قرار دیا ہے۔ (اس کے بعد) میرا ہر شیعہ، مجھ سے دوستی رکھنے والا، میرا مددگار اور مجھ سے جنگ کرنے والا کو ساتھ برس پیکار ہونے والا اپنے فعل اور قول سے اپنے پردویسوں اور اقرباء میں سے ستر بڑا افراد کی شفاقت کرے گا۔ اور ایک دروازہ ایسا ہے کہ جس میں سے وہ دیگر تمام مسلمان داخل ہوں گے جنہوں نے یہ گواہی دی کہ انہیں ہے کوئی معبود مگر اللہ اور ان کے دلوں میں ہم الہیت سے ذرہ برابر بھی بغرض نہیں تھا۔

میرے والد نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ہم سے سعد ابن عبد اللہ نے احمد ابن ابو عبد اللہ بر قی کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے اپنے والد سے، اس نے احمد ابن نصر خواز سے، اس نے عمر وابن شمر سے، اس نے جابر حنفی سے، انہوں نے امام محمد باقرؑ سے کہ اللہ سے حسن خلق رکھو اور بعمل بخوبی کہ جنت کے آنہ دروازے ہیں کہ جن میں سے ہر دروازہ کا عرض چالیس (ایک نسخہ میں چار سو) سال کی مسافت ہے۔

**﴿۵﴾** یہ روانہ ہیں کہ گھر کی جہت آنہہ ہاتھ سے اونچی ہو: ہم سے محمد ابن ماجلویہ نے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن حسن عطار نے محمد ابن احمد ابن حسن کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے میران اشعری سے، اس نے محمد ابن عسکری سے، اس نے ابو محمد

انصاری سے، اس نے اپنے عثمان سے نقل کیا اس نے امام جعفر صادق سے نقل کیا کہ جب ایک شخص نے یہ شکایت کی کہ اس کے الٹے خانہ اور اس کے بال بچوں کو لوگونگ کرتے ہیں تو آپ نے فرمایا: تمہارے گھر کی چھت کتنی اوپنجی ہے؟ اس نے کہا: دس باتھ تو امام نے فرمایا: اسے ناپ کر آٹھ باتھ کی کر دو اور اس پر آیت الکری لکھ لواں لئے کہ جب کسی گھر کی چھت آٹھ باتھ سے زیادہ ہوتی ہے تو مختصر ہیں جاتی ہے کہ جہاں جن آتے ہیں اور اسے اپنا مسکن بنالیتے ہیں۔ (باتھ = کہنی سے الگیوں کے سرے تک لمبا)۔

**۲۱۔ آئے جوڑے:** داود رضیٰ کہتے ہیں کہ بعض خارجیوں نے مجھ سے کتاب اللہ عزوجلٰ کی اس آیت شمانیہ ازوج من الصنآن اثنین قل آلذکرین حرم ام الأثنین . . . ومن الأبل اثنين و من البقر اثنين (سورہ انعام- آیت ۱۳۳) کے متعلق سوال کیا کہ ان میں سے خدا نے کیا حلال قرار دیا ہے اور کیا حرام؟ جو نکہ میرے پاس اس کا کوئی جواب نہ تھا لہذا سفر حج کے دوران میں امام حافظ صادقؑ کی خدمت میں حاضر ہوا، بس جب میں نے اس خارجی کی خبر ان کو دی تو آپ نے فرمایا: اللہ تبارک و تعالیٰ نے من کی قربانی کے لئے پاتو (جو جنگی نہ ہوں) مینڈھے اور بکری کو حلال کیا ہے جبکہ ان میں جنگی قسم کو حرام قرار دیا ہے۔ اب رہا اللہ تعالیٰ کا یہ بنا کہ اونٹ میں سے داود رگائے میں سے دو تو اس میں اللہ عزوجلٰ نے منی میں عربی اونٹوں کی قربانی کو حلال کیا ہے جبکہ تھی اونٹوں کی قربانی کو حرام قرار دیا ہے اور گائے میں سے بھی پانچو کو حلال قرار دیا ہے جبکہ جنگی کو حرام۔

راوی کہتا ہے کہ اس کے بعد میں نے پچھا بخوبی کو جا کر سُنایا تو اس نے کہا: یہ وہ چیز (جواب) ہے جسے اونت تجارت سے لایا ہے۔

۷۴) آئھے قسم کرے لوگ انسانوں میں شمار نہیں ہوتے: میرے والد اور محمد اہن حسن نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ہم سے محمد اہن تکیا عطا را اور احمد اہن اور لیں دونوں نے روایت بیان کی اور دونوں کہتے ہیں: ہم سے محمد اہن احمد اہن تکیا ان عمران اشعری نے روایت بیان کی، کہا: ہم سے ہمارے بعض اصحاب یعنی جعفر ابن جعفر اہن عبد اللہ (ایک نسخہ میں عبید الدین ہے) نے ابو تیج و اسطل سے اور انہوں نے اس سے حسن نے ان سے بیان کیا ہے کہ امام جعفر صادق سے کہا گیا کہ کیا یہ سارے لوگ انسانوں میں شمار ہوتے ہیں؟ آپ نے فرمایا: ان میں سے آٹھ قسم کے لوگوں کو نکال دو: وہ جو مسوک نہیں کرتے، بتگ جگہوں پر چارزا نو یعنی واے، معنی افعال انجام دینے والے، بغیر علم کے بحث کرنے والے، اپنے آپ کو بالا ہجہ بیان کرھنے والے، بغیر کسی مصیبت کے پر بیان ہونے والے حق بات میں اپنے ساتھیوں کی خلافت کرنے والے جبکہ باقی سب تفقی ہوں اور اپنے آباؤ اجداد پر فخر کرنے والے جبکہ وہ تیک کاموں سے بے بہرہ رہے ہوں؛ ایسے شخص کی مثال خلیج نای گھاس کی ہے کہ اس کی چھال اُتاری جائے تا کہ اس کے گودے تک رسائی ہو اور یہ یہی ہیں کہ ان کے متعلق اللہ عزوجل نے فرمایا: ان ہم الٰ کمال اعماں بل ہم افضل سبیل۔ وہ نہیں ہیں مگر چوپا یوں کی مانند بلکہ وہ اپنی راہ پر گمراہ تر ہیں۔ (سورہ فرقان۔ آیت ۲۸)

﴿۸﴾ جو مسجد میں آمد و رفت کرتا ہے اس میں آئہ خوبیاں پائی جاتی ہیں: میرے والدُنے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ہم سے سعد ابن عبد اللہ نے یعقوب ابن زید سے روایت بیان کی، اس نے محمد ابن ابی عمیرؓ سے، اس نے ابراهیم ابن عبد الحمید سے، اس نے سعد الارکانؓ سے، اس نے زیاد ابن عیسیٰ ابن ابی جارود سے، اس نے اسخ ابن بناۃ سے کہ امیر المؤمنینؑ کہا کرتے تھے: جس کا مسجد میں آنا جانا لگا رہتا ہے اسے آٹھ میں سے کوئی ایک خوبی ضرور حاصل ہوتی ہے: خداداد بھائی، نیا علم، حکم آئیت، ایسی رحمت جس کا

انتظار کیا جا رہا ہو، ایسی نصیحت آموز بات جو سے ہلاکت سے نجات دیتی ہے، ایسی بات سننا ہے جو اس کی ہدایت کا سبب ہن جاتی ہے یا پھر خوف یا حیا کی بناء پر کوئی گناہ ترک کر دیتا ہے۔

ابراہیم ابن محمد ابن حمزہ ابن عمارہ حافظ نے اپنے مکتبات کے ذریعے ہم سے ایک روایت بیان کی، وہ کہتا ہے: حسین ابن عبد اللہ نے مجھ سے روایت بیان کی، کہا: موسیٰ ابن سروان نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: مردانہ ابن معادیہ نے سعیداً بن طریف کے ذریعے ہم سے روایت بیان کی، اس نے عمر ابن مامون سے نقل کیا کہ میں نے امام حسن کو کہتے سنما کہ میں نے رسول خدا کو یہ کہتے سنما کہ جو شخص ہمیشہ مسجد میں آتا جاتا رہے اسے آٹھ میں سے کوئی ایک خوبی حاصل ہوتی ہے: خداداد بھائی، تازہ علم، ایسا کلمہ جو اس کی ہدایت کا سبب بنے، ایسا کلمہ جو سے ہلاکت سے دور رکھے، رحمت منتظر ہے یا پھر وہ خوف یا حیا کے باعث کوئی گناہ ترک کر دیتا ہے۔

﴿۹﴾ آئہ افراد کی اگر توهین کی جائی تو انہیں اپنے آپ کو ملامت کرنی چاہئے: ابو حسن محمد ابن علی ابن شاہ فقیہ نے مر والروڈ میں ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو حامد احمد ابن احمد ابن حسین نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو زینہ یا احمد ابن خالد خالدی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن احمد ابن احمد ابن صالح تیمی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: میرے والد نے مجھے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن حاتمقطان نے ہم سے حماد ابن عمر سے ذریعہ روایت بیان کی، اس نے امام جعفر صادق سے، انہوں نے اپنے والد بزرگوار سے، انہوں نے اپنے جد سے، انہوں نے حضرت علیؑ ابن ابی طالب سے اور انہوں نے نبی اللہؐ سے کہا پُنے حضرت علیؑ کو وصیت کرتے ہوئے فرمایا: اے علیؑ، اگر آٹھ افراد کی توہین کی جائے تو انہیں اپنے آپ ہی کو ملامت کرنی چاہئے: ہن بلا یا مہمان، وہ مہمان جو میزبان پر حکم چلائے، اپنے دشمن سے یہی کا طالب، لیکن افراد سے فضل کی امید رکھنے والا، کسی دوآ میوں کے آپس کے معاملہ میں دخل دینے والا جبکہ ان دونوں نے اُسے اپنا ہمراز بھی نہ بنا لیا ہو، بادشاہ کی اہانت کرنے والا، نائل افراد کی محفل میں بیٹھنے والا اور اس شخص کو لوئی بات سنانے والا جو اس کی بات سننے پر آمادہ نہ ہو۔

﴿۱۰﴾ مساجد کو آئہ چیزوں سے ڈور رکھنا چاہئے: ہم سے محمد ابن حسن ابن احمد ابن ولیدؓ نے روایت بیان کی، کہا: ہم سے محمد ابن حسن صفار نے حسن ابن موسیٰ خشاب سے روایت بیان کی، اس نے علیؑ ابن اسباط سے روایت بیان کی، اس نے اپنے سلسلہ اسناد کے کسی روایی سے نقل کیا کہ امام جعفر صادق نے فرمایا: اپنی مساجد کو خرید و فروخت، مجبون افراد، بچوں، تلاش گشیدہ، قضاۃ، اجرائے حدود اور آزادی کے بلند کرنے سے محفوظ رکھو۔

﴿۱۱﴾ ایمان آئہ خصلتوں کا نام ہے: میرے والد نے مجھ سے روایت بیان کی، کہا: ہم سے سعداً بن عبد اللہ نے ابراہیم ابن ہاشم سے روایت بیان کی، اس نے محمد ابن ابی عمر سے، اس نے جعفر ابن عثمان سے اور اس نے ابو بصیر سے کہ میں امام محمد باقرؑ کی خدمت میں تھا کہ ایک شخص نے ان سے کہا: اصلاحِ اللہ، کوئی میں کچھ لوگ ایسے ہیں جو کچھ باقیں آپ سے منسوب کرتے ہیں، امام نے فرمایا: وہ کون ہی بتیں ہیں؟ تو اس شخص نے کہا: ایمان اور اسلام میں فرق ہے، تو امام محمد باقرؑ نے فرمایا: ہاں فرق ہے۔ اس شخص نے کہا: آپ مجھے تفصیل سے سمجھائیں تو امام نے فرمایا: جو شخص یہ گواہی دے کے اُنہیں ہے کوئی معبودِ اللہ اور یہ کہ محمد اللہ کے رسول ہیں خدا کی جانب سے آنے والی چیزوں کا اقرار کرے، نماز قائم کرے، زکوٰۃ ادا کرے، ما و رمضان کے روزے رکھے اور حج پرجائے تو وہ مسلمان ہوا۔ میں نے کہا: پھر ایمان کیا ہے؟ امام نے فرمایا: جو یہ گواہی دے کے اُنہیں ہے کوئی معبودِ اللہ اور یہ کہ محمد اللہ کے رسول ہیں اور جب خدا کے حضور میں جائے تو کسی ایسے گناہ کے ساتھ نہ

جائے جس پر خدا نے وعید شائی بے تو ایسا شخص مومن ہے۔

ابو لصیر نے کہا: میں آپ پر قربان، ہم میں بھلا ایسا شخص کہاں ہے جو کسی ایسے گناہ کا مرتکب نہ ہوا ہو کہ جس پر خدا نے دوزخ کا وعدہ کیا ہے تو امام نے فرمایا: میرا مطلب نہیں تھا جو تم سمجھئے ہو، میں اس سے میری مراد یہ ہے کہ جب وہ خدا کے حضور میں پیش ہو تو کسی ایسے گناہ کا مرتکب نہ ہوا ہو جس پر خدا نے وعید شائی ہوا تو ہبھی نہ کی ہو۔

**(۱۲) گناہانِ کبیرہ آئھہ ہیں:** ہم سے محمد ان حسن اور میرے والدہ دونوں نے کہا: ہم سے سعد ابن عبد اللہ نے محمد ان حسن میں ابن ابن الخطاب سے روایت بیان کی، اس نے حسن ابن مسکین شفیقی سے، اس نے سلیمان ابن طریف سے، اس نے محمد ان مسلم سے نقل کیا کہ میں نے امام جعفر صادق سے کہا: میں آپ پر قربان، ہم اپنی مخالفت کرنے والے کے لئے لغفران اور جہنم کی گواہی کیوں دیتے ہیں جبکہ ہم اپنے آپ اور اپنے ساتھیوں کے لئے جنت کی گواہی نہیں دیتے؟ امام نے فرمایا: یہ تمہارے ایمان کی کمزوری ہے، اگر تم گناہانِ کبیرہ کے مرتکب نہیں ہوئے تو یہ گواہی بھی دے دو کہ تم لوگ حتیٰ ہو۔ میں نے کہا: گناہانِ کبیرہ کون سے ہیں، میں آپ پر قربان؟ آپ نے فرمایا: اکابر الکبائر اللہ کے ساتھ شرک کرنا، والدین کی نافرمانی کرنا، ایسی بُعد بحرث کرنا جہاں دین پر عمل نہ ہو سکے، پاکدا من عورت پر زنا کی تہمت لگانا، میدان جنگ سے فرار ہو جانا، ناحل مالِ شیعیم کھالینا، ثابت ہونے کے باوجود سود خوری اور کسی مومن کو قتل کرنا۔ پس میں (راوی) نے کہا: زنا اور چوری کا کیا حکم ہے؟ تو امام نے فرمایا: یہ اکابر الکبائر نہیں ہیں۔

**مؤلف کتاب فرماتے ہیں:** گناہانِ کبیرہ کے متعلق وارد ہونے والی روایتیں فی الواقع ایک دوسرے سے متفاہی نہیں ہیں اگرچہ بظاہر بعض میں وارد ہوا ہے کہ گناہانِ کبیرہ دیپاچی ہیں، بعض میں سات، بعض میں آٹھ، در بعض میں اس سے بھی زیادہ... اس لئے کہ شرک کے بعد ہر گناہ بڑا ہے اس گناہ کی نسبت جو اس سے چھوٹا ہے اور ہر چھوٹا گناہ بھی بجائے خوبیہ ہے اس سے بھی چھوٹے گناہ کی نسبت اور شرک کے ساتھ تو ہر چھوٹا گناہ بھی کبیرہ ہی ہے۔

**(شرح):** احادیث اور فتاویٰ کی رو سے گناہانِ کبیرہ کی تعداد میں بہت اختلاف ہے کہ پانچ سے ستر تک بیان کیے گئے ہیں۔ نسبت کا جو نظر یہ شیخ صدقہ نے اختیار کیا ہے اور بزرگوں کی ایک جماعت نے ان کی پیروی کی ہے وہ احادیث کے اختلاف کو رفع کرنے کا ایک طریقہ ہے لیکن کمی لحاظ سے دشواری کا باعث ہے۔

۱۔ اس نسبت کے ہونے سے گناہ صیرہ یا گناہ کبیرہ یا دنوں کے انکار کا پہلو لکل رہا ہے اور اس کو قبول کرنا ان تین وجہات سے قابل اعتراض ہے لہذا صیرہ و کبیرہ کی تقسیم قابل انکار نہیں ہے۔

۲۔ یہ کہ احادیث اور فقہ میں گناہ کبیرہ کے لئے خصوص احکام و آثار ثابت ہیں۔ مثلاً صرف کبیرہ کا ارتکاب کرنا منافی عدالت ہے لیکن صیرہ کا دہرنا اور بار بار کرنا منافی عدالت ہے نہ یہ کہ اسے صرف ایک ہی بار کیا جائے اور اسی لئے قرآن مجید میں فرمایا گیا ہے ان تحثیبوں کا اثر ما تھوں عنہ نکفر عنکم سیناتکم (سورہ نساء آیت ۳۱) ”اگر تم بڑے گناہوں سے رکو جن سے تمہیں منع کیا گیا ہے تو، ہم تمہارے چھوٹے گناہوں کو معاف کر دیں گے۔“ اسی لئے اس حدیث میں فرمایا گیا ہے کہ گناہانِ کبیرہ سے بچنے والے شیعہ مسْتَحْقَّ بہشت ہیں، بشرطِ توبہ۔

سہ جملے گناہانِ کبیرہ و صیرہ و دہرنا آئندہ و ادکامِ سرکھتے ہیں اور مہ اک ترتیب، آٹھراہ مرا حکام تھیں م موضوع کا محتاج ہے جبکہ نسبت کا

نظریہ موضوع کی تخفیف نہیں کرتا بلکہ موضوع کو ہم اور گھبیرہ نہاد دیتا ہے۔  
۳۔ پھر یہ کہ نسبت نظریہ کا اجراء خواستہ اج ہے کہ گناہوں میں صغيرہ اور کبیرہ کی تخصیص کی جائے یہاں تک کہ ہم فیصلہ کریں کہ اس اصغر کی نسبت یہ صغيرہ ہے اور وہ کبیرہ اس اکبر کی نسبت چھوٹا ہے اور ہم پوچھتے ہیں کہ جماں سے سمجھا گیا کہ وہ اکبر ہے اور وہ کبیر ہے اور وہ صغيرہ ہے کہ نسبت نظریہ کی تطبیق کر سکیں اور اگر ان مراتب کی تخفیف کے لئے یہاں اور دلیل ہوں کہ جن کے ذریعے گناہوں کے مراتب کا تعین ہو جائے تو بھی نسبت نظریہ کے دیگر مطالب ہمارے پاس نہیں ہیں اور صحیح یہ ہے کہ کبیرہ گناہ ہونے کا اثبات تین مضبوط دلیلوں سے لازم آتا ہے۔

۴۔ یہ کہ قرآن یا سنت میں معتبر طریقے سے صراحت کی گئی ہے کہ فلاں گناہ کبیرہ ہے۔

۵۔ یہ کہ قرآن میں گناہ کی نسبت صراحت سے اس کی سزا بیان کی گئی ہو جیسے فرمایا کہ عمدہ مومین کو قتل کرنے والے کو دوزخ میں ڈالا جائے گا۔

۶۔ یہ کہ جس گناہ کا کبیرہ ہونا ثابت ہے اس کے برابر یا اس سے بڑا گناہ شمار کیا گیا ہو جیسے فرمایا کہ غیبت زنا سے سخت تر ہے یا یہ کہ کہاں چونکہ جادوگر کی مانند ہوتا ہے اس صورت میں کہ دلیل موجود ہے کہ زنا گناہ کبیرہ ہے یا جادو گناہ کبیرہ ہے چنانچہ غیبت اور کہانت کا کبیرہ ہونا بھی ثابت ہو جاتا ہے۔

لیکن کتابوں کے شمار میں احادیث کے اختلاف کی طرف رجوع کرتے ہوئے چاہئے کہ ان کو مراتب پر عمل کریں کیونکہ گناہان کا بیرہ بھی البنت در کات (درجات) رکھتے ہیں اور بعض احادیث کا اس بارے میں کافیت کرنا اس حوالے سے ہے کہ وہ زیادہ اہمیت رکھتے ہیں یا اس کے مخصوص اثر کے حوالے سے ہے جو اس گروہ پر مرتب ہوتا ہے۔ چنانچہ مکن ہے کہ کہا جائے کہ شیعہ سے بہشت کے اتحاقان کا ختم ہو جانا ان آئندہ مخصوص گناہوں کے ارتکاب پر منحصر ہے حتیٰ کہ یہ اثر چوری اور زنا کے مثل گناہ نہیں ہے کیونکہ ان کا کبیرہ ہونا عدالت کی نفعی کرنے کی رو سے ظاہر عمل تردید و مخالفت نہیں ہوتا۔

حضرت علیؑ کی آنہ خوبیاں: محمد ابن ابراہیم ابن اقلی طالقانیؑ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابوسعید سن اہن علی عدوی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ہم سے عمر و ابن مختار نے روایت بیان کی، کہا: ہم سے حسین حنفی نے روایت بیان کی، کہا: قیس ابن ریع نے اعشش سے روایت کی ہے، اس نے عبایہ ابن ربعی اسدی سے روایت بیان کی، اس نے ابوالیوب الانصاری سے لفظ کیا کہ ایک مرتب رسول خدا یہاں ہوئے تو حضرت فاطمہؓ آپؓ کی عیادت کے لئے تشریف لا گئیں درحالیکہ آپؓ میں کافی نقاہت آپؓ تھی، پس جب حضرت فاطمہؓ نے آپؓ کو اس سخن اور کمزوری کے عالم میں دیکھا تو آپؓ کو گریگہ گلوگیر ہوا یہاں تک کہ آپؓ کے آنسو خسار پر جاری ہو گئے تو نبیؐ نے فرمایا: اے فاطمہ، اللہ جل جلالہ نے روئے زمین پر ایک نظر؛ ای اور اس میں تمہارے بابا کو منتخب کر لیا، دوسرا نظر؛ ای تو تمہارے شوہر کو منتخب کیا اور میری جانب وحی کی تاکہ میں تمہیں اس کے نکاح میں دوے دوں۔ اے فاطمہؓ، کیا تمہیں نہیں معلوم کہ اللہ نے تم کو جو شوہر عنایت کیا ہے وہ سب سے پہلے اسلام لایا، سب سے زیادہ بردبار ہے اور علم میں سب سے بڑھ کر ہے۔

راوی کہتا ہے کہ رسول خداؐ کی باتیں سن کر حضرت فاطمہؓ مسرور و خوش ہوئیں، پس رسول خداؐ نے مزید برآں ان بالتوں کو بیان کرنے کا ارادہ کیا جسے خدا نے محمد و آل محمد کا حصہ قرار دیا ہے، الہزار رسول خداؐ نے فرمایا: اے فاطمہ، ہلی میں آئندہ خوبیاں پائی جائیں؟: اللہ، اس کے رسول، اس کے علم، اس کی حکمت، اس کی زوجہ، اس کے دنوں اسون، حسن و حسین، امر بالمعروف، نبی عن المکفر اور تاب اللہ است قشادوت پر اس کا ایمان ہے۔

خلاص

شیخ الصدوق

(۲۳۲)

اے فاطمہ، ہم ابتدیت کو سات ایک خوبیاں عطا کی گئی ہیں جو مذکورہ لوگوں میں سے کسی کو عطا نہیں ہوئیں اور نہ تھارے بعد آنے والوں میں سے کسی کو عطا ہوں گی؛ ہمارا نبی تمام انبیاء سے بہتر ہے اور وہ تمہارے والد ہیں، ہمارا صلیٰ تمام اوصیاء سے بہتر ہے اور وہ تمہارا شوہر ہے، ہمارا شہید تمام شہیدوں کا سردار ہے اور وہ تمہارے والد کے پیچا حضرت حمزہ ہیں، ہم ہی میں سے ایسا شخص بھی ہے جس کے دوپر ہیں کہ جن کے ذریعے وہ جنت میں پرواز کرتا ہے اور وہ (حضرت) عجزت (طیار) ہیں اور ہم میں سے ہی اس امت کے دونوں سے ہیں اور وہ تمہارے دونوں بیٹے ہیں۔

## نو خوبیاں جو اللہ عز و جل نے اپنے نبی حضرت محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو عطا کیں:

(۱) اسکیل ابن منصور قصار نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو عبد اللہ محمد ابن قاسم بن محمد ابن عبد اللہ ابن حسن ابن عذر ابن حسن (ایک نسخہ میں اسکی حسن بے) ابن علی ابن الی طالب نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: سلیمان ابن عبد اللہ مشقی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: احمد ابن بیان نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: عبدالعزیز ابن محمد ابن موسی ابن عبیدہ نے عبد اللہ ابن دینار کے ذریعے ہم سے روایت بیان کی، اس نے امام ہائی بہت الی طالب سے نقل کیا کہ رسول خدا نے فرمایا: اللہ تبارک و تعالیٰ نے میرے ہاتھوں اسلام کو ظاہر کیا، قرآن مجھ پر نازل کیا، فتح کعبہ میرے ہاتھوں سے سرانجام پائی، اس نے مجھے اپنی تمام تلوقات پر فضیلت بخشی، اس نے دنیا میں مجھے اولاد آدم کا پیشوایا لیا جبکہ آخرت میں قیامت کی زینت قرار دیا، جب تک میں جنت میں داخل نہ ہو جاؤں اس نے دیگر انبیاء پر اس میں داخل ہونے پر پابندی لگادی اور اسی طرح دیگر انبیاء کی امتوں پر جنت میں داخل ہونے پر اس وقت تک پابندی لگادی جب تک میری امت اس میں داخل نہ ہو جائے، میرے بعد خافت کو میرے اہل بیت کے لئے مقرر کیا یہاں تک کہ صور پھونکا جائے، پس جو شخص میری بات کا انکار کرے اس نے خدائے بزرگ کے ساتھ گفر کیا۔

(۲) حضرت علی اور ان کے چاهنے والوں کو نو خوبیاں عطا کی گئیں: عمار ابن حسن اسروشی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: علی ابن محمد ابن عصمة نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: احمد ابن محمد طبری نے مکہ میں ہم سے روایت بیان کی، کہا: حسین ابن لیث رازی نے سنان ابن فرش اٹلی کے ذریعے ہم سے روایت بیان کی، اس نے ہمام ابن یحییٰ سے، اس نے قاسم ابن عبد اللہ سے، اس نے عبد اللہ ابن محمد ابن عقیل سے، اس نے جابر ابن عبد اللہ انصاری سے نقل کیا کہ اک روز میں نبی کی خدمت میں موجود تھا کہ آپ نے یہاں کیک حضرت علی کی جانب اپنا رخ کیا اور فرمایا: اے الواحش، کیا میں تمہیں کوئی خوشخبری سناؤں؟ مامن نے فرمایا: جی ہاں، اے اللہ کے رسول، تو رسول نے فرمایا: یہ جو سچی اللہ جعل جمال کی جانب سے مجھے بخیر، اے رہبے ہیں کہ اس نے تمہارے شیعوں اور چاہنے والوں کو نو خوبیوں سے نوازا ہے: موست کے وقت آسانی، وحشت کے وقت انس، تاریکی کے موقع پر پور، جزء فرع کے وقت امن، میزان اعمال کے موقع پر انصاف، پل صراط پر سے گزرنا اور تمام لوگوں سے پہلے جنت میں داخل ہونا؛ ان کے نوران کے آگے اور ان کی دامنی جانب حرکت کر رہے ہوں گے۔

(۳) حضرت فاطمہ بنت محمدؐ کے خدا کے ہاں نو نام ہیں: محمد ابن موسی ابن متوکل نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: علی ابن حسین سعد آبادی نے احمد ابن الی عبد اللہ برقی کے ذریعے ہم سے روایت بیان کی، کہا: عبد العظیم ابن عبد اللہ حنی نے مجھ سے روایت بیان کی، کہا: حسن ابن عبد اللہ ابن یونس نے یونس ابن ظیان سے روایت بیان کی کہ نام حضرت صادقؑ نے فرمایا: حضرت فاطمہؓ کے اللہ عز و جل کے ہاں نو نام ہیں: فاطمہؓ، صدیقہؓ، مبارکہؓ، طاہرہؓ، زکیہؓ، راضیہؓ، مرضیہؓ، حمد اللہ اور زہراءؓ۔ اس کے بعد امام نے فرمایا: کیا تم جانتے ہو کہ فاطمہؓ نام کی کیا تغیری ہے؟ میں نے کہا: اے میرے آقا، مجھے بتائیں، امام نے فرمایا: یعنی شریز سے محفوظ، بعد ازاں امام نے فرمایا: اگر حضرت علیؑ اُن سے شادی نہ کرتے تو تا قیامت آدم سے لے کر آخڑی انسان تک روئے زمین پر اُن کا کوئی کفو (ہم پلہ) نہ ہوتا!

﴿۴﴾ اللہ عز و جل نے امیر المؤمنین<sup>ؑ</sup> کو ایسی نو خوبیاں عطا کیں جو سوانح حضرت محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کرے اور کسی کو عطا نہ کیں: میرے والدے ہم سے روایت بیان کی، کہا: سعد ابن عبد اللہ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: احمد ابن حسین ابن سعید نے کہا: مجھ سے احمد ابن ابراء تھا اور احمد ابن زکریا نے محمد ابن فہم کے ذریعے ہم سے روایت بیان کی، اس نے یہاں والدین ابراہیم اور احمد ابن زکریا سے انہوں نے محمد ابن قاسم سے اور اس نے ہمارے اصحاب میں سے کسی سے لشکر کیا کہ اس نے امام جعفر صادقؑ کو یہ بتاتے سننا کہ امیر المؤمنین نے فرمایا: خدا کی قسم، مجھ سے اللہ تبارک و تعالیٰ نے نہ خصوصیات عطا کیں جو سوانح نبیؐ کے اور کسی کو عطا نہ ہوئیں: میرے لئے راہیں کھول دی گئیں اور میں نے حسب نسب جان لیے، میرے لئے بادلوں کو روانہ نیا نیا اور میں نے موٹ اور بادلوں میں گرفتار ہوں اور فصل الخطاب کو جان لیا، میں نے اپنے پروردگار کے اذن سے ملکوت پر نظر دالی تو مجھ سے تعلیم اور میرے بعد کل دل کی چیز مجھ سے پوشیدہ نہ رہی، میرے والدیت کے ذریعے اللہ نے اس امت کے لئے ان کا دین کام کر دیا، ان پر فتحیں تمام کر دیں اور ان کے اسلام قبول کرنے پر راضی ہو گیا اس لئے کہ جس روز حضرت محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر امر والدیت نازل ہوا فرمایا: اے محمد (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) ان لوگوں کو بتا دو کہ آج کے دن میں نے ان کے لئے ان کے دین کو کمل کر دیا اور بطور دین میں نے ان کے اسلام لائے کو پسند کر لیا اور میں نے ان پر اپنی فتحت تمام کرو، یہ سب اللہ کے مجھ پر احسان کرنے کی وجہ سے ہے اور ساری تعریفیں اسی کے لئے مخصوص ہیں۔

﴿۵﴾ نبیؐ کو حضرت علیؓ کے متعلق نو خوبیاں عطا کی گئیں: میرے والدے مجھ سے روایت بیان کی، کہا: سعد ابن عبد اللہ نے یعقوب ابن زید کے ذریعے ہم سے روایت بیان کی، اس نے محمد ابن ابی ثوری سے، اس نے ابراہیم کرخی سے، اس نے محمد ابن مسلم سے، اس نے ابو حمزہ ثمانی سے، اس نے حسن ابن عطیہ سے، اس نے عطیہ سے، اس نے یہاں ارقم سے یہاں کہ رسول خدا نے حضرت علیؓ سے فرمایا: اے علیؓ، مجھے تمہارے متعلق نہ خصوصیات عطا ہوئی ہیں: تین دنیا میں، تین آخرت میں اور دو ان میں سے تمہارے لئے مخصوص ہیں جبکہ باقی ایک خصوصیت کے متعلق میں تمہارے لئے فکر مند ہوں۔ دنیا میں عطا کی تیس تین خصوصیات یہ ہیں: تم میرے وصی: مجھے پر جمِ حمد اعطایا جائے گا اور میں میرے جانشین ہو اور میرے قرضوں کو ادا کرنے والے ہو۔ آخرت میں عطا کی تیس تین خصوصیات یہ ہیں: مجھے پر جمِ حمد اعطایا جائے گا اور میں اسے تمہارے پر دکر دوں گا درحالیکہ حضرت آدم اور ان کی ذریت میرے پرچم تک ہوں گے تم بہتر کنجیوں میں میری اعانت کرو گے اور میں تمہیں جس کے بارے میں تم چاہو گے اپنی شفاعت کا اختیار دوں گا۔ پس تمہارے لئے مخصوص دو خصوصیات یہ ہیں: تم میرے بعد نہ کبھی کفر اختیار کرو گے اور نہ ہی مگراہ ہو گے اور تمہاری جس خصوصیت کے بارے میں فکر مند ہوں وہ یہ ہے کہ اے علیؓ میرے بعد قریش تم سے بے وفا کی کریں گے۔

ہم سے حسین ابن یحییٰ بھائی نے روایت بیان کی، کہا: ہم سے میرے والدے روایت بیان کی، کہا: ہم سے ابوذر رضی نے روایت بیان کی، کہا: ہم سے احمد ابن قاسم نے روایت بیان کی، کہا: ہم سے قطن ابن بشیر نے روایت بیان کی، کہا: ہم سے جعفر نے روایت بیان کی، کہا: ہم سے یعقوب ابن فضل نے شریک ابن عبد اللہ ابن عبد الرحمن حزنی سے روایت بیان کی، اس نے اپنے والدے نسل کیا کہ رسول خدا نے فرمایا: مجھے علیؓ کے متعلق نہ خصوصیات عطا کی گئیں: تین دنیا میں، تین آخرت میں، دو کے بارے میں مجھے امید یہ ہے کہ وہ اسی سے مخصوص ہیں جبکہ ایک کے بارے میں مجھے ڈر ہے۔ دنیوی تین خصوصیات یہ ہیں: دو میری شرمنگاہ کو پوشیدہ رکھے گا، وہ میرے خاندان والوں کے امور پر اپنے

گا اور میرے خاندان میں میرا وسی ہے، البتہ آخر وی تین خصوصیات یہ ہیں: مجھ پر تم حمد عطا ہو گا تو میں اسے اٹھانے کے لئے دوں گا، شفاعت کے موقع پر میں اس پر تنکیہ کروں گا اور مناقب الحجت (بہشتِ نجیب) میں وہ میری اعانت کرے گا۔ وہ دونوں خصوصیات جس کے بارے میں مجھے امید ہے کہ وہ اس سے مخصوص ہیں وہ یہ ہیں کہ میرے بعد نہ گزر اختیار کرے گا اور نہ ہی مگرا ہو گا البتہ وہ خصوصیت جس کے بارے میں مجھے ڈربے وہ یہ ہے کہ قریش میرے بعد اس کی بیعت کو توڑ دیں گے۔

﴿۶﴾ نو چیزوں کے لئے نو آفسیں ہیں: میرے والد نے مجھ سے روایت بیان کی، کہا: سعد ابن عبد اللہ اور عبد اللہ ابن جعفر تمیری دونوں نے ہم سے باروں ابن مسلم سے روایت بیان کی، اس نے مسuda ابن صدقہ ربعی سے، اس نے امام جعفر صادق سے، انہوں نے اپنے والد بزرگوار سے، انہوں نے اپنے اجداد سے اور انہوں نے حضرت علی ابن ابی طالب علیہم السلام سے نقل کیا ہے کہ رسول خدا نے فرمایا: بات چیت کی آفت جھوٹ ہے، علم کی آفت فراموشی ہے، بُرْدَابَرِی کی آفت بے وقوفی ہے، عبادت کی آفت سُستی و کامی ہے، بذلِ خبی کی آفت ذینگ مارنا ہے، شجاعت کی آفت تم کرنا ہے، سخاوت کی آفت احسان جتنا ہے، زیبائی کی آفت اترانا ہے اور حسب نسب کی آفت فخر کرنا ہے۔

﴿۷﴾ بُونی کھجوروں میں نو خصوصیات پانی جاتی ہیں: میرے والد نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن یحییٰ عطار نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو عیداء ابی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: علی ابن زیارات نے ہم سے عبید اللہ ابن عبد اللہ سے روایت بیان کی، اس نے کسی دوسرے شخص سے نقل کیا اور اس نے امام جعفر صادق سے نقل کیا کہ امیر المؤمنین نے فرمایا: اک مرتبہ ہم رسول خدا کی خدمت میں تھے یا کیا یک عبد القیس کا ایک وفادار آپ سے ملاقات کے لئے آیا اور سلام کیا، اس کے بعد انہوں نے آپ کے حضور میں کھجوریں پیش کیں تو آپ نے دریافت کیا: صدقہ ہے یا بدی؟ انہوں نے کہا نہیں، بلکہ یہ ہری ہے اے اللہ کے رسول۔ آپ نے فرمایا: یہ کس قسم کی کھجوریں ہیں؟ ان لوگوں نے جواب دیا: برلن کھجوریں ہیں تو آپ نے فرمایا: تمہاری ان کھجوروں میں خصوصیات پانی جاتی ہیں۔ یہ جبریلؑ مجھے خبر دیتے ہیں کہ اس کھجور میں خصوصیات پانی جاتی ہیں: منہ کو خوشبودار بناتی ہے، معدہ کو پاک کرتی ہے، کھانا بضم کرتی ہے، قوت سماحت و قوت بصارت میں اضافہ کرتی ہے، پشت مضبوط کرتی ہے، شیطان کو دیوانہ پر پیشان کر دیتی ہے، اللہ عز وجل کے قریب کرتی ہے اور شیطان سے دور کرتی ہے۔

﴿۸﴾ اس امت سے نو چیزوں کی باریس نہیں ہو گی: محمد ابن الحماد بن حمیع عطار نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: سعد ابن عبد اللہ نے یعقوب ابن یزید کے ذریعے ہم سے روایت بیان کی، اس نے حماد ابن حمیل سے، اس نے حمزہ ابن عبد اللہ سے، اس نے امام جعفر صادق سے نقل کیا کہ رسول خدا نے فرمایا: میری امت سے ٹوچیزوں میں بانیہ س نہیں ہو گی: خطا، بھول، جب اُن پر زبردستی کی جائے، جس بات کو نہیں جانتے، جو ان کے بس کی نہیں، جس کو کرنے پر مجبور ہیں، حسد، فال بدل، مخلوقات کے بارے میں وسو سے پغور و فکر کرنے پر بشرطیکہ ہونوں سے کوئی بات نہ کرے۔

(شرح: مطلب یہ ہے کہ وہ افعال جن میں موافذہ اور جواب دی ہوتی ہے اگر ان کا ارتکاب کیا جائے تو اس میں موافذہ اور باریس کا سامنا کرنا ہوتا ہے۔ مثلاً شراب حرام ہے اور اس کے پیسے پر حد شرعی کا سامنا کرنا پڑتا ہے لیکن اگر خطا سے یا بھول کریا کسی دوسرے کی زبردستی یا اضطرار کی حالت میں مانند لشکری اور پانی کے نہ ہونے یا نہ جانتے ہوئے پی لی جائے تو سزا اور حد نہیں جائزی کی جائے گی۔

- حسد اور بہ شغلی کہ جو دل میں ہوتے ہیں اور ان کا اطلباء کی جائے تو کوئی حد نہیں ہے۔

۔ مغلوق کے بارے میں وہ سوتے متصود فاسد خیالات ہیں جو کہ ذہن میں آتے ہیں جیسے خدا کو اس نے پیدا کیا کہ پیدا ہوا، یہ شیطانی خیالات ہیں اور جب تک زبان پر نہ آئیں گناہ یا باز پس کا باعث نہیں ہوتے)۔

**﴿۹﴾ نوجیزوں کی ممانعت:** ابوحنیفہ بن ابی حمیر ابن محمد ابن حمزہ ابن عمارہ حافظ نے اپنے مکتوب میں مجھے خبر دی کہ سالم ابن سالم اور ابو عدویہ کہتے ہیں کہ ابو خطاب نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ہارون ابن مسلم نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: قاسم ابن انصاری نے امام محمد تقیٰ کے ذریعے ہم سے روایت بیان کی، انہوں نے اپنے والد بزرگوں امام علی رضا سے، انہوں نے امام حسین سے روایت نقل کی کہ جس وقت رسول خدا نے خبر کو فتح کیا تو آپ نے اپنی کمان مغلوائی اور اس کے دستہ پر تکیدے کر لند کی حمد و ثناء بیان کی، خدا کی جانب سے اپنی فتح اور اس کی نصرت کا ذکر کیا اور وہ چیزوں کی ممانعت فرمائی: فاحش کی اجرت، فرج پوچھنے سے مادہ کو پچھہ رہنے کی کمائی (غیبیۃ الفحول)، سونے کی اگلوچی، کتنے کی فروخت، ارغوانی زینیں؛ ابو عدویہ کہتا ہے سرخ زینیں، قسی لباس پہنانا (یہ وہ لباس ہیں جو شام میں بُنے جاتے ہیں)، درندوں کا گوشت کھانا، سونے کو سونے اور چاندنی کے عوض فروخت کرنا جبکہ ان میں سے کسی ایک کی مقدار زیادہ ہو اور بحوم کا مطالعہ۔

**(شرح:** کیونکہ قاعده خیر میں عوائقوں کی حرام کمالی کھانے کا دستور تھا اور مال و دولت بھی موجود تھا چاندنی مسلمانوں کے ہاتھوں اس کی فتح کے بعد ممکن تھا کہ یہ برے افعال مسلمانوں میں ہمیں سرایت کر جاتے اس لئے پیغمبر اسلام نے یا حکام ان کے گوش زد کیے اور ان کو ان امور کے ارتکاب سے منع کیا جو یہودیوں کے درمیان اور خیبر کے قلعوں کے فتح ہونے سے قبل وہاں راجح تھے۔ ان امور میں سے کئی، جیسے سونے کی اگلوچی ہاتھ میں پہننا اور زنا کی اجرت اور درندوں کا گوشت کھانا فقہ اسلامی میں حرام قرار دیا گیا ہے اور ان میں سے بعض جیسے جانور کی جفتی کی اجرت اور سرخ زین کے استعمال کو کروہ شمار کیا گیا ہے)۔

**﴿۱۰﴾ گنہگار کو نو گھنٹوں کی مہلت دی جاتی ہے:** حسن ابن محمد ابن سعید بأشی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: فرات ابن ابراہیم ابن فرات کو فی نہ ہم سے روایت بیان کی، کہا: مجھے سے محمد بن ظہیر نے روایت بیان کی، کہا: ہم سے حسن ابن علی عبدی عرف ابن قاری نے روایت بیان کی، کہا: ہم سے سہل ابن عبد الوہاب نے روایت بیان کی، کہا: عبد القدوں نے سلیمان ابن مہران کے ذریعے ہم سے روایت بیان کی کہ امام جعفر صادق نے فرمایا: جب کوئی شخص کسی نیکی کا ارادہ کرتا ہے تو اس کے نامہ اعمال میں ایک نیکی لکھدی جاتی ہے اور اگر اس نیکی کو بجا لائے تو وہ نیکیاں اس کے نامہ اعمال میں لکھی جاتی ہیں؛ جبکہ اگر کوئی شخص کسی بُرائی کا ارادہ کرتا ہے تو اس کے نامہ اعمال میں کچھ نہیں لکھا جاتا اور اگر اس بُرائی کو ناجام دیتا ہے تو اسے نو گھنٹوں کی مہلت ملتی ہے، پس اگر وہ اس پر نادم ہو کر مغفرت طلب کر کے (حقیقی) تو بکریتاتا ہے تو اس کے نامہ اعمال میں کچھ نہیں لکھا جاتا، لیکن اگر وہ نادم ہو اور نہیں تو بکریتے تو اس کے نامہ اعمال میں ایک بُرائی لکھدی جاتی ہے۔

**﴿۱۱﴾ امام حسین ابن علی کی نو اولاد ائمہ ہیں:** میرے والد نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ہم سے علی ابن ابراہیم ابن باشم نے اپنے والد سے روایت بیان کی، اس نے محمد ابن الی عمری سے، اس نے سعد ابن غزوان سے، اس نے ابو بصیر سے اور انہوں نے امام محمد باقر سے کہ حضرت حسین ابن علی کے بعد نو ائمہ ہوں گے اور ان کے نویں ان کے قائم ہیں (جبل اللہ فرجہ الشریف)۔

**﴿۱۲﴾ نبی کی وفات کے موقع پر آپ کی نو بیویاں حیات تھیں:** محمد ابن ابراہیم ابن الحنفی طالقانی نے ہم سے بہت سی بیویاں کی حسبیں: علی (وہ حسین بن سلمہ) نے بھت سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن زکریا، جو نبی نے بعض ائمہ ایں عمارہ کے ذریعے اس

سے روایت بیان کی، اس نے اپنے والد سے نقل کیا کہ حضرت ابو عبد اللہ امام عفر صادق نے فرمایا: رسول خدا نے پدرہ عورتوں کے ساتھ شادیاں کیں کہ جن میں سے دو کا انتقال آپ کی حیات میں ہوا اور ان میں سے تیرہ کے ساتھ رخصتی ہوئی ور حالیہ آپ کی وفات کے وقت تو باحیات تھیں، لہذا جن دو کے ساتھ رخصتی نہیں ہوئی وہ عمرۃ اور سینا (ایک نسخہ میں شباء ہے) ہیں جبکہ جن تیرہ کے ساتھ رخصتی ہوئی ان میں پہلی حضرت خدیجہ بنت خویلد ہیں، ان کے بعد سودہ بنت زمعہ، ان کے بعد ام سلمہ اور ان کا اسم رسمی بند بنت الی امیہ تھا، ان کے بعد ام عبد اللہ عائشہ بنت ابو بکر، بعد از یہ رخصتہ بنت عمڑ، بعد از یہ بنت خزیمہ بنت حارث ام امسا کہن، ان کے بعد نبیت بنت جوش، ان کے بعد ام جبیب رملہ بنت الی سفیان، ان کے بعد میمونہ بنت حارث، ان کے بعد نبیت بنت عیسیٰ، ان کے بعد جویریہ بنت حارث، ان کے بعد صفیہ بنت حبیبیہ ابن اخطب۔ نیز جنہوں نے اپنے آپ گواز خود رسول خدا کو بخش دیا تھا وہ تھیں خولہ بنت حکیم سلمی۔ آپ کی دو کنیریں بھی تھیں جنہیں آپ نے اپنی ازدواج کے ساتھ تقسیم کیا ہوا تھا: ماریہ قبطیہ اور سیحانہ نند قیہ۔

نبی کی وفات کے وقت بتووازیاں جن باحیات تھیں وہ ہیں: عائشہ، رخصتہ، ام سلمہ، نبیت بنت جوش، میمونہ بنت حارث، ام جبیب بنت الی سفیان، صفیہ بنت حبیبیہ ابن اخطب، جویریہ بنت حارث اور سودہ بنت زمعہ، ان میں بھی سب سے افضل حضرت خدیجہ بنت خویلد اور ام سلمہ بنت الی امیہ اور ان کے بعد میمونہ بنت حارث ہیں۔

(۱۳) **امیر المؤمنین نے نو کلمے ارشاد فرمائے:** ابو محمد حسن بن حمزہ علوی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: یوسف ابن محمد طبری نے مجھ سے کہل ایں بحرۃ سے روایت بیان کی، کہا: ہم سے دعیے نے زکریا ابن الی زائد سے روایت بیان کی، اس نے عامر شعیی سے نقل کیا کہ امیر المؤمنین نے فی البدیرہ وہ ایسے کلے ارشاد کیے جنہوں نے بلا غلت کی آنکھیں کو خیرہ کر دیا، ذہبائے حکمت سُفتہ ہو گئے اور بالعموم ارباب بلا غلت اس قسم کے جملے ادا کرنے سے قادر ہے حتیٰ کہ ان میں سے کسی ایک کل مثال پیش کرنا بھی ممکن نہیں: تمین کلے مناجات ہیں، تمین حکمت آمیز اور تین ادب کے متعلق۔

**مناجاتی کلمہ:** الہی کفی بی عزاً ان اکون لک عبداً اے پر درگار، میرے لئے یہی عزت کافی ہے کہ میں تیرابندہ ہوں، و کفی بی فخرًا ان تکون لی ربأ: اور میرے لئے یہی شرکافی ہے کہ تو میرا پائے اللہ ہے، انت کما احباب فاجعلنی کما تحب: ٹوباکل ویسا ہے جیسا میں چاہتا ہوں، لہذا مجھے بھی ویسا بادے جیسا تو چاہتا ہے۔

**حکمت آمیز کلمہ:** قيمة کل امرء ما یحسنه: ہر انسان کی قیمت اس کی نیکیاں ہیں؛ و ما هلک امرء عرف قدرہ: اور وہ شخص ہلاک نہیں ہوتا جو اپنی قدر جانتا ہے؛ والمرء مخبوء تحت لسانہ: نیز انسان اپنی زبان کے نیچے پوشیدہ ہے۔

**ادسی کلمات:** امنی علی من شست تکن امیرہ: جس پر چاہے احسان کرو لو کہ تم اس کے امیر ہیں جاؤ گے؛ و احتجج الی من شست تکن اسیروہ: جس سے چاہے اپنی ضرورت پوری کرو لازک تم اس کے اسیہ ہیں جاؤ گے؛ واستغن عنمن شست تکن نظریہ: جس سے چاہے ہے نیاز ہو جاؤ کہ تم اس کی نظیر ہو جاؤ گے۔

(۱۴) **لڑکی کا سین بلوغت نو سال ہے:** سیرے والد نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن یعنی عطار نے ہم سے احمد ابن محمد ابن عیشی سے روایت بیان کی، اس نے اپنے والد سے اس نے صنومن اسی بھی تھے اس نے موتی اتنے بڑے تھے اس نے زراہ تھے تھیں یہاں

کہ امام محمد باقرؑ نے فرمایا: لڑکی کے ساتھ ہمستری نہ کرو یہاں تک کہ وہ تو یادِ سال کی ہو جائے اور راوی کہتا ہے: میں نے آپ کو یہ کہتے سنائے کہ یاد کر۔

(شرح: یہ رکاوٹ لڑکی کی استعداد کی رو سے ہے کہ بھی نوسال کی بالغ ہو جاتی ہے اور تو انائی رکھتی ہے اور کبھی دس سال میں بالغ ہوتی ہے اور پھر اس میں تو انائی پیدا ہوتی ہے۔ امام شافعی نے فرمایا کہ جو کوئی اسی لڑکی سے جو بھی نوسال کی نہ ہوگی ہو خول کرے اور اس لڑکی میں عیب پیدا ہو جائے تو وہ اس کا ضامن ہوگا)۔

محمد ابن حسن ابن احمد ابن ولیدؓ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن حسن صفاری نے یعقوب ابن زید کے ذریعے ہم سے روایت بیان کی، اس نے محمد ابن ابی عسیر سے، اس نے حماد بن عثمان سے، اس نے عبداللہ بن علی حلی سے نقل کیا کہ امام جعفر صادقؑ نے فرمایا: جو شخص نوسال کے ساتھ ہمستری کرے اور اس لڑکی میں کوئی عیب پیدا ہو جائے تو وہ ضامن ہے۔

میرے والدؑ نے کہا: علی ابن ابراہیم ابن ہاشم نے اپنے والد کے ذریعے ہم سے روایت بیان کی، اس نے محمد ابن ابی عسیر سے اور انہوں نے ایک سے زائد افراد سے نقل کیا کہ امام جعفر صادقؑ نے فرمایا: عورت نوسال کی عمر میں بالغ ہوتی ہے۔

(شرح: امام شافعی نے فرمایا: نوسال کی عمر میں عبادات کی انجام دی اس پر واجب ہو جاتی ہے لیکن معاملات اور نکاح میں احکام کی رو سے اس کی ذمہ داری مختلف ہے)۔

﴿۱۵﴾ عدت میں بیٹھی ہونی طلاق یا فہم عورت نو طلاقوں کرے بعد اس کرے شوہر کرے لئے ہمیشہ کرے لئے حرام ہو جاتی ہے: محمد ابن حسن نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن حسن ابن احمد بن ولیدؓ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن حسن صفاری نے احمد ابن محمد بن عیینی کے ذریعے ہم سے روایت بیان کی، اس نے محمد ابن خالد بر قی سے، اس نے قاسم ابن محمد جوہری سے، اس نے علی ابن ابی حزہ سے، اس نے ابو عصیر سے نقل کیا کہ میں نے امام جعفر صادقؑ سے اس عورت کے متعلق سوال کیا جس کو طلاق دی گئی ہو، پھر رجوع کیا گیا ہو، پھر طلاق دی گئی ہو تو امام نے فرمایا: اس کے شوہر کے لئے حال نہیں رہی یہاں تک کہ کسی اور سے شادی پھر طلاق دی گئی ہو، پھر رجوع کیا گیا ہو اور پھر طلاق دی گئی ہو تو امام نے فرمایا: اس کے شوہر کے لئے حال نہیں رہی یہاں تک کہ کسی اور سے شادی کرے؛ نیز وہ عورت جسے اس کا شوہر تین طلاق دے دے اور ایک دوسرا مرد اس سے شادی کرے اور پھر اسے سنت رسولؐ کے مطابق طلاق دے دے اور پھر وہ عورت اپنے پہلے شوہر کی طرف رجوع کرے اور وہ اسے تین مرتبہ طلاق دے دے اور کوئی اور اس سے شادی کرے اور پھر اسے طلاق دے دے دی جائے اور پھر سے وہ عورت اپنے پہلے شوہر کی طرف رجوع کرے اور وہ اسے تین مرتبہ سنت رسولؐ کے مطابق طلاق دے دے اور پھر وہ عورت نکاح کرے تو یہ اسی عورت ہوگی جو اپنے پہلے شوہر کے لئے ہرگز حال نہیں ہوگی۔ اسی طرح جو عورت ملاعنةٰ واقع ہو وہ بھی اپنے شوہر کے لئے ہرگز حال نہیں ہوتی۔

(۱) ملاعنة: جب مرد اپنی بیوی پر زنا کی تہمت لگائے تو اسے تہمت کی سزا سے بچنے کے لئے چار مرتبہ کہنا پڑتا ہے: میں نے جس امر میں اس عورت کو نسبت دی سے خدا کی قسم میں اس میں سچا ہوں اور پانچویں مرتبہ کہنا پڑتا ہے: اگر میں جھوٹا ہوں تو خدا کی مجھ پر لعنت ہو اور اگر عورت چاہے کہ سنگاری کے عذاب سے محفوظ رہے تو اسے چار مرتبہ کہنا پڑتا ہے: میں خدا کی قسم کھا کے کہتی ہوں کہ میرا شوہر اس الزام کے لگانے میں جو اس نے مجھ پر آگیا ہے سچا ہو تو خود مجھ پر خدا کا عذاب

نازل ہو۔ ملاحظہ ہو سو رہ نور آیات ۶۳ تا ۹۰)۔

﴿۱۶﴾ زکوٰۃ تو چیزوں پر واجب ہے: محمد ابن حسن ابن احمد ابن ولید نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن محبیع عطا رفے محمد ابن احمد ابن محبیع ابن عمر ان اشعری کے ذریعے ہم سے روایت بیان کی، اس نے مویٰ ابن عمر سے، اس نے محمد ابن شنان سے، اس نے ابوسعید قماط سے اور اس نے نقل کیا کہ امام جعفر صادق نے فرمایا: رسول خدا نے تو چیزوں پر زکوٰۃ عائد کی اور اس کے علاوہ کسی چیز پر نہیں: گندم، بون، کھجور، کشمش، سونا، چاندی، گائے، بھیڑ، کبری اور اونٹ، پس سائل نے کہا: مکنی کے دانے کا کیا؟ تو امام غضینا ک بھوئے اور پھر فرمایا: بخدا، رسول خدا کے زمانے میں بھی تل، بکنی، باجرہ اور ایسی دیگر تمام چیزوں میں موجود تھیں۔ عرض کی گئی: اوگ کہتے ہیں کہ یہ سب چیزوں رسول خدا کے زمانے میں نہیں تھیں اور صرف مذکورہ چیزوں پر زکوٰۃ عائد کرنے کی وجہ ہی تھی کہ ان کے علاوہ کوئی چیز آپ کے ذریعے نہیں پائی جاتی تھی تو امام غضینا ک بھوئے اور فرمایا: جھوٹ کہتے ہیں یہ لوگ! کیا جو چیز موجود ہواں کے علاوہ کسی چیز پر معافی ہو سکتی ہے؟ بلکہ نہیں، خدا کی قسم میں ان مذکورہ (تو) چیزوں کے علاوہ کسی ایسی چیز نہیں جاتا جس پر زکوٰۃ واجب ہو؛ اب جو چاہے اس پر لیکھیں کر لے اور جو چاہے اس سے انکار کرے۔

میرے والد نے ہم سے روایت میاں کی، تھا: ہم سے سعد ابن عبد الله نے احمد ابن محمد بن حنبل سے روایت میاں کی، اس نے احمد بن محمد بن حنبل سے روایت میاں کی، اس نے احمد ابن محمد بن حنبل سے روایت میاں کی، اس نے جیل سے قصہ کیا کہ میں نے امام جعفر صادق سے سوال کیا کہ زکوٰۃ کتنی چیزوں پر واجب ہے؟ تو آپ نے فرمایا: نو چیزوں پر اور ان پر رسول خدا نے عائد کی تھی اور ان کے علاوہ دیگر چیزوں پر سے زکوٰۃ معاف ہے۔ اس پر طیار نامی ایک شخص نے کہا: ہمارے ہاں داؤں میں سے ایک شے پائی جاتی ہے جسے ہم چاول کہتے ہیں تو امام جعفر صادق نے فرمایا: ہے، ہے بان بھی بے شمار دانے پائے جاتے ہیں تو اس شخص نے آپ سے کہا: کیا ان پر زکوٰۃ واجب ہے؟ تو امام نے فرمایا: کیا میں نے تمہیں نہیں کہا کہ رسول خدا نے ان چیزوں کے علاوہ دیگر تمام چیزوں پر سے زکوٰۃ معاف کر دی ہے؟ سونا، چاندی، تین قسم کے حیوانات (لواث، گائے، بحیرہ کبری) اور وہ جنہیں زمین اگلتی ہے، لندم، بو، کشش اور کھجور۔

۱۷) نو افراد پر سے نماز جمعہ ساقط ہے: محمد ابن حسین ابن احمد ابن دیہے جم سے روایت بیان کی، کہا، محمد ابن حسن صفاری نے ہم سے روایت بیان کی، کہا، احمد ابن محمد ابن عیسیٰ نے عبدالحسن ابن ابی الحسن اور حسین ابن سعید کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، انہوں نے حجاج ابن عیسیٰ سے، اس نے حریز سے، اس نے ذرا رہا ابن امین سے نقل کیا کہ امام محمد باقرؑ نے فرمایا: بلاشبہ اللہ مولانا نے ایک جمعہ سے دوسرے جمعہ کے درمیان پینتیس (۳۵) نمازیں واجب کیں اور ان میں سے صرف ایک ایسی نماز ہے جسے اللہ نے باجماعت فرش قرار دیا اور وہ ہے نماز جمعہ مگر نو افراد پر سے ساقط کر دیا: نابالغ، بوڑھا شخص، دیوانہ، مسافر، غلام، عورت، مریض، نامینا اور وہ شخص جو نماز جمعہ کے مقام سے دو فرائح کے فاصلے پر ہو۔ نیز نماز جمعہ میں قرأت بلند آواز سے (جہریہ) کی جائے گی اور اس دل غسل واجب ہے۔ اس کے علاوہ امام جماعت پر لازم ہے کہ اس نماز میں دو قوت پڑھے: پہلی رکعت میں رکوع سے پہلے اور دوسری رکعت میں رکوع کے بعد۔

﴿١٨﴾ نو چیزیں فراموشی (لیسیان) پیدا کرتی ہیں: میرے والدے کے ہمراں عبداللہ بن محمد اور عتیقی اور عبد اللہ ابن عبداللہ ہلقان کے ذریعے ہم سے روایت بیان کی، اس نے درست ابن ابی منصور سے، اس نے ابراہیم ابن عبدالحمید سے لفظ کیا کہ امام کاظم نے فرمایا: نو چیزیں لیسیان کا موجب بنتی ہیں: خوش بیب کے ناتا، دخنیا کا حاذ، بیتھنے کا حصہ، پوتے کا جسم، کوئی ناتکشم۔ ہوتے ہوئے پرانی میں پیش کرنا قبروں پر

لکھی تحریر پڑھنا، دعورتوں کے درمیان چلنا، جوں پھینکنا اور گزہ کی میں فصل کھلونا۔

ابو الحسن محمد ابن علی اہن شاہ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو حامد احمد ابن محمد ابن احمد ابن صالح تھیں نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: میرے والد نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: انس ابن محمد ابو مالک نے اپنے والد کے ذریعے ہم سے روایت بیان کی، اس نے امام جعفر صادق سے، انہوں نے اپنے والد بزرگوار سے، انہوں نے اپنے جد سے، انہوں نے حضرت علی ابی طالب سے نقل کیا کہ رسول خدا نے حضرت علی کو وصیت کرتے ہوئے فرمایا: اے علی، تو چیزیں نیاں کا سبب بنتی ہیں: ٹرش سیب کھانا، دھنیا کھانا، بیبر کھانا، چوہے کا جھونا کھانا، قبروں پر لکھی تحریر پڑھنا، دو عورتوں کے درمیان چلنا، جوں پھینکنا، گلڈی سے فصل کھلونا اور رسم برے ہوئے پانی میں پیش اب کرنا۔

﴿۱۹﴾ اُن نو نشانیوں کا تذکرہ جو اللہ عزوجل نے حضرت موسیٰ کو عطا کیں: میرے والد رضی اللہ عنہ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: سعد ابن عبد اللہ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن حسین ابن ابی خطاب نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو الحسن یزید ابن الحسن نے ہم سے روایت بیان کی کہ حس کا لقب شرق قہا، کہا: ہارون ابن حمزہ غنوی ہیرنی نے ہم سے امام جعفر صادق سے روایت بیان کی میں نے آپ سے ان نو نشانیوں کے بارے میں پوچھا جو حضرت موسیٰ کو عطا کی گئی تھیں تو امام نے فرمایا: نڈیاں، جوں، مینڈک، خون، طوفان، سمندر، پتھر، عصا اور ان کا ہاتھ۔ میرے والد نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: سعد ابن عبد اللہ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: احمد ابن حسینی نے حسن ابن محبوب کے ذریعے ہم سے روایت بیان کی، اس نے محمد ابن نعمان سے، اس نے سلام ابن مستیر سے، اس نے امام محمد باقرؑ سے اللہ عزوجل کے اس قول: ولقد آتینا موسیٰ تسع آیات بیبات (سورہ نبی اسرائیل ۱۰۱-۱۰۰) کے بارے میں نقل کیا: طوفان، نڈیاں، جوں، مینڈک، خون، پتھر، سمندر، عصا اور ان کا ہاتھ۔

﴿۲۰﴾ وہ افراد جو قائم آلِ محمد کے ہمراہ تشریف لائیں گے تاکہ بتدریج نو قبیلوں سے آپ کے انصار کی تعداد پوری ہو جائی: میرے والد نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: سعد ابن عبد اللہ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: یعقوب ابن یزید نے مصعب ابن یزید کے ذریعے ہم سے روایت بیان کی، اس نے عوام ابن زیر سے نقل کیا کہ امام جعفر صادق نے فرمایا: حضرت قائم آلِ محمد نو قبیلوں سے پینتالیس افراد کے ہمراہ تشریف لائیں گے: ایک قبیلہ سے ایک شخص، دوسرے قبیلہ سے تین، تیسراً قبیلہ سے چار، چوتھے قبیلہ سے پانچ، پانچویں قبیلہ سے چھ، چھٹے قبیلے سے سات، ساتویں قبیلہ سے آٹھ، آٹھویں قبیلہ سے ٹو اور اسی طرح... یہاں تک کہ ایک مقررہ تعداد جمع ہو جائے۔

## ﴿دسوان باب﴾

نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے دس اسماء ہیں: ابوحنیفہ بن علی، ابن شاہنہ، ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو بکر محمد بن احمد بغدادی بنا مدنے ہم سے روایت بیان کی، کہا: احمد ابن سخت نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن اسودوراق نے ایوب ابن سليمان کے ذریعے ہم سے روایت بیان کی، اس نے ابوالحسن تھی سے، اس نے محمد ابن حمید سے، اس نے محمد ابن منکدر سے، اس نے حضرت جابر ابن عبد اللہ سے نقل کیا کہ رسول خدا نے فرمایا: لوگوں میں سب سے زیادہ حضرت آدم سے شباہت میں رکھتا ہوں اور حضرت ابراہیم خلقت اور اخلاق دونوں اعتبار سے مجھ سے سب سے زیادہ شباہت رکھتے تھے اور اللہ عز وجل نے روئے عرش پر میرے وہ نام مرکھ۔ نیز اللہ نے ان ناموں کے ذریعے میری توصیف فرمائی، ہر اس پیغمبرؐ کی زبان سے میری بشارت دی جسے کسی قوم کی جانب مبعوث کیا، تو ریت میں میرے اسم کو نشر کیا، اہل تو ریت و انجیل کے درمیان میرا ذکر عالم کیا، مجھے اپنے آسمان میں لے گیا اور اپنے اسماء میں سے میرا نام مشق کیا الہذا میرا نام محمد تجویز کیا جبکہ وہ محدود ہے نیز میری امت کے بہترین آور میں مجھے مبعوث کیا، تو ریت میں میرا نام احیم ماد ماد تجویز کیا اور یہ توحید سے ہے الہذا توحید خدا کے ذریعے میری امت کے تن آگ پر حرام کر دیے، انجیل میں میرا نام احمد تجویز کیا الہذا آسمان میں میری تعریف کی جاتی ہے نیز میری امت کو تعریف کرنے والوں میں سے قرار دیا، زبور میں میرا نام صالح تجویز کیا، اللہ عز وجل نے میرے ذریعے روئے زمین پر سے پہلوں کی پرستش کو منادیا، قرآن میں میرا نام محمد تجویز کیا الہذا اپوری قیامت میں میری تعریف بیان کی جائے گی اور فعل قضاۓ میں میرے علاوہ کوئی دوسرا شفاعت نہیں کرے گا، موقف میں میرا نام موقف تجویز کیا (الہذا) میں لوگوں کو اللہ عز وجل کے سامنے کھڑا کروں گا، نیز میرا نام عاقب تجویز کیا کہ میں آخری (نبی) ہوں کہ جس کے بعد کوئی رسول نہیں آئے گا اور مجھے رسول رحمت، رسول توبہ اور رسول ملاحم (صاحب شمشیر) قرار دیا، میرا نام مقفی تجویز کیا کہ میں تمام پیغمروں کے بعد آیا اور میں قیم، کامل اور جامع ہوں، اللہ نے مجھ پر رسالت کا احسان کیا اور فرمایا: اے محمد، خدا تم پر رحمت کرے، بلاشبہ میں نے ہر رسول کو اس کی امت کے پاس ان کی زبان میں بھیجا حالانکہ میں نے تمہیں اپنی ہر سڑخ دسیا خلقت کی جانب مبعوث کیا، تمہاری نصرت ایسے زعب کے ذریعے کی کہ کسی اور کسی نہ کی، تمہارے لئے مال غنیمت حلال کیا حالانکہ تم سے پہلے کسی کے لئے حلال نہ کیا، تمہیں اور تمہاری امت کو اپنے عرش کے خزانوں میں سے ایک خزان عطا کیا: سورہ حمد اور خاتمہ سورہ بقرہ، تمہارے اور تمہاری امت کے لئے ساری زمین کو جائے سجدہ قرار دیا، اس کی مٹی کو پاک و طاهر قرار دیا اور تمہیں اور تمہاری امت کو تکمیر عطا کی اور تمہارے ذکر کو اپنے ذکر سے قریب کیا یہاں تک کہ تمہاری امت میں سے جب بھی کوئی میرا ذکر کرتا ہے تو میرے ذکر کے ساتھ ساتھ تمہارا ذکر بھی کرتا ہے، خوشانصیب تمہارے اور تمہاری امت کے لئے۔

میرے والد نے ہم سے روایت بیان کی، سعد ابن عبد اللہ نے احمد ابن عیسیٰ کے ذریعے ہم سے روایت بیان کی، اس نے حمیں ابن علی ابن فضال سے، اس نے ابن بکر سے، اس نے محمد ابن مسلم سے اور اس نے امام محمد باقرؑ سے نقل کیا کہ رسول خدا کے دس نام ہیں کہ ان میں سے پانچ قرآن میں ہیں جبکہ پانچ قرآن میں موجود نہیں۔ الہذا جو نام قرآن میں ذکر ہوئے ہیں وہ یہ ہیں: مسحوم، احمد، عبد اللہ، ینس اور نون جبکہ جو نام قرآن میں ذکر نہیں ہوئے وہ یہ ہیں: فاتح، خاتم، کافی، مقفی اور حاضر۔

﴿۲﴾ دس دروازوں پر آنسے جانے کی موزوں وجوہات: احمد ابن حسنقطان نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: احمد ابن محمد ابن سعید بدالی نے مجھ سے روایت بیان کی، کہا: میں ابن حسن ابن فضال نے اپنے والد کے ذریعے ہم سے روایت بیان کی، اس نے مردانہ بن مسلم سے، اس نے غایت ابن ابی صفیہ سے، اس نے سعد نظاف سے، اس نے اصحاب ابن بناہ سے نقیل کیا ہے کہ امیر المؤمنین نے فرمایا: زمانہ قدیم کے انہمدا فراہم کرتے تھے کہ دس دروازوں پر آنے جانے کے لئے کچھ مناسب وجوہات ہوتی ہیں: ان میں پہلا درخانہ کعبہ ہے کہ جو، اس کے حقوق اور اس کے فرض کو واکرنے کے لئے دوسرے لیے باہمیوں کے ذریں کہ جن کی اطاعت اللہ عزوجل کی اطاعت سے مسلک ہو؛ ان کا حق واجب ہے، ان کا فائدہ عظیم اور ضرر شدید ہے: تیرے علماء کے ذرپر کہ جن سے علم دین حاصل کیا جاسکے؛ چونچہ تنی افراد کے ذرپر کہ جو اپنے مال کو نیک نامی اور آخرت کی امید پر خرچ کرتے ہوں پانچویں بے عقل لوگوں کے ذرپر کہ جن کی حدائقات کے موقع پر ضرورت پر جائے اور ان سے اپنی ضروریات کو پورا کیا جائے: چھٹے ان شرفاء کے ذرپر جن سے قربت کی وجہان کی بیہت، مردگانی یا ضرورت کو پورا کرنا ہو؛ ساتویں ان افراد کے ذرپر کہ جن سے رائے اور مشورہ لینے میں فائدہ ظریح آتا ہو اور اس رائے کی بناء پر قوت ارادہ کو تقویت ملتی ہو اور اس طرح اپنی ضرورت کے لئے اقدام کرنے پر آمادہ ہو جائیں؛ آٹھویں ان موسیک برادران کے ذریں جن سے میل جوں واجب ہے اور ان کے حقوق کی ادائیگی لازم؛ نویں ان شہروں کے ذریں کہ جن کی خوشامد کرنے سے ان کے شرستے بچا جا سکتا ہو اور حیله، نرمی و مہربانی کرنے اور ان سے ملاقات کی وجہ سے ان کی عداوت کو دور کیا جاسکتا ہو؛ دسویں ان افراد کے ذریں کہ جن کی تحقیق سے فائدہ اٹھایا جاسکتا ہو، ان سے حسن ادب سیکھا جائے اور ان کی گفتگو سے اُنس حاصل کیا جائے۔

﴿۳﴾ اللہ تبارک و تعالیٰ نے قوانین عقل کو دس چیزوں سے مکمل کیا: محمد ابن عبد الرحمن رازی (ایک نسخی میں مردوزی ہے) مقرری نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو عمر محمد ابن حفصہ متبری جرجانی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو البکر محمد ابن حسن موصی نے بغداد میں ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن عاصم طریقی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو یزید عیاش ابن یزید ابن حسن ابن علی کمال، زید ابن علی کے غلام، نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: یزید ابن حسن نے ہمیں خبر سنائی، کہا: امام موسی کاظم نے اپنے والد بزرگوار امام جعفر صادق سے مجھے روایت بیان کی کہ آپ نے اپنے والد امام محمد باقر سے، انہوں نے اپنے والد امام زین العابدین سے، انہوں نے اپنے والد امام حسین سے، انہوں نے اپنے والد حضرت علی ابن ابی طالب علیہم السلام سے نقیل یا رسول خدا نے فرمایا: بے عنکبوت اللہ نے عقل کو توڑے خلق کیا جو اس کے اس کے علم میں پہلے سے مخزوں و پوشیدہ تھے جس کوئی نبی مرسل جانتا تھا اور نہ ہی مقرر فرشت، لہذا اس نے علم کو اس (عقل کا نفس، فہم کو اس کی روح، زندگی کو اس کا سر، شرم و حیا کو اس کی آنکھیں، حکمت کو اس کی زبان، مہربانی کو اس کی بہت اور حمدی کو اس کا قلب مقرر کیا، اس کے بعد دس چیزوں سے اُسے پُر کیا اور تقویت تکشی: یقین، ایمان، سدق، جمیعی، خلوص، مہربانی، بخشش، قیامت، تسلیم اور شکر، اس کے بعد فرمایا: یچھے جاتو عقل یچھے ہو گئی، فرمایا: آگے بڑھو تو وہ آگے بڑھ آتی، اس کے بعد عقل سے بہا کے بات کرو تو اس نے کہا: ساری تعریفیں مخصوص ہیں اس اللہ کے لئے جس کی کوئی ضد، شریک، شبیہ، ہم پیدا نہیں کیا اس ذات کی عظمت کے آگے بڑھتے جسکی ہوئی اور اس کے تابع فرمائی ہے۔ پس پروردگار نے کہا: میری مزت اور جیال کی قسم کر میں نے تجھ سے بہتر بناں، شریف یافتہ اور میرزاگی کو عقل نہیں کیا: میں تیرے ذریعے ہی باز پر اس اور عطا کر دیں گا اور تیرے ہی یہی میری مزت اور جیال کی قسم کر دیں گے، میں پیدا نہیں کی پرستش کی جائے گی، تھکے امید کی جائے گی۔ مجھے

طلب بیا جائے گا، مجھ سے ذرا جائے گا اور پہیز بیا جائے گا، یہی نہیں بلکہ ثواب و عقاب بھی تیرے ہی ذریعے سے ہو گا۔ اس موقع پر عقل بجهہ میں گرگٹی اور وہ ایک ہزار سال تک اسی طرح بجهہ میں پڑی رہی تو پردہ کارنے ارشاد کیا: اپنا سر بجهہ سے انداخنا اور جو مانگنا ہے مانگ تا کہ میں عطا کروں اور شفاعت کر تیر کی شفاعت قول کی جائے گی لہذا عقل نے سر بجهہ سے انداخنا یا اور کہنا: اے معبد و توبہ! اس شخص کے حق میں میری شفاعت قول کر جس میں تو نے مجھے خلق کیا ہے تو اللہ جل جلالہ نے فرشتوں سے فرمایا: میں تم لوگوں کو گواہ بناتا ہوں کہ بے شک میں ہر عقولند کے لئے عقل کی شفاعت کو قبول کرتا ہوں۔

(۴۲) دس خاصیتیں امام کی صفات ہیں: احمد ابن محمد ابن یثمہ عجل نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: احمد ابن حمیم ابن زکریاقطان نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: بکرا ابن عبد اللہ ابن حبیب نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: حمیم ابن بہلوں نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو معاویہ نے سلیمان ابن مہران کے ذریعے ہم سے روایت بیان کی، اس نے امام عظیم صادق سے نقل کیا کہ آپ نے فرمایا: دس خاصیتیں امام کی صفات ہیں، عصمت، نصوص، تمام اوگوں سے زیادہ علم کا ہوتا، تمام اوگوں سے زیادہ تقویٰ پایا جاتا، کتاب خدا کا تمام لوگوں سے زیادہ علم رکھنا، معروف و صی ہونا، مجرمہ و دلیل کا حامل ہونا، اس کی آنکھ سوچاتی ہے مگر قلب نہیں، اس کا سایہ نہیں ہوتا اور اسے اپنے عقب کی ہر چیز بالکل اسی طرح نظر آتی ہے جسے سامنے کل چیزیں۔

مؤلف کتاب فرماتے ہیں: امام کا مجرمہ اور اس کی دلیل اس کا علم اور مستجاب الدعوات ہونا ہے؛ البته جہاں تک واقعات کے وہ نہ ہوئے سے قبل خبر دینے کا تعلق بے تو یہ سلسہ رسول خدا سے چلا آ رہا ہے۔ اب رہی یہ بات کہ امام کا سایہ نہیں ہوتا تو اس کی وجہ یہ ہے کہ امام نور سے خلق ہوتا ہے اور اپنے عقب کی چیزوں کو دیکھنا بالکل ایسے جیسے اس کے سامنے والی چیزوں کو دیکھتا ہے تو یہ اس کی فراست اور اس کے اشیاء میں تدریک انتیجہ ہوتا ہے؛ اللہ عزوجل جل کا ارشاد ہے: إِنَّ فِي ذَلِكَ لَايَاتٍ لِلْمُتَوَسِّمِينَ (سورة حجر- آیت ۷۵) بے شک اس میں سمجھنے والوں کے لئے بہت سی نشانیاں ہیں۔

(۴۵) حضرت علیؑ رسول خدا سے دس خوبیوں سے بھرہ مند ہوئی: ابو الحسن علیؑ ابن محمد ابن حسن عرف ابن مقبرہ قزوینی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو عبد اللہ محمد ابن احمد ابن مؤمل نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن علیؑ ابن خلف نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: نصر ابن مزاحم ابو الفضل عطاء نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: عمر وابن خالد نے زید ابن علیؑ کے ذریعے ہم سے روایت بیان کی، انہوں نے اپنے والد سے، انہوں نے اپنے جد علیهم السلام سے نقل کیا کہ امیر المؤمنین نے فرمایا: مجھے رسول خدا سے دس خوبیاں حاصل ہوئیں کہ میں دنیا و ما فیہا کے بدله بھی ایک کو دینے پر راضی نہیں؛ آپ نے مجھ سے فرمایا: تم دنیا و آخرت میں میرے بھائی ہو، قیامت کے روز موقف میں تم مجھ سے سب سے قریب تر ہو گے، تم میرے اہل و مال میں میری وزیر، وصی اور خلیفہ ہو، تم دنیا اور آخرت میں میرے علمبردار ہو، تمہارا دوست میر ادوسٹ ہے جبکہ میر ادوسٹ خدا کا دوست ہے اور تم سے دشمنی رکھنے والا میر ادشن ہے جبکہ میر ادشن اللہ کا دشن ہے۔

محمد ابن علیؑ اجیلویہ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: مجھ سے محمد ابن ابی القاسم نے محمد بن علیؑ کوئی سے روایت بیان کی، کہا: نصر ابن مزاحم مفتری نے ابو خالد کے ذریعے ہم سے روایت بیان کی، اس نے زید ابن علیؑ ابن حمیت سے، آپ نے اپنے اجداؤ سے اور انہوں نے حضرت علیؑ علیهم السلام سے نقل کیا: ابتدی نے فدا مجھے رسول خدا سے دس خوبیاں حاصل ہوئیں جو مجھ سے سلکیں اور نہیں جیسے بعد کسی

کو حاصل ہوں گی؛ آپ نے فرمایا: اے علی، تم دنیا و آخرت میں میرے بھائی ہو، تم قیامت کے دن وقوف کے موقع پر مجھ سے سب سے قریب تر ہو گے، جنت میں تمہارا اور میرا مکان آئے سامنے ہے جیسے دو بھائیوں کے گھر، تم میرے وصی ہو، تم ہی میرے ولی ہو اور تم ہی میرے وزیر، تمہارا دشمن میرا دشمن ہے اور میرا دشمن اللہ کا دشمن جبکہ تمہارا دوست میرا دوست ہے اور میرا دوست اللہ کا دوست۔

احمد ابن محمد ابن ابراہیم نے مجھ سے رواۃت ہم سے رے میں رواۃت بیان کی، کہا: محمد ابن عباس ابن سام نے ہم سے رواۃت بیان کی، کہا: محمد ابن خالد ابن ابراہیم نے مجھ سے رواۃت بیان کی، کہا: اسماعیل ابن موسی ثقیل نے مجھ سے رواۃت بیان کی، کہا: عبدالقدیم ابن محمد نے اپنے والد سے ہمیں خبر سنائی، اس نے عمر و ابن شریس، اس نے جابر ابن زید سے، اس نے امام محمد باقر، انہوں نے اپنے والد سے، انہوں نے اپنے جد علیهم السلام سے نقل کیا کہ آپ نے فرمایا: رسول خدا سے مجھے اسیکی خوبیاں حاصل ہوئیں کہ دنیا و افہیما کے عوশ میں بھی کسی ایک خوبی کو دینا مجھے گوارا نہیں! بعض اصحاب نے آپ سے کہا کہ اے علی، ان خوبیوں کو ہم سے بیان کریں تو آپ نے فرمایا: میں نے رسول خدا کو یہ کہتے تھا کہ اے علی، میرے اہل و مال کے تم وصی ہو، تم ہی وزیر ہو اور تم ہی خلیفہ و جانشین اور یہ کہ تمہارا دوست میرا دوست ہے اور تمہارا دشمن میرا دشمن، میرے بعد تم مسلمانوں کے پیشوادوں تم میرے بھائی ہو، قیامت کے دن وقوف کے موقع پر تم مجھ سے سب سے قریب تر ہو گے، تم دنیا و آخرت میں میرے پر چشم دار ہو۔

میرے والد نے ہم سے رواۃت بیان کی، کہا: سعد ابن عبد اللہ نے احمد ابن الحنفی اہن سعد کے ذریعے ہم سے رواۃت بیان کی، اس نے بکر ابن محمد ازدی سے، اس نے ہمارے کسی ساتھی سے، اس نے امام حضرت صادق سے نقل کیا ہے کہ امیر المؤمنین نے فرمایا: رسول خدا سے مجھے ایسی دس خوبیاں حاصل ہوئیں کہ حتیٰ دنیا و افہیما کے عوش کسی ایک بھی دینا مجھے گوارا نہیں؛ آپ نے فرمایا: تم دنیا و آخرت میں میرے بھائی ہو، تم قیامت کے دن وقوف کے موقع پر مجھ سے سب لوگوں سے قریب تر ہو گے، جنت میں تمہارا مکان میرے مکان کے میں سامنے ہے جیسے دینی بھائیوں کے آئے سامنے ہوتے ہیں، تم دنیا و آخرت میں میرے علمبردار ہو، میری غیریت میں تم اہل و مال اور مسلمانوں کے سطیلے میں میرے وصی، وارث اور میرے خلیفہ و جانشین ہو، تمہاری شفاقت میری شفاقت ہے، تمہارا دوست میرا دوست ہے جبکہ میرا دوست اللہ کا دوست ہے اور اسی طرح تمہارا دشمن میرا دشمن ہے جبکہ میرا دشمن اللہ کا دشمن ہے۔

﴿۶﴾ حضرت علیٰ کریم شیعوں اور انصار کیلئے دس خاصیتوں کی خوشخبری: احمد ابن حسنقطان، احمد ابن محمد ابن یاثم عجلی، علی ابن احمد ابن موسی، محمد ابن احمد سنائی، حسین ابن ابراہیم ابن احمد ابن ہشام مکتب اور علی ابن عبد اللہ دراق رضی اللہ عنہم کہتے ہیں: ہم سے ابوالعباس احمد ابن یحییٰ ابن زکریاقطان نے بکرا بن عبد اللہ ابن حبیب کے ذریعے ہم سے رواۃت بیان کی، کہا: محمد ابن زکریا نے ہم سے رواۃت بیان کی، کہا: عبد اللہ ابن شحاذ نے ہم سے رواۃت بیان کی، کہا: زید ابن موسیؑ اس جعفرؑ نے اپنے والد بزرگوڑا کے ذریعے ہم سے رواۃت بیان کی، انہوں نے اپنے جد سے، انہوں نے اپنے والد امام هزین العابدین سے، انہوں نے اپنے والد بزرگوڑا امام حسین سے، انہوں نے حضرت علی سے نقل کیا؛ نیز بکرا بن عبد اللہ ابن حبیب نے ہم سے رواۃت بیان کی، کہا: تیم بن بہلول نے ہم سے رواۃت بیان کی، کہا: سعد ابن عبد الرحمن مخدومی نے ہم سے رواۃت بیان کی، کہا: حسین ابن زید نے امام حضرت صادق کے ذریعے ہم سے رواۃت بیان کی، انہوں نے اپنے والد بزرگوڑا امام محمد باقر سے، انہوں نے اپنے والد بزرگوڑا امام هزین العابدین سے، انہوں نے اپنے والد بزرگوڑا امام حسین سے، انہوں نے اپنے والد بزرگوڑا امام

علیؑ سے نقل کیا ہے کہ رسول خداؑ نے فرمایا: اے علیؑ، اپنے شیعوں اور انصار کو دس خاصیتوں کی بشارت دے دو: پہلی پاکیزہ ولادت، دوسرے ان کا ایمان، تیسرا اللہ عزوجل جان کا ان سے محبت کرنا، چوتھے ان کی قبر میں گشادگی، پانچویں پہلی صراط پر نور ان کی داشت جا ب ہوگا، چھٹے فقر کا ان کی آنکھوں کے سامنے سے ہٹ جانا اور ان کے دلوں کی بے نیازی، ساتویں اللہ عزوجل جان کا ان کے دشمنوں سے نفرت کرنا، آٹھویں کوڑھ، برص اور دیواگی سے محفوظ ہونا؛ اے علیؑ نویں ان کے گناہوں اور برائیوں کا جھبڑ جانا اور دسویں یہ کہ وہ لوگ میرے ساتھ جنت میں ہوں گے اور میں ان کے ساتھ (ایک اور نجی میں یہ ہے کہ قیامت اس وقت تک برپا نہیں ہوگی جب تک یہ دشانیاں پوری نہ ہو جائیں)

(۷) دس چیزیں مکارم اخلاق (بلند ترین اخلاق) میں شمار ہوتی ہیں: میرے والدؑ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: عبد اللہ بن جعفر حیری نے ہم سے حسن ابن موئی سے روایت بیان کی، اس نے بیرون اپنی اخلاق سے، اس نے حسن ابن عطیہ سے نقل کیا کہ امام جعفر صادق نے فرمایا: مکارم اخلاق دس ہیں لہذا گرتم اپنے اندر انہیں پیدا کر سکتے ہو تو ایسا ضرور کرو کیونکہ بسا اوقات یہ مکارم ایک انسان کے اندر تو پیدا ہو جاتے ہیں مگر اس کی اولاد میں نہیں ہوتے تو بھی ایسا ہوتا ہے کہ اولاد میں ہوتے ہیں مگر اس کے باپ میں نہیں ہوتے اور (بس اوقات) غلام میں ہوتے ہیں پر ایک آزاد انسان میں نہیں (اور وہ یہ ہیں): جنگ میں شجاعت، گفتار میں سچائی، امانت کی ادائیگی، صلح رحمی، مہمان نوازی، سائل کو کھانا کھلانا، احسان کا بدلہ پکانا، بھائیوں کے حقوق کی ادائیگی، دشمنوں کے ساتھ وفاداری اور ان سب کی پیشواش رسم و حیا ہے۔

احمد ابن محمد ابن عثیمین عطار نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: میرے والدؑ نے احمد ابن محمد ابن عثیمین کے ذریعے ہم سے روایت بیان کی، اس نے عثمان ابن عثیمین سے، اس نے عبد اللہ بن مکان سے نقل کیا کہ امام جعفر صادق نے فرمایا: اللہ تبارک و تعالیٰ نے اپنے رسولؐ کو مکارم اخلاق سے آراستہ کیا لہذا تم لوگ بھی اپنے آپ کو جانچو کہ اگر تم میں یہ موجود ہیں تو خداؑ بزرگ کی حمد بجالا و اور اس میں اضافہ کے سلسلے میں اس کی ذات سے رغبت پیدا کرو! پس آپ نے انہیں اس طرح دشمار کیا: یقین، قافت، صبر، شکر، راضی بر رضا، حسن اخلاق، سخاوت، غیرت، شجاعت اور مردانگی۔

(۸) دس دشانیوں کے پورا ہونے سے پہلے قیامت نہیں آئی گی: ابوظیل نے حدیفہ ابن اسید سے نقل کیا وہ کہتا ہے کہ رسول خداؑ اپنے جگہ رہے تھے جبکہ ہم قیامت کے متعلق بتائیں کر رہے تھے تو آپؐ نے فرمایا: دس دشانیوں کے پورا ہونے سے پہلے قیامت نہیں آئے گی: دجال، دھوان اٹھنا، مغرب سے سورج طلوع ہونا، ولبة الارض کا ظاہر ہونا، یا جوچ ماجوچ، بتین مقامات پر لوگوں کا زمین میں ڈھنس جانا ایک مشرق میں، دوسرے مغرب میں اور تیسرا جزیرہ عرب میں، شہر عدن کے محل سے آگ کا بہرن لکھنا جو لوگوں کو محشر کی طرف ہانگی کہ جہاں یہ لوگ پڑا ڈالیں گے وہاں یہ آگ بھی ٹھہر جائے گی اور جب یہ لوگ استراحت کریں گے یہ آگ بھی آرام کرے گی۔

(۹) اللہ عزوجل نے اپنے نبیؑ اور ان کی اہلیت کے لئے دس خوبیوں کو یوکھجا کیا: علیؑ ابن احمد ابن موئی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: حمزہ ابن قاسم علوی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن عباس ابن بسام نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن خالد ابن ابراہیم سعدی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: حسن ابن عبد اللہ بیانی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: علیؑ ابن عباس مقری نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: حماد ابن عمرو اصیحی نے جعفر ابن بر قان کے ذریعے ہم سے روایت بیان کی، اس نے میمون ابن مهران سے، اس نے عبد اللہ بن عباس سے نقل کیا کہ رسول خداؑ ہمارے درمیان خطبہ یئے کی غرض سے قیام کیا اور اپنے اس خطبہ کے آخر میں فرمایا: اللہ عزوجل نے ہمارے لئے ہیں

خوبیوں کو سمجھا کیا کہ ہم سے پہلے کسی میں سمجھا کیسی اور نہ آج کے بعد ہمارے خلاوہ کسی میں پائی جائیں گی؛ حکمت، برباری، علم و انش، بیوت، فیاض، شجاعت، میانروی، صداقت، پاکیزگی اور پاکداشت۔ نیز ہم ہی کہرِ تقویٰ، راہبادیت، نہودۃ اعلیٰ، حجت عظیٰ، عروۃ الوثقی، مضبوط رشیٰ یہ اور ہم ہی وہ ہیں جن کی مودت کا اللہ نے تحریر کیا ہے۔ پس حق کے بعد تو گمراہی ہی بھولتی ہے تو تم لوگ کس طرف جا رہے ہو؟

**﴿۱۰﴾** **اللہ کے حضور میں پہنچتے وقت جس شخص میں دس صفتیں پائی جائیں گی وہ جنت میں داخل ہو جائے گا:** محمد ابن حسن ابن احمد بن ولید نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن حسن صفار نے عباس ابن علی معرفت کے ذریعے ہم سے روایت بیان کی، اس نے سعد ابن اہل مسلم سے کہاں معم عبد الرحمن اہن سالم ہے، اس نے فضیل اہن سے نقل کیا ہے کہ امام محمد باقر نے فرمایا: اس صفتوں کے ساتھ جو شخص بھی خدا سے جائے گا وہ جنت میں داخل ہوگا: اس بات کی گواہی کہ نہیں ہے کوئی معبدوگر اللہ اور یہ کہ محمد اللہ کے رسول ہیں، جو پیغمبر اللہ کے ہاں سے آیا ہے اس کا اقرار، نماز قائم کرے، زکوٰۃ ادا کرے، ماہ رمضان کے روزے رکھے، حج خانہ کعبہ کرے، اولیاء اللہ سے دوستی رکھے، دشمنان خدا سے بیزاری کا اظہار کرے اور جرنشاً درشے سے پر یزیر کرے۔

محمد ابن ابراہیم ابن الحنف طاقیانی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابوسعید حسن ابن علی عدوی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: صحیب اہن عبا نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: میرے والد نے امام جعفر صادق سے روایت بیان کی، انہوں نے اپنے جد سے نقل کیا: جو شخص ایسی حالت میں خدا سے ملاقات کرے کہ اس میں دس باتیں پائی جاتی ہوں تو وہ جنت میں داخل ہوگا: یہ گواہی دے کہ نہیں ہے کوئی معبدوگر اللہ کے اور یہ کہ محمد اللہ کے رسول ہیں، جو پیغمبر کے ہاں سے آیا ہے اس کا اقرار کرے، نماز قائم کرے، زکوٰۃ ادا کرے، حج ادا کرے، ماہ رمضان کے روزے رکھے، اولیاء اللہ کو دوست رکھے، دشمنان خدا سے بیزاری کا اظہار کرے اور جرنشاً درشے سے پر یزیر کرے۔

**﴿۱۱﴾** **کسی مومن میں جب تک دس صفتیں نہ پائی جائیں وہ عاقل نہیں ہوتا:** میرے والد نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: سعد ابن عبد اللہ نے احمد ابن بلال کے ذریعے ہمیں روایت بیان کی، اس نے امیر اہن بلان سے، اس نے عبد اللہ اہن غیرہ سے، اس نے سلیمان اہن خالد سے، اس نے امام محمد باقر سے نقل کیا کہ رسول خدا نے فرمایا: عاقل سے بہتر کسی اور شے کے ذریعے اللہ عز وجل کی عبادت نہیں کی جاسکتی اور مومن اس وقت تک عاقل نہیں ہو سکتا کہ جب تک اس میں دس صفتیں جمع نہ ہو جائیں۔ اس سے ملکی کی امید کی جائے۔ (لوگ) اس کے شر سے امان میں ہوں، دوسروں کی تھوڑی سی نیکی بھی بہت خمار کرے، اپنی بہت ساری نیکیوں کو بھی سمجھے، غریب علم کی طلب سے ذمہ نہ ہو، جب لوگ اس سے اپنی ضروریات پوری کرنے کو نہیں تو انہیں تولنگ نہ ہو، ذلت اس کے نزدیک عزت سے پسندیدہ تر ہو، ملکیتی اس کے نزدیک ثروت سے پسندیدہ تر ہو، دنیا سے اس کا حصہ صرف زندہ رہنے کے لئے کھانا ہو، اب رہی دسویں صفت، اور دسویں کیا صفت ہے اج بھی کسی کو دیکھتا ہے جو اس سے بہتر اور زیادہ پر یہیز گاربے تو اس سے تو اپنح کرتا ہے تا کہ اس جیسا نہ جائے اور جب کسی ایسے شخص کو دیکھتا ہے جو اس سے مرا یا کمزور ہو تو کہتا ہے: شاید اس کا باطن مجھ سے بہتر ہے اور اس کی بدی ظاہری ہے یا کہتا ہے: شاید اس کا انعام مجھ سے بہتر ہو، پس جب کوئی شخص ایسا کرتا ہے تو اس کی بڑائی میں اضافہ ہوتا اور وہ زمانے کا آقا ہن جاتا ہے۔

**﴿۱۲﴾** **بکرے کی دس چیزوں نہیں کہانی چاہیں:** احمد ابن محمد ابن حیؑ عطا رہنے ہم سے روایت بیان کی، کہا: میرے والد نے محمد ابن احمد ابن عمر ابن الشعري کے ذریعہ نہ سے، روایت بیان کی، اس نے یعقوب اہن بیزید سے، اس نے اہن بیزید سے، اس نے ہمارے

کسی ساتھی سے نقل کیا کہ امام جعفر صادق نے فرمایا: کہرے کی دس چیزیں نہیں حاصل چاہیں: میٹنگی، خون، تل، ترا مغز، خود و عضو تسلیم، غوطے، بچہ دانی اور شرگیں یا فرمایا گیں۔

﴿۱۲﴾ مفرد ارجانور کی دس چیزیں یا کہ ہیں: علی ابن احمد ابن عبد اللہ ابن احمد ابن ابو عبد اللہ بر قیٰ نے اپنے جد احمد ابن ابو عبد اللہ بر قیٰ کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے اپنے والد سے، اس نے محمد ابن ابی عین سے اور اس نے مرفوع امام جعفر صادق نے نقل کیا کہ مفرد ارجانور کی دس چیزیں یا کہ ہیں: بندی، بال، پشمپر، سینگ، سُم، ائمہ، شیر وال، دودھ اور رانت۔

﴿۱۳﴾ دس قسم کرنے لوگوں کو دس چیزوں کی طمع نہیں رکھنی چاہئے: احمد ابن محمد ابن حنبل عطا رنے ہم سے روایت بیان کی، کہا: میرے والد نے محمد ابن احمد کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو عبد اللہ رازی نے حسن ابن علی ابن ایعتمان کے توسط ہم سے روایت بیان کی، اس نے احمد ابن عمر خلاب سے، اس نے بیک این عمران حلی سے، کہا: میں نے امام جعفر صادق کو یہ کہتے ہیں کہ تکبر کرنے والے کو نیک نامی، فرمی کو وہ سوں کی کَثْرَة، بے ادب کو بڑائی، بخشن کو صدر حرمی، لوگوں کا تحسیخ کرنے والے کو یقینی محبت، امہم کو تقاضا، غصت کرنے والے کو سلامتی، حسد کرنے والے کو لطفی سکون کی، چھوٹی چھوٹی خطاوں پر موافحة کرنے والے کو بیشوائی کی اور کہ تم بھر کار خود پسند کو بیا سست کی طمع نہیں کرنی چاہئے۔

﴿۱۴﴾ دس مقامات پر نماز نہیں بڑھنی چاہئے: میرے والد نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: سعد ابن عبد اللہ نے احمد ابن ابو عبد اللہ بر قیٰ کے توسط ہم سے روایت بیان کی، اس نے اپنے والد سے، اس نے عبد اللہ ابن نفضل سے اور اس نے اپنے (سلسلہ اسناد) کے کسی روایی سے نقل کیا کہ امام جعفر صادق نے فرمایا: دس مقامات پر نماز نہیں پڑھنی چاہئے: سکھر، پانی، حمام، بیچ راہ، چیونی کے سوراخ پر، اونٹ کے باڑے، پانی جاری ہونے کے مقام پر نمکوار، برف اور وادیِ صحابا میں (جو مکہ کے قریب واقع ہے)۔

مؤلف اَتَاب فرماتے ہیں: نَذَرُهُ بِالْمَقَامَاتِ پَرِ حَالَتِ الْخَيْرِ مِنْ إِنْسَانٍ كُوْنَازْنِيْسِ پَرِ حَصْنِيْ چَاهِيْنَ، الْبَدَأْرَزَسِيْ چَاهِيْنَ یا كِبْرَرَدَالِ جَلْدَ بُوَاوَرَ کَمِيْزَنَازَرَ ہوَتَهُ اَسَے چاہِيْتَ کَمِيْزَنَازَ اَشَارَهُتَهُتَهُ اَسَے چاہِيْتَهُ اَوْرَکَوَتَهُتَهُ اَسَے چاہِيْتَ کَمِيْزَنَازَ رَيَادَهُتَهُتَهُ جِهَنَّمَکَانَے۔ جِهَنَّمَ تِکْ تَجَّرِيَ رَاهَ کَہَ اَسَیِّ مِنْ مِنَازَرَ ہوَتَهُتَهُ اَسَے چاہِيْتَ کَمِيْزَنَازَ اَشَارَهُتَهُتَهُ اَسَے چاہِيْتَهُ اَوْرَکَوَتَهُتَهُتَهُ اَسَے چاہِيْتَ کَمِيْزَنَازَ رَيَادَهُتَهُتَهُ جِهَنَّمَکَانَے۔ تَعْلُقَ ہے تو بہاں مِنَازَرَ ہوَتَهُتَهُ اَسَے ہے میں بظاہر کوئی حرج نظر نہیں آتا البتہ ایک گوشہ میں ہو ہے، لیکن اگر میں راست پر نِماز پڑھنے تو یہ سچ نہیں ہے: حمام میں کسی صورت میں نِماز نہیں پڑھنی چاہئے البتہ حمام کے کپڑے اتارنے کی جگہ نِماز پڑھنے میں کوئی حرج نہیں ہے، اس لئے کہ وہ حمام میں ٹھہارنیں ہوتا: چیونی کے سوراخ پر نِماز نہیں پڑھنی چاہئے اس لئے کہ اس طرح انسان چیونیوں کی کثرت کی وجہ سے نِماز نہیں پڑھ سکتے گا اور وہ اسے اذیت پہنچا کیں گی تو اس سے اس کی نِماز میں خلل واقع ہوگا! ادنوں کے بازوں میں بھی نِماز نہیں پڑھنی چاہئے سوائے اس کے کہ مال و مہان کے ضائع ہوئے کا خوف ہو تو ایسی صورت میں وہاں نِماز پڑھنے میں کوئی حرج نہیں البتہ بھیڑ کہریوں کے باڑے میں نِماز پڑھنے میں کوئی حرج نہیں: پانی جاری ہونے کے مقام پر کسی صورت میں بھی نِماز نہیں پڑھنی چاہئے اس لئے کہ وہاں نِماز پانی اس کی طرف رُخ کرے گا؛ نمکوار میں کسی نبی نے نِماز پڑھی اور نہ ہی کسی نبی کے وصی نے، البتہ ان دونوں کے علاوہ کے لئے اگر جگہ کو اسقدار درست کر لے کہ جدہ میں اس کی پیشانی جھوار بے تو کوئی حرج نہیں؛ برف پر نِماز پڑھنے پر مجبور ہو تو سجدہ کی جگہ اسقدار درست کر لے کہ جدہ کرنے کی جگہ ہمارا ہو جائے۔ نیز وادیِ صحابا میں وادیِ سری کسی وادی میں نِماز پڑھنا جائز نہیں ہے۔ اس لئے کہ یہ ناپس اور شیاطین کی پناہ گاہ ہوئی ہے۔

(۱۶) دس افراد جنت میں داخل نہیں ہوں گے: میرے والدِ نعم سے روایت بیان کی، کہا: ابراہیم ابن ہاشم نے اپنے والد کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے حسن ابن حسن فارسی سے، اس نے سلیمان ابن جعفر بصری سے، اس نے عبد اللہ ابن حسین اben زید ابن علی ابن حسین ابن علی اben طالب سے، انہوں نے اپنے والد سے، انہوں نے امام جعفر صادق سے، انہوں نے اپنے احمد اعلیٰ ہم السلام سے تعلیمی کردہ رسول خدا نے فرمایا: اللہ عزوجلی نے جب جنت کو غلق کیا تو اسے دو قسم کی اینہوں سے بنایا۔ سونے کی ایسٹ اور چاندی کی ایسٹ۔ اس کی دیوار کی یاقوت سے بنایا، چھپت کو زبرجد سے، اس میں موئی بطور نگرداں جہد بطور نگرداں زغمفران اور مشکل اذفر (مشکل کی ایک قسم جو سب سے قیچی ہوتی ہے)، اس کے بعد فرمایا: کام کرو تو جنت نے کہا: نہیں ہے کوئی معبود سوائے تیرے کے تو زندہ و قائم ہے اور جو مجھ میں داخل ہو گا وہ خوش بخت ہو گا تو اللہ عزوجلی نے فرمایا: میری عزت، عظمت، جلالت اور رحمت کی قسم کی اس (جنت) میں بیمیش شراب پینے والا، بتکر، تمام (ادھر کی بات ادھر اور ادھر کی بات ادھر کرنے والا)، دیویث، سپاہی، مختش، کفن چور، خراج لینے والا، قطعِ حی کرنے والا اور قدری داخل نہیں ہوں گے۔

میرے والد اور محمد ابن حسین نے ہم سے روایت بیان کی، دونوں نے کہا: احمد ابن ادریس اور محمد ابن علی عطار، دونوں، نے محمد ابن احمد ابن علی ابن عمران الشعرا کے ذریعہ تھیں سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن حسین نے اپنی اسناد کے ذریعہ ہم سے مرفوئ روایت بیان کی کہ رسول خدا نے فرمایا: بیمیش شراب پینے والا، بتکر، والدین کی تائیر، انتہائی سیاہ، دیویث، سپاہی، مختش، کفن چور، خراج و حصول کرنے والا، قطعِ حی کرنے والا اور قدری جنت میں داخل نہیں ہوں گے۔

مؤلف کتاب فرماتے ہیں: انتہائی سیاہ سے مراد وہ شخص ہے جس کے سر اور ڈاڑھی کے بال بورھاپے میں بھی سفید نہ ہوں اور ایسے شخص کو عربی میں غربیب بھی کہتے ہیں۔

(شرح: شاید انتہائی سیاہ سے وہ خاص اشخاص مراد ہیں جن کا کفر و نسیہ ثابت ہو چکا ہو۔ جبری اور مخوضہ دونوں کی حد تک اس کے مصدق قرار پاتے ہیں)۔

(۱۷) عافیت کی دس اجزاء ہیں: محمد ابن احمد ابن علیہ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن حسن صفار نے عباس ابن معروف کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے میں اben مہر بار سے اپنے سلسلہ نذر کے ساتھ مرفوئ روایت تعلیم کی کہ لوگوں پر ایک زمانہ ایسا آئے گا کہ جب عافیت و حصول پر مشتمل ہو گئی اور ان میں سے نو حصے گوشہ نشانی میں جبکہ ابتدی ایک حصہ خاموشی میں ہو گا۔

(۱۸) دس افراد ایسے ہیں جو اپنے آپ اور دوسروں کو متلا کر دیتے ہیں: احمد ابن محمد ابن علی عطا رنے ہم سے روایت بیان کی، کہا: میرے والد اور سعد ابن عبد اللہ نے کہا: احمد ابن ابو عبد اللہ برلنی نے حسن ابن ابی عثمان کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے موئی اben کہرتے، اس نے امام موسی کاظم سے، انہوں نے اپنے والد بزرگوار سے لفظ کیا کہ میرا الموتین نے فرمایا: دس افراد اپنے آپ کو اور دوسروں کو تکلیف میں باتلا کر دیتے ہیں: کم علم رکھنے والا جلوگوں کو زیادہ علم دینا چاہتا ہے، انتہائی برداشت شخص جوزیرک نہ ہو، اس چیز کے درپے ہونے والا جسے وہ نہ حصل کر سکتا ہو اور نہ ہی، وہی اس کے لئے مناسب ہو، وہ شخص جو شدید رخ اٹھائے مگر پر سکون نہ ہو، وہ شخص جو پر سکون تو بوجگر اس کے پاس علم و بصیرت نہ ہو، وہ شدید جو اصلاح کا رادہ نہ رکھتا ہو، اصلاح کرنے والا جو صاحب علم نہ ہو، عالم کر جس کے دل میں دنیا کی محبت نہ ہو، اگر کوئی پر حکم کرنے والا جلوگوں پر شریق کرنے سے دربغی کرے، طالب علم جو ایسے سے زیادہ علم رکھنے والے سے جدل کرے اور

جب اس پر ثابت ہو جائے تو اس کی بات کو قول نہ کرے۔

﴿۱۹﴾ زہد کے دس حصے ہیں: میرے والد نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: سعد ابن عبداللہ نے قاسم ابن محمد اصحابی کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے سلیمان ابن داؤد مفترقی سے، اس نے علی ابن ہاشم برید سے، اس نے اپنے والد سے، اس نے امام زین العابدین سے نقل کیا کہ ایک شخص آپ کی خدمت میں حاضر ہوا اور سوال کیا کہ زہد کیا ہے؟ امام نے فرمایا: زہد کے دس حصے ہیں، پس زہد کا سب سے علی درجہ درجہ کا سب سے ادنیٰ درجہ ہے، ورع کا سب سے علی درجہ یقین کا سب سے ادنیٰ درجہ ہے، یقین کا سب سے علی درجہ رضا کا سب سے ادنیٰ درجہ ہے۔ نیز قرآن کریم میں زہد کی تعریف یہ ہے: لکیلا تأسواعلیٰ ما فاتکم ولا تفرحو بما آتا کم تاکر فوت شدہ چیز پر افسوس نہ کرو اور جو تم کو عطا کیا ہے اس پر خوش مت ہو جاؤ، (سورہ حدیث۔ آیت ۲۳)

(شرح: زہد نیا اور مال سے بے رغبتی ہے اور شاید اس سے مراد کہ حصہ ہے، یہ ہے کہ انسان کے لئے دنیا وی برائیاں دس ہیں۔ طاقت، شان و شوکت، مرتبہ، عزت، مال، عورت، اولاد، اقارب، جوانی، خوبصورتی، اور کامل طور پر ان سے بے رغبتی کو آئیے مبارک میں بتایا گیا ہے)۔

﴿۲۰﴾ دس قسم کی کنیزیں اپنے آقا پر حرام ہیں: محمد ابن حسن نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: عبداللہ ابن جعفر حیری نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ہارون ابن مسلم (ایک سخن میں ہم ہے) نے مسعدہ ابن زیاد کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی کہ امام جعفر صادق نے فرمایا: دس کنیزیں حرام ہیں: یہک وقت مال بیٹی، یہک وقت دو بیٹیں، کسی اور سے حالمہ ہونے والی کنیزیہاں تک کہ وہ بچہ ہے، جس کا شوہر ہو، وہ کنیز جو تمہاری رضائی بہن ہو، وہ کنیز جو تمہاری رضائی پھوپھی ہو، وہ کنیز جو تمہاری رضائی خالہ ہو، وہ کنیز جو حاضہ ہو بیہاں تک کہ وہ بیض سے پاک ہو جائے، وہ کنیز جس نے تمہیں دو دھپلایا ہو، تمہاری اور کی مشترک کنیز۔

﴿۲۱﴾ شهوت کے دس حصے ہیں: میرے والد نے فرمایا: سعد ابن عبداللہ نے احمد ابن محمد ابن عیشی کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے محمد ابن سنان سے، اس نے ابو خالد مقاط سے، اس نے ضریلیں سے نقل کیا کہ امام جعفر صادق نے فرمایا: اللہ تبارک و تعالیٰ نے شهوت کو دس حصوں میں تقسیم کیا کہ جن میں سے نو حصے عورتوں میں پائے جاتے ہیں جبکہ ایک حصہ مردوں میں، اگر اللہ تعالیٰ نے عورتوں میں شهوت جتنی مقدار ہی میں شرم نہ رکھی ہوتی تو ہر مرد سے نو عورتیں منسوب ہوتیں۔

﴿۲۲﴾ شرم و حیا کے دس حصے ہیں: محمد ابن حسن نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: احمد ابن ادریس نے محمد ابن احمد ابن سیجی ا بن عمران اشعری کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے احمد ابن محمد وغیرہ سے مرفوع روایت نقل کی کہ امام جعفر صادق نے فرمایا: شرم و حیا کے دس حصے ہیں کہ جن میں سے نو عورتوں میں پائے جاتے ہیں اور ایک مردوں میں۔ لہذا جب کوئی لڑکی حاضہ ہوتی ہے تب اس کی حیا کا ایک حصہ چلا جاتا ہے، جب اس کی شادی ہو جاتی ہے ایک حصہ چلا جاتا ہے، جب اس کی بکارت زائل ہوتی ہے ایک حصہ اس وقت چلا جاتا ہے، جب وہ بچہ ہے ایک حصہ اس وقت چلا جاتا ہے لہذا اس میں پائچ حصے باقی رہ جاتے ہیں لیکن اگر وہ زنا کرتی ہے تو اس کی تمام کی تمام شرم و حیا ختم ہو جاتی ہے جبکہ اگر پاک دامن رہے تو پائچ حصے برقرار رہتے ہیں۔

﴿۲۳﴾ دس سال کی عمر میں بچوں اور عورتوں کے بستر الگ الگ کر دینے چاہئیں: محمد ابن حسن ابن احمد ابن ولید نے ہم سے روایت بیان کی، محمد ابن حسن صفار نے جعفر ابن محمد ابن عبداللہ اشعری سے، اس نے عبد اللہ ابن میمون قداح کے ذریعہ امام

بعض صادق سے روایت بیان کی، انہوں نے اپنے والد بزرگوار، انہوں نے اپنے اجداد میں مسلم سے نسل کیا کہ جب پھول کی غردنہ سال کی بوجائے تو عورتوں اور پھول کو الگ الگ بستروں میں سلانا چاہئے۔

**۲۴۔** عورت دس مردوں کے برابر صرکستی ہے: میرے والد نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: عبد اللہ بن عین نے بعض جمیلی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا ہارون ابن مسلم نے مسعود وہن صدقہ کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے امام بعض صادق سے، انہوں نے اپنے والد بزرگوار امام محمد باقرؑ سے نقل کیا کہ اندھار ک، تعالیٰ نے عورت کو دس مردوں جتنی قوت صبر عطا کی، پس جب وہ حامہ ہوتی ہوئی بجٹے تو مزید دس مردوں جتنی قوت صبر عطا ہوتی ہے۔

**۲۵۔** میرے والد رضی اللہ عنہ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: سعد ابن عبد اللہ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: احمد ابن محمد ابن عینی نے احمد ابن ابی نصر کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے محمد ابن سہنم سے، اس نے اتفاق ابن عمار سے نقل کیا کہ میں نے امام بعض صادق وہی کہتے سننا کہ اللہ عزوجل نے عورت کو دس مردوں جتنی قوت صبر عطا کی ہے، پس جب وہ بیجان میں آتی ہے تو اس کے پاس دس مردوں جتنی قوت ہوتی ہے۔

**۲۶۔** دس چیزوں آپس میں سخت تر ہیں: میرے والد نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: علی ابن ابراہیم اتنے باشم نے اپنے والد کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے عبد الرحمن ابن ابی نخران سے، اس نے عاصم ابن حمید سے، اس نے محمد ابن قیس سے، اس نے امام محمد باقرؑ سے نقل کیا کہ امیر المؤمنین رحیم میں تھے اور لوگ آپ کے چاروں طرف جمع تھے کہ کوئی ان میں سے فوتی پوچھنا چاہتا تھا تو کوئی شکایت لے کر رہا تھا؛ ان میں سے ایک شخص ہڑتے ہو کر لئے لکا، اے امیر المؤمنین، السلام عليك ورحمة الله وبركاته تو امیر المؤمنین نے اپنی بڑی بڑی مبارک آنکھوں سے اس کی جانب نظر کی اور فرمایا: وعليک السلام ورحمة الله وبركاته تم کون ہو؟ تو اس نے کہا: میں بھی آپ کی رعایا میں سے ہوں اور آپ ہی کے شہر کا بھی ہوں، آپ نے فرمایا: تم میری رعایا میں سے ہوا رہنی اس شہر کے رہنے والے، کیونکہ اگر ایک مرتبہ بھی تم نے مجھے بھی سلام کیا ہوتا تو میں تم کو بیچان جاتا، اس نے کہا: اے امیر المؤمنین مجھے امان دیجئے تو امیر المؤمنین نے فرمایا: کیا تم نے میرے اس شہر میں کوئی جرم کیا ہے؟ اس نے کہا: نہیں! امام نے فرمایا: تو پھر تم کوئی جلگجو ہو؟ اس نے جواب کہا: بھی ہاں فرمایا: اگر تم تھیارہ ال دو تو تمہیں کچھ نہیں ہوگا، اس نے کہا: مجھے آپ کی جانب معاویہ نے بھیجا ہے تاکہ آپ مجھے بیچان نہ پائیں اور میں آپ سے کچھ ایسے سوالات کروں جو بادشاہ روم ابن اصفر نے اس سے کیے ہیں اور اس نے یہ بھی کہا کہ اگر آپ محمدؐ کے برحق خلیفہ و جانشین ہیں تو مجھے میرے سوالوں کے جوابات دیجئے اس لئے کہاً گہ آپ نے جوابات دے دیئے تو میں آپ کا پیرو دکار بن جاؤں گا اور آپ کا خراج آپ کو تکمیل ہوں گا؛ معاویہ کے پاس ان کے جواب نہیں تھے لہذا وہ پریشان ہو گیا اور اس نے مجھے آپ کے پاس بھتی دیتا کہ میں آپ سے پوچھلوں تو امیر المؤمنین نے فرمایا: خدا فرزند جگر خوارہ کو ہلاک کرے؛ اسے کس چیز نے گراہ اور انہا کر دیا اور اس کے ہمراہ یوں کوئی بخدا، میں نے ایک کنیت کو آزاد کر دیا تو اس کے بعد اس کے لئے مناسب نہیں کہ وہ اس سے شادی کر لے، اللہ نے میرے اور اس امت کے درمیان فیصلہ کر دیا ہے؛ انہوں نے میرے ساتھ قطعِ حمی کی ہے، میرے وقت کو بر باد کر دیا، میری حقیقتی کی بیمری عظیم منزلت کو حقیق جانا، مجھے اڑنے کے لئے کمھے ہوئے؛ اے قبیر، حسن، حسین اور محمدؐ (حنيف) کو میرے پاس لے آؤ اور فرمایا: اے شامی، یہ دونوں میرے فرزندان رسولؐ ہیں اور یہ (محمد حنفی) میرا بیٹا ہے لہذا تم ان میں سے جس سے چاہو سوال کرو کر وہ جواب دے گا۔

اس نے کہا: میں ان بڑے گھنیوں والے یعنی امام حسن سے سوال کریتا ہوں جبکہ امام حسن اس وقت کم سن تھے تب بھی امام حسن نے فرمایا: جو چاہے پوچھ لتو اس شامی نے کہا: حق اور باطل کے درمیان کتنا فاصلہ ہے؟ آسمان اور زمین کے درمیان کتنا فاصلہ ہے؟ مشرق اور مغرب کے درمیان کتنا فاصلہ ہے؟ تو س قریح کہا ہے؟ اور وہ کہنا چشمہ ہے کہ جس میں مشکون کی ارواح پناہ گزیں ہیں اور وہ کون سا چشمہ ہے کہ جس میں مومنین کی ارواح پناہ گزیں ہیں؟ موئث کیا ہے؟ اور وہ ذکر پیریں کون ہی تھیں جو ایک دوسرے سے سخت تر ہیں؟

امام حسن نے فرمایا: حق اور باطل کے درمیان چار گلشت کا فاصلہ ہے، لہذا جس کو تمہاری آنکھ دیکھے وہ حق ہے اور جو تمہارے کان سنیں وہ اکثر باطل ہوتا ہے۔ شامی نے کہا: آپ نے بالکل درست فرمایا۔ امام حسن نے فرمایا: آسمان اور زمین کے درمیان مظلوم کی دعا اور نظر کا پھیلاوا ہے، پس اگر تم سے کسی نے اس کے علاوہ کوئی بات کہی ہے تو وہ جھوٹا ہے، شامی نے کہا: اے فرزند رسول! بالکل درست فرمایا آپ نے۔ امام حسن نے فرمایا: مشرق اور مغرب کے درمیان سورج کے ایک دن کی مسافت کا فاصلہ ہے جسے تم اس وقت مشاہدہ کرتے ہو جب مشرق سے سورج طلوع ہوتا ہے اور جب مغرب میں غروب ہو جاتا ہے، شامی نے کہا: بالکل صحیح، تو س قریح کہا ہے؟ امام نے فرمایا: وانتے ہو تھوڑے پر، یہ مت کہو کہ قوس اور قریح اس لئے کہ قریح شیطان کا نام ہے اور وہ اللہ کی کمان، اشیاء کے زخوں میں کمی کی علامت اور روئے زمین پر لئے والوں کے عرق ہونے سے اماں ہے؛ رہی بات اس چشمہ کی وجہ میں اس کی ارواح پناہ گزیں ہیں تو یہ چشمہ ہے جسے بہوت کہتے ہیں اور جس چشمہ میں مومنین کی ارواح پناہ گزیں ہیں اس چشمہ کو سلام کہا جاتا ہے۔ وہ موئث جسے اس بات کا علم نہیں کہ وہ نذر کر ہے یا موئث تو اسے چاہئے کہ وہ اپنے آپ کو دیکھے کہا گردے مرد ہو گا تو اسے احتلام ہو گا اور اگر موئث ہے اور اُنہی کے پیشتاب کی مانند اس کا پیشتاب جھاگ بناتا ہے تو وہ عورت ہے۔ اب رہیں وہ اس اشیاء جو ایک دوسرے سے سخت تر ہیں تو اللہ عز وجل نے جس چیز کو سب سے سخت پیدا کیا ہے پھر، پھر سے سخت تر لواہ ہے کہ جس سے پھر کو کاتا جاتا ہے، لوہے سے سخت تر آگ ہے جو لوہے کو پکھلا دیتی ہے، آگ سے سخت تر پالی ہے جو آگ کو پختا دیتا ہے اور پانی سے سخت تر بادل ہے جو پانی کو اٹھاتا ہے، بادل سے سخت تر ہوا ہے جو بادل کو اٹھاتی ہے، ہوا سے سخت تر فرشتہ ہے جو ہوا کو چلاتا ہے، فرشتہ سے سخت تر لملک الموت ہے جو فرشتہ کو موت دیتا ہے، ملک الموت سے سخت تر موت ہے جو ملک الموت کو بھی موت دے گی اور موت سے سخت تر اندر ب العالمین کا امر ہے جو موت کو مارے گا۔ تو اس شامی نے کہا: میں گواہی دیتا ہوں کہ آپ فی الحقيقة فرزند رسول ہیں اور معاویہ سے زیادہ حضرت ملکیت حکومت کے سزاوار ہیں۔ اس کے بعد اس نے ان جوابات کو لکھا اور انہیں معاویہ کو بھیج دیا اور معاویہ نے یہ جوابات اتن اصغر (شاوروم) کو ارسال کر دیے تو این اصغر نے معاویہ کو خط لکھا کہ تم کسی اور کی لفڑتار کو اپنا کلام کیوں کہ رہے ہو اور کسی اور کے جوابات کو اپنے، حضرت مسیح کی قسم یہ تباہ رہا جو اپنے نہیں ہے اور یہ تو محض معدن نبوت اور مقام رسالت ہی کا جواب ہے؛ رہی بات تھا کہ ایک درہم کا بھی مجھ سے سوال کرنے تو میں تم کو نہ دیتا۔

میرے والد نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن سیعی عطار نے ہم سے روایت بیان کی، محمد ابن احمد نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ہارون ابن مسلم نے مسدد ابن صدقہ کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے امام بن عفر صادق سے نتش کیا اور انہوں نے اپنے والد بزرگ امام محمد باقر سے کہ رسول اللہ نے فرمایا: اللہ عز وجل نے کوئی مخلوق پیدا نہیں کی مگر یہ کہ اس پر ایک درہمی مخلوق کو خلق کیا تاکہ اس کے ذریعہ غالب آنکھ اس لئے کہ جب اللہ تبارک و تعالیٰ نے سمندر کو مٹا ہم اور موجیں مارتا پیدا کیا تو اس نے کہا: مجھ پر بھلاکوں کی چیز غالب آنکھی ہے؟ لہذا اللہ نے پہاڑوں کو پیدا کیا اور انہیں اس کی پیٹی پر گس زیور اسیں حکمے دیا ہے ایسا بندہ دادا ہے اور بھلاکوں کی چیز غالب آنکھی ہے۔ اس کے بعد پہاڑ زمین کے مقابلہ میں غیر

کرنے لگے اور اپنی بندی اور اونچائی کی باتیں کرنے لگے، کہنے لگے: بھلا ہم پر کون سی چیز غالب آئکتی ہے؟ تو اللہ نے لو ہے کی چادر خلق کی اور پہاڑ کے ٹکڑے کیے تو وہ تھہر گئے اور پہاڑ رام ہو گئے اور لوہا تھہر گیا، اس کے بعد لوہا پہاڑ پر فخر کرنے لگا کہ مجھ پر بھلا کون سی چیز غالب آئکتی ہے تو اللہ نے آگ کو پیدا کیا اور اس نے لو ہے کو پچھلادیا تو لوہا رام ہو گیا، اس کے بعد جب آگ بھڑکی اور اس میں سے شعلے بھڑکنے لگے تو اس نے بھی فخر کرتا شروع کر دیا اور کہنے لگی: بھلا مجھ پر کون سی شے غالب آئکتی ہے؟ تو اللہ نے پانی کو پیدا کیا کہ جس نے آگ کو بجھا دیا اور وہ رام ہو گیا تو اس کے بعد پانی نے جب جوش مارا اور بھاگ بنانا شروع کر دیئے تو وہ بھی فخر کرتے ہوئے کہنے لگا: بھلا مجھ پر کون سی شے غالب آئکتی ہے تو اللہ نے ہوا کو پیدا کیا کہ جس نے پانی کی موجود کو حرکت دی اور وہ اپنی تی میں جوش مارنے لگا تو ہوانے اس کے باہر نکلنے کے راستے بند کر دیئے اور اس طرح وہ قید ہو گیا تو پانی رام ہو گیا، اس کے بعد ہوا فخر کرنے لگی اور زور زور سے چلنے لگی، اس طرح گویا اپنے پاؤں پھیلایے اور کہنے لگی: مجھ پر بھلا کون سی شے غالب آئکتی ہے؟ تو اللہ نے انسان کو پیدا کیا جو اس کی راہ میں رکاوٹ ہن گیا اور اپنے ستر کو اسی ہوا غیرہ سے بناتا تو ہوا رام ہو گی، اس کے بعد انسان سرکشی کرنے لگا اور کہنے لگا: مجھ سے سخت تر بھلا کون سی شے ہو سکتی ہے تو اللہ نے موت کو خلق کیا جو انسان پر غالب آگئی اور اس طرح انسان رام ہو گیا، اس کے بعد موت اپنے آپ میں فخر کرنے لگی تو اللہ جل جلالہ نے فرمایا: فخر مت کر کر میں تھے اہل جنت اور اہل جہنم کے درمیان ذبح کر دوں گا اور اس کے بعد تھے بھی حیات نہیں دوں گا تو وہ بھی رام ہو گی اور خوفزدہ بھی۔

(شرح: یہ حدیث سند کی رو سے معترض اور قالب اعتماد ہے لیکن اس کا متن خالص نہیں ہے اور دو وجہات سے بے اعتبار ہے۔

۱۔ اس حدیث میں امام حسنؑ کو مرد شامی کے سوال کے موقع پر بچ بتایا گیا ہے حالانکہ آنحضرتؐ اس موقع پر لازمی طور پر تمیں سال کے ہوں گے کیونکہ یہ واقعہ خلافت حضرت علیؓ کے دوران ظاہر اجنبؓ صفينؓ کے بعد پیش آیا تھا اور امام حسنؑ کی ولادت بھرتؓ کے تیسرے یاچوتھے سال ہوئی تھی اور واقعہ صفينؓ بھرتؓ کے سنتیسویں سال پیش آیا تھا۔

۲۔ بعض سوالات کے جواب عامریہ اور ظنی و میلوں پر مبنی ہیں۔ اگرچہ ان میں بعض دلیل توجیہات کے حال میں کہ حسنؑ کی شرح کا بیہاں موقع نہیں)۔

﴿۶۲﴾ تربوز میں دس خاصیتیں یکجا ہیں: میرے والدؓ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: سعد ابن عبد اللہ نے احمد ابن ابو عبد اللہ بر قی کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے اپنے والد سے، اس نے محمد ابن خالد سے، اس نے ابی غیرہ سے، اس نے اپنے سلسلہ سند میں سے کسی سے نقل کی کہ امام جعفر صادقؑ نے فرمایا: تم لوگ تربوز کھایا کرو کہ اس میں دس خاصیتیں یکجا ہیں: یہ گودہ زمین ہے کہ جس میں کوئی بیماری ہے اور نہ کوئی نقصان، یہ خوراک ہے، شربت ہے، پھل ہے، یہ ریحان ہے، یہ دانتوں کا صاف کرنے والا ہے اور یہی خوراک بھی، یہ قوت بہا کو بڑھاتا ہے، مثانہ کو ہوڑا لتا ہے اور اس سے پیشاب زیادہ آنے لگتا ہے۔

احمد ابن زیاد ابن جعفر ہمدانیؑ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: علیؓ ابن ابراہیم ابن ہاشم نے اپنے والد کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے غفر و ابن عثمان سے، اس نے علیؓ ابن ابی جزہ سے، اس نے بیکا ابن اٹھن سے، اس نے امام جعفر صادقؑ سے یعنیہ اس روایت کو بیان کیا۔

نیز ایک دوسری روایت میں وارد ہے کہ تربوز مثانہ کی پتھری کو گدا دیتا ہے اور رسول خدا تربوز کو کھجور کے ساتھ کھایا کرتے تھے؛ جبکہ ایک دوسری روایت میں، اس سے کہا گیا ہے کہ تربوز کو کھجور کی طرف تھے۔

نیز روایت ہے کہ نہار منہ تر بوز کھانا فائی کا سبب بنتا ہے اور اسی طرح برلنی بھروسہ کو نہار منہ کھانے سے فائی جاتا ہے۔

﴿۲۷﴾ دس چیزیں نشاط آور ہیں: میرے والدے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن علی عطار نے محمد ابن احمد ابن علی تھے این عمران اشعری کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے محمد ابن علی سے، اس نے کسی ایک شخص سے روایت بیان کی، اس نے بعض ائمہ این محمد ابن خالد سے نقل کیا کہ امام حاضر صادق نے فرمایا: دس چیزیں نشاط آور ہیں: پیدل چنان، سوار ہونا، پانی میں غوطہ لگانا، بزرہ کی طرف نگاہ کرنا، کھانا پینا، حسین و جیل عورت کی طرف نگاہ کرنا، جماع کرنا، مسوک کرنا اور لوگوں سے بات پیٹ کرنا۔

محمد ابن ابراہیم ابن الحنف طالقانی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابوسعید حسن ابن علی عدوی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: صہیب این عباد نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: میرے والدے امام حاضر صادق سے روایت بیان کی، انہوں نے اپنے والد بزرگوار امام محمد باقر سے، انہوں نے اپنے جد سے نقل کیا کہ دس چیزیں نشاط آور ہیں: پیدل چنان، سوار کرنا، پانی میں غوطہ لگانا، بزرہ کی طرف دیکھنا، پینا، جماع کرنا، مسوک کرنا، سر کو گل خطمی لے خیر (نیل رنگ کا پھول جو بطور دو استعمال ہوتا ہے) سے دھونا، حسین عورت کی طرف نگاہ کرنا اور لوگوں سے بات پیٹ کرنا۔

﴿۲۸﴾ نماز کی دس وجوہات ہیں: میرے والدے ہم سے روایت بیان کی، کہا: سعد ابن عبداللہ نے یعقوب ابن زید کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے محمد ابن علی سے، اس نے حریز سے، اس نے زرارہ ابن ابیین سے نقل کیا کہ امام باقی رنے فرمایا: اللہ عزوجل نے نماز کو فرض کیا اور رسول خدا نے دس وجوہات پر اس کا مستور دیا: نماز حضر و سفر و نماز خوف تین وجوہات پر، سورج گرben اور چاند گرben کی نماز اور دنوں عیدوں کی نمازیں، نماز استقامت اور نماز میست۔

﴿۲۹﴾ شیعوں میں دس خاصیتیں پائی جاتی ہیں: میرے والدے ہم سے روایت بیان کی، کہا: احمد ابن ادریس نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن احمد نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن علی نے ابو محمد انصاری کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے عمر و ابن ابی مقدام سے، اس نے اپنے والد سے نقل کیا کہ امام باقی رنے مجھ سے کہا: اے اب مقadem، شیعہ وہ ہیں کہ ریاضت کی وجہ سے جن کا رنگ اڑ چکا ہوتا ہے، ان کے جسم لا غرہ ہوتے ہیں، ہونٹ ان کے شنک پڑھکے ہوتے ہیں، ان کا پیٹ گرسہ ہوتا ہے، ان کا رنگ تبدیل ہو جاتا ہے، ان کے چہرے زرد ہوتے ہیں، جب رات ہوتی ہے تو زمین کو اپنا پچھونا بنا لیتے ہیں، اپنی پیشانی خاک پر رکھتے ہیں، بے شمار حجدے کرتے ہیں، بے تحاش آنسو ہباتے ہیں، کثرت کے ساتھ دعا کیں کرتے ہیں، بہت گریہ کرتے ہیں، لوگ خوش ہوتے ہیں جلد شیعہ غمکیں۔

﴿۳۰﴾ شراب کے متعلق رسول خدا نے دس افراد پر لعنت کی: محمد ابن حسن ابن احمد ابن ولید نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن حسن صفار نے احمد ابن ابو عبد اللہ بر قی کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے اپنے والد سے، اس نے اپنے والد سے، اس نے نغمہ و ابن شمر سے، اس نے جابر عصفی سے نقل کیا کہ امام باقی رنے فرمایا: رسول خدا نے شراب کے متعلق دس افراد پر لعنت کی: اس کی جڑ بونے والے پر، اس کی نگرانی کرنے والے پر، انگور کا راس نچوڑنے والے پر، اس کے پینے والے پر، اس کے پلانے والے پر، اسے اٹھانے والے پر، جس کو بچائی جائے اس پر، اس کے یہچے والے پر، اس کے خریدار پر اور اس کی اجرت کھانے والے پر۔

(شرح: نص قرآنی آیت یا حدیث معصومہ میں واضح حکم ہوا سے زبان شرح میں نص کہتے ہیں۔ مترجم شرح)

اس نص میں خصوصیت سے ہے ورنہ والے کا نہ ہے، والے، نچوڑنے والے کا نہ ہے بدب کان کا مقصد ان تمام ہو موں سے شراب

بنانے کے لئے انگور فراہم کرنا اور لعنت اس کے لئے ثابت ہے جو شراب فروشی کے لئے دکان کرایہ پر دے۔)

﴿۳۱﴾ اس شخص کا ثواب جس نے دس سال تک ہر ماہ رمضان میں روزے رکھے ہوں: ابو الحسن علی ابن حسن ابن فرج میڈان نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: مجھ سے محمد ابن حسین کرفی نے روایت بیان کی، کہا: میں نے امام حسنؑ کو پہنچ گھر میں کسی شخص کو یہ کہتے تھا: اے ابو بارون، جو شخص لگاتار دس سال تک ہر ماہ رمضان میں روزے رکھے تو وہ جنت میں جائے گا۔

﴿۳۲﴾ اس شخص کا ثواب جس نے دس حج کیے ہوں: میرے والد نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: احمد ابن ادریس نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن تیجی این عمران اشعری نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن تیجی مغازی نے محمد ابن خالد طیاسی کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے سیف ابن غیرہ سے، اس نے ابوکر حضرت سے نقل کیا کہ امام حضرت صادقؑ نے فرمایا: جو شخص دس حج ادا کرے اللہ اس کا حساب کبھی نہیں کرے گا۔

﴿۳۳﴾ برکت کرنے دس حصے ہیں: میرے والد نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن تیجی عطار نے ہم سے محمد ابن احمد این تیجی این عمران اشعری کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے کبل این زیادے، اس نے حسین این زید سے، اس نے سخیان حریری سے، اس نے عبد المؤمن انصاری سے، اس نے امام باقی رستے نقل کیا کہ رسول خدا نے فرمایا: برکت کے دس حصے ہیں کہ اس میں سے نو حصے تجارت میں ہیں اور باقی دسوال حصہ ٹلوہ میں ہے۔

مؤلف کتاب فرماتے ہیں: جلوہ سے مراد بھیز کہریاں ہیں اور اس کی قدمی ایق بی سے مردی روایت سے ہوتی ہے کہ آپ نے فرمایا: رزق کے دس حصوں میں سے نو حصے تجارت میں ہیں جبکہ باقی ایک حصہ سائب یعنی بھیز کہریوں میں ہے۔

اسی مضمون کی روایت ہم سے احمد ابن حسنقطان نے بیان کی، کہا: احمد ابن تیجی این ذکریاتقطان نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: کبر ابن عبد اللہ این عجیب نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: حسین این بہلوں نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: سعید ابن عبد الرحمن مخدومی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: حسین این زید نے اپنے والد سے، انہوں نے زید این علی سے، انہوں نے اپنے والد بزرگوار امام زین العابدین سے، انہوں نے اپنے والد بزرگوار امام حسین سے، انہوں نے اپنے والد بزرگوار حضرت علی این ابی طالب علیہم السلام سے نقل کیا کہ رسول خدا نے فرمایا: رزق کے دس حصوں میں سے نو حصے تجارت میں ہیں اور باقی ایک حصہ سائبات یعنی بھیز کہریوں میں ہے۔

﴿۳۴﴾ قیامت سے پہلے کی دس نشانیاں: حسین این عبد اللہ سعید عسکری نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: عبد اللہ این محمد ابن حکیم قاضی نے ہمیں خرسنائی، کہا: حسین این عبد اللہ این شاکرنے ہم سے روایت بیان کی، کہا: الحسن بن حمزہ بخاری اور میرے بچانے ہم سے روایت بیان کی، کہا: عیسیٰ این موئی عجیار نے ابو جہڑہ این رقیہ جو این مصقلہ شیبابی ہے کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے حکم این عسکری سے، اس نے اس شخص سے کہ جس نے خذیفہ این اسید سے سنا تھا نقل کیا کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو یہ کہتے سناؤ کہ قیامت سے پہلے دس نشانیاں رونما ہوں گی: پاچ مشرق میں اور پانچ مغرب میں اور پھر آپ نے دلتہ الارض، دجال، سورج کے مشرق سے طلوع ہونے، حضرت عیسیٰ این عسکری، اور یا جو جن ماجوج کا ذکر کیا اور یہ کہ حضرت عیسیٰ ان پر غالب آ جائیں گے اور انہیں سمند، میں غرق کر دیں گے، لیکن پیغمبر نے ساری نشانیوں کا ذکر نہیں کیا۔

﴿۳۵﴾ اسلام کی بنیاد دس حصوں پر رکھی گئی: میرے والد نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن ابی عمر نے اہن بکیر زر اہم کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی کہ امام محمد باقرؑ نے فرمایا کہ رسول خدا نے فرمایا: اسلام کی بنیاد دس حصوں پر رکھی گئی: اس بات کی گواہی پر کہنیں ہے کوئی معجود بجز اللہ کے اور تینی دین ہے، نماز پر کہ یہ فرض ہے، روزہ پر کہ یہ حالت ہے، زکوٰۃ پر کہ یہ مال پاک کرنے والی ہے، حج پر کہ یہ شریعت ہے، جہاد پر کہ یہ عزت ہے، امر بالمعروف پر کہ یہ وفا ہے، نبی عن انکل پر کہ یہ تمام جنت ہے، نماز جماعت پر کہ یہ موجب الفت ہے اور عصمت پر کہ یہ اطاعت ہے۔

﴿۳۶﴾ ایمان کئے دس درجے ہیں: محمد ابن حسنؑ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: احمد ابن اور لیں نے محمد ابن احمد کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے ابو عبد اللہ زر اہم سے، اس نے حسن ابن علی ایں عثمان سے، اس نے محمد ابن حماد خواز سے، اس نے عبد العزیز قراطیسی سے نقل کیا کہ امام جعفر صادقؑ نے مجھ سے فرمایا: اے عبد العزیز، ایمان کے دس درجے ہیں گویا ایک سیڑھی ہے کہ جس پر یکے بعد یگرے زینے طے کیے جاتے ہیں، لہذا ایک درجہ پر فائز شخص دو درجے پر فائز ہونے والے کوئی نہیں کہہ سکتا کہ تمہارا کوئی درجہ ہی نہیں یہاں تک کہ دس درجوں پر فائز ہو جائے اور نہ ہی تم اپنے سے کم درجہ پر کھڑے شخص کو گراڈے گے کہ مبادا تم سے اوپر کھڑا شخص تم کو گراڈے، پس اگر تم کسی ایسے شخص کو دیکھو جو تم سے پہلے درجہ پر کھڑا ہو تو زرقی کے ساتھ اپنے ساتھ اوپر لے جاؤ اور اسے ناقابل برداشت عمل کرنے کو مت کہنا کہ وہ ٹوٹ جائے گا اور جو شخص کسی مومن کو توڑ دے تو اسے اس کے نقصان کی تلاش کرنی پڑے گی، (یاد رہے کہ) مقداد آٹھویں درجہ پر قائم اور سلمانؑ دسویں پر۔

محمد ابن حسنؑ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن حسن صفاری نے حسین ابن معاویہ کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے محمد ابن حماد سے جو یوسف ابن حماد خواز کا بھائی تھا، اس نے عبد العزیز قراطیسی سے نقل کیا کہ میں امام جعفر صادقؑ کی خدمت میں حاضر ہوا تو میں نے ان سے شیعوں کے حالات اور جو کچھ وہ کہتے ہیں ان کا آپ سے تذکرہ کیا تو آپ نے فرمایا: اے عبد العزیز، ایمان کے دس درجے ہیں جیسے کسی سیڑھی کے دس زینے ہوں کہ جنہیں یکے بعد یگرے طے کیا جاتا ہے، پس ایک درجہ پر فائز شخص دو درجے کے حامل شخص کوئی نہیں کہہ سکتا کہ تمہارے پاس کوئی شے نہیں ہے یہاں تک کہ وہ دسویں درجے پر فائز ہو جائے۔ اس کے بعد امام نے فرمایا: سلمانؑ دسویں درجے پر تھے، ابوذرؑ تویں درجے پر اور مقداد آٹھویں پر، اے عبد العزیز! اپنے سے پہلے درجہ پر کھڑے شخص کو مت گراڈے کہ مبادا تم سے اوپر کھڑا شخص تم کو گراڈے نیز جب تم کسی ایسے شخص کو دیکھو جو تم سے کم مرتبہ والا ہو اور تم اسے اوپر لے جاسکتے ہو تو اسے اپنے درجہ تک بلند کرو والتے بہت زیمی کے ساتھ، اس پر ناقابل برداشت بوجمیت ڈالنا کہ وہ ٹوٹ جائے گا اور جو شخص کسی مومن کو توڑ دے تو اس پر اس کے نقصان کی تلاشی کرنا لازم ہے اس لئے کہ اگر تم کسی اونٹ یا گائے کے پچ پر کہ جس سے ابھی دو دھنپھلایا گیا ہو نویں سال میں داخل اونٹ جتنا بوجھلا دادو گے تو تم نے اُسے ناکارہ کر دیا۔

(شرح: چونکہ اونچے درجے والا پہلے درجے والے کو گناہ گارا اور بے ایمان گرا دانتا ہے اور پہلے درجہ والا اس کو اسی نظر سے دیکھتا ہے حالانکہ وہ ایمان میں اس سے کامل تر ہوتا ہے کہ ان مطالب کو سمجھتا ہے، بیان کرتا ہے اور افعال انجام دیتا ہے کہ جن سے وہ ضعیف الایمان خارج ہوتا ہے اور اس کی نظر میں اوپرے درجے والے کے افعال ایمان کے خلاف ہوتے ہیں جیسا کہ سرگزشت حضرت موسیؑ اور اس بندرے کے درمیان واقع ہوا جو باطنی مقام و درجہ رکھتا تھا اور سورہ کہف سے موضوع واضح ہو جاتا ہے۔ ملاحظہ ہو آئی کہ یہ کریم ۲۶ سے آئیے مبارکہ ۸۲ تک جوان دو بندگان خدا کی داستان کا احاطہ کرتی ہیں۔)

﴿۳۷﴾ اس شخص کا ثواب جو دس سال تک خوشودی خدا کی خاطر اذان دھے: میرے والدے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن علی عطاء نے محمد ابن احمد کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے محمد ابن علی کوئی سے، اس نے مصعب ابن سلام تھیں سے، اس نے سعد ابن طریف سے نقل کیا کہ امام باش رنے فرمایا: جو شخص دس سال تک اللہ کی خوشودی کی خاطر اذان دے تو اللہ اس کی حمدگاہ اور آسمان میں اس کی حمد آواز کے برابر اس کی مغفرت کرے گا اور اس کی تصدیق ہر خشک و ترچیز کرے گی جس نے اس کو سماں ہو گا نیز جتنے افراد نے اس کے ساتھ مسجد میں نماز پڑھی ہو گی ان میں اس کا بھی حصہ ہو گا اور اس کی اذان سن کر جتنے افراد نے نماز پڑھی ہو گی اتنی نیکیاں اس کو حاصل ہوں گی۔

﴿۳۸﴾ مسواک میں دس خوبیاں پائی جاتی ہیں: میرے والدے ہم سے روایت بیان کی، کہا: احمد ابن ادریس نے محمد ابن احمد ابن حسن ابوالعلی کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے حسن ابن علی ابن یوسف سے، اس نے معاذ جوہری سے، اس نے عمرہ ابن جمع سے اس کے سلسلہ مند کے ساتھ مرفوع روایت بیان کی کہ بنی نے فرمایا: مسواک میں دس خوبیاں پائی جاتی ہیں: منہ کو صاف رکھتی ہے، پروردگار کو خوش کر دیتی ہے، نیکیوں میں ستر گناہ اضافہ کرتی ہے، سنت رسول ہے دانتوں کے سوراخ بند کر دیتی ہے، دانتوں کو سفید کرتی ہے، مسروہوں کو معبوط بناتی ہے، بغیر دور کرتی ہے، آنکھوں سے ڈھنڈ لے پن کو دوڑ کرتی ہے اور ہموک میں اضافہ کرتی ہے۔

﴿۳۹﴾ قیامت کی دس نشانیاں ہیں: محمد ابن احمد ابن ابراہیم نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو عبد اللہ دراقد محمد ابن عبد اللہ ابن سراج (ایک نجی میں فرج ہے) نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو الحسن علی ابن بیان مقری نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن سابق نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: زائدہ نے اعمش کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، کہا: فرات ابن قراز نے ابو طفیل عامر ابن واٹلہ کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے حدیثہ ابن اسید غفاری سے نقل کیا: ہم لوگ مدینہ میں ایک دیوار کے سایہ تلتے بیٹھے ہوئے تھے اور رسول خدا جگہ میں، پس آپ نے ہمیں جہان کا اور فرمایا: کیا ہو رہا ہے؟ تو ہم نے کہا: بات چیت کر رہے ہیں؟ آپ نے فرمایا: کس چیز کے متعلق؟ ہم نے کہا: قیامت کے بارے میں، تو آپ نے فرمایا: تم لوگ اس وقت تک قیامت نہیں دیھو گے جب تک اس سے پہلے دس نشانیوں کو نہ دیکھ لو: سورج کا مغرب سے طلوع ہونا، دجال، ولیۃ الأرض، تین کاز میں میں ہنس جانا، ایک مشرق میں، ایک مغرب میں اور ایک جزیرہ عرب میں، خروج عیسیٰ ابن مریم، خروج یا جو نجاح ماجو نجاح، آخری زمان میں یہ کی زمین کی گہرائی میں آگ ہو گی جو اپنے پیچھے کی ایک کو بھی نہیں چھوڑے گی، لوگوں کو محشر کی طرف ہانگی، جب لوگ کھڑے ہوں گے تو وہ بھی ان کے سروں پر جا کھڑی ہو گی کہ انہیں محشر تک ہانگے۔

﴿۴۰﴾ رسول خدا دن رات میں خانہ کعبہ کرے دس مرتبہ سات طواف کرتے تھے: میرے والدے ہم سے روایت بیان کی، کہا: سعد ابن عبد اللہ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابراہیم ابن مہر یار نے اپنے بھائی علی ابن حسین اپنے سعید کے ذریعہ مجھ سے روایت بیان کی، اس نے صفویں اور قاسم سے، انہوں نے کامی سے، اس نے ابو الفرج سے نقل کیا کہ اس نے امام جعفر صادق سے سوال کیا کہ آیا رسول خدا کی عادات میں طواف کرنا شامل تھا؟ آپ نے فرمایا: رسول خدا دن رات میں دس مرتبہ سات طواف کیا کرتے تھے: تین مرتبہ دن کے پہلے حصہ میں، تین مرتبہ رات کے آخری حصہ میں، دو مرتبہ جب صحیح ہوتی تھی اور دو مرتبہ ظہر کے بعد، البتہ ان کے درمیان کے درمیان کے وقت آپ استراحت فرماتے تھے۔

(۲۱) اس شخص کے متعلق جو ماه رمضان میں دن کرے وقت عورت کرے ساتھ دس مرتبہ همبستی کرے: ابوطالب مظفر ابن عوف علویؓ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: عوف ابن محمد ابن مسعود نے اپنے والد ابووفصیل محمد ابن محمد ابن عباس عیاشی کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، کہا: عوف ابن احمد نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: علی ابن محمد ابن شجاع نے محمد ابن عثمان کے ذریعہ مجھ سے روایت بیان کی، اس نے حمید ابن محمد سے، اس نے احمد ابن حسن ابن صالح سے، اس نے اپنے والد سے، اس نے فتح ابن یزید جرجانی سے نقل کیا کہ اس نے امام کاظمؑ کو خط لکھا کہ جس میں اس شخص کے متعلق سوال کیا کہ جس نے ماہ رمضان میں حلال یا حرام کے ذریعہ کسی عورت کے ساتھ دس مرتبہ جماع کیا؟ امام نے فرمایا: اس پر دس کفار سے لازم ہیں کہ ہر مرتبہ کے عوض ایک کفارہ ہو گا یعنی اگر اس نے کچھ کھایا پیا بھی تھا تو ایک دن کا کفارہ دے گا۔

(۲۲) دس نصیحت آموز کلمہ: محمد ابن حسن ابن احمد ابن ولیدؓ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن حسن صفار نے احمد ابن محمد ابن عیاشی کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے ابن ابی غیر سے، اس نے باب ابن عثمان سے نقل کیا کہ امام عوف صادقؓ کے پاس ایک شخص آکر کہنے لگا: میرے مال بات پر آپ پر فدا، مجھ کوئی نصیحت کیجئے، تو امام نے فرمایا: اگر اللہ تعالیٰ نے تمہارے رزق کی ذمہ داری میں ہے تو پھر جنکھ کا ہے تو پھر حوصلہ کس لے؟ اگر حساب کتاب برحق ہے تو پھر جن آوری کس لے؟ اگر آگے کی ذمہ داری خدا کی ہے تو پھر بخل کس لے؟ اگر جہنم کی سربراہی ہے تو معصیت کس لے؟ اگر موت برحق ہے تو خوشی و شادمانی کس لے؟ اگر اللہ کے حضور میں پیشی برحق ہے تو کمر و فرب کس لے؟ اگر پل صراط پر سے گز نہ رہ حق ہے تو خود بینی کس لے؟ اگر ہر چیز قضا و قدر کی وجہ سے ہے تو غم و حون کس لے؟ اور اگر یہ دنیا فنا ہونے والی ہے تو اس سے مطمئن ہو جانا کس لے؟

(۲۳) اس امت کے دس افراد خدائی بزرگ کے منکروں: ابو الحسین محمد ابن علی ابن شاہ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو حامد احمد ابن محمد ابن حسین نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو یزید احمد ابن خالدی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن احمد ابن صالح تیمی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: میرے والد نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: انس ابن محمد ابوالملک نے اپنے والد کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے امام عوف صادق سے، انہوں نے اپنے والد بزرگ اور امام باقر سے، انہوں نے اپنے جد سے، انہوں نے حضرت علی بن ابی طالب علیہم السلام سے نقل کیا کہ رسول خدا نے ان کو وصیت کرتے ہوئے فرمایا: اے علی، اس امت کے دس افراد خدائی بزرگ کے منکروں: (ایک نجی میں نہ امام یعنی ادھر کی بات ادھر اور ادھر کی بات ادھر کرنے والا ہے) آدم گش، جادوگر، دیوشت، وہ شخص جو حرام ذریعہ سے کسی عورت کے عقب سے جماع کرے، جو پائے سے جماع کرنے والا، حرم سے جماع کرنے والا، قسمہ برپا کرنے کی کوشش کرنے والا، مسلمانوں کے ساتھ جنگ کرنے والا کو اسلکی بیچنے والا، زکوٰۃ اوانہ کرنے والا اور وہ شخص جو حج کر سکتا تھا مگر نہ کیا اور اسی حالت میں ہرگیا۔

(۲۴) دور جاہلیت کے لوگوں کے جوئے کے تیر دس تھے: احمد ابن زیاد ابن عوف ہمدانی اور حسین ابن ابراہیم ابن احمد ابن ہشام ابن (ایک نجی کے مطابق) مودب اور علی ابن عبد اللہ وراق اور حمزہ ابن محمد ابن احمد ابن عوف این علی ابن حسین ابن علی ابن ابی طالب نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: علی ابن ابراہیم ابن باشم نے یہ مسجد ہجری میں ہم سے روایت بیان کی، کہا: میرے والد نے ابو احمد محمد ابن زیاد زدی اور احمد ابن محمد ابن علی نصر بن علی و دنوں کے ذریعہ سمجھتے روایت بیان کی، انہوں نے اباں ابن شاہ اتھر سے، انہوں نے اباں ابن

تغلب سے نقل کیا کہ امام باقی رنے اللہ عزوجل کے اس قول: حرمت عليکم المیتة والدم ولحم الخنزیر (الآلیة) یعنی تم پر مردار خون اور سوڑکا گوشت حرام ہے... (آخر آیت تک) (سورہ مائدہ۔ آیت ۳) کے متعلق فرمایا: مردار، خون اور سوڑکا گوشت تو معروف ہیں اور اسی طرح و ما اهل بہ لغير الله یعنی جسے بتوں کے لئے ذبح کیا گیا ہو۔ البتہ جہاں تک مختنقہ کی بات ہے تو جوئی قوم تمردار کو نہیں کھاتی تھی مگر گائے اور بھیڑ بکر یوں کا گلاغھونٹ دیا کرتے تھے اور جب ان کا گلاغھونٹ دیا جاتا تھا اور وہ مر جاتے تھے تو انہیں کھا لیتے تھے۔ متردیدہ (جو کنوں وغیرہ میں گر کر مر جائے) وہ لوگ ایسے جانور کی آنکھیں باندھ دیا کرتے تھے اور اسے چھت سے گرا دیتے تھے اور جب ایسا جانور مر جاتا تھا تو اسے کھا لیتے تھے۔ ناطحة (جو سینگ سے مارڈا لا گیا ہو) وہ لوگ مینڈھوں کو سینگ بہ سینگ لڑاتے تھے اور جب ان میں سے کوئی ایک مر جاتا تھا تو اسے کھا لیتے تھے۔ و ما أَكْلِ السَّبُعَ الْأَمَّا ذَكِيرَمْ (جسے رندہ کھا جائے مگر یہ کتم نے اسے شرائط کے مطابق ذبح کر دیا ہو) پس وہ لوگ آتشکدوں کے لئے ذبح کرتے تھے اور قریش اور چنان کی پرستش کیا کرتے تھے پس وہ ان دونوں کے لئے قربانی کیا کرتے تھے و ان تستقسموا بالازلام ذلكم فسق (اور جسے تم تیروں سے تقسیم کر لو کہ یہ سب حرام ہے) وہ لوگ خرشدہ اونٹوں کے دس حصے کیا کرتے تھے اس کے بعد اس کے گرد جمع ہو کر تیز کال لیتے تھے اور انہیں ایک شخص کے پاس رکھوادیتے تھے اور ان تیزوں کی تعداد دوں ہوتی تھی کہ جن میں سے سات میں حصہ ہوتا تھا اور باقی تین کے لئے کوئی حصہ نہیں ہوتا تھا، پس جن کے حصے ہوتے تھے وہ یہ ہیں: فذ توأم، میل، ناف، حلیس، رقیب اور معلیٰ: اس میں بھی توأم کے دو حصے ہوتے تھے جبکہ میل کے تین حصے، ناف کے چار، حلیس کے پانچ، رقیب کے چھا اور معلیٰ کے سات حصے ہوتے تھے۔ جن کا کوئی حصہ مقرر نہیں ہوتا تھا وہ سیخ، ملخ اور وغیرہ تھے۔ نیز اونٹوں کی قیمت ان کے ذمہ ہوتی تھی کہ جن کا کوئی حصہ نہ کھاتا تھا اور یہ جو ہے کہ جسے اللہ عزوجل نے حرام قرار دیا ہے۔

وَهُدُّا جَسَرَ اللَّهُ نَرَى هُرُ مُسْلِمًا بِرِ فَرْضٍ كَيَا هَرَى كَهُو اسَرَ طَلُوعَ آفَاتَ اور غَرُوبَ آفَاتَ سَرَ  
قبل دس مرتبہ پڑھئے: احمد بن حسنقطان نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: احمد ابن حیی اتنی زکریاقطان نے بکر ابن عبداللہ ابن حبیب کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، کہا: تمیم ابن بہلول نے اپنے والد کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی کہا: اسماعیل ابن فضل نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: میں نے امام حضرصادق سے اللہ عزوجل کے اس قول: فسبح بحمد ربک قبل طلوع الشمس و قبل غروبہا (پس تم اپنے رب کی حمد بجالا کرو، طلوع آفتاب اور غروب آفتاب سے پہلے) (سورہ طہ۔ آیت ۱۲۰) کے متعلق سوال کیا تو آپ نے فرمایا: ہر مسلمان مردو عورت پر فرض ہے کہ وہ طلوع آفتاب اور غروب آفتاب سے قبل دس مرتبہ اس دعا کو پڑھے: لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ يُحْمِلُ وَيُبْعَثُ وَهُوَ حَمِيٌّ (ایک نسخہ میں دائرہ ہے) لَا يَمُوتُ بِيَدِهِ الْخَيْرُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ.  
راوی کہتا ہے کہ میں نے کہا: لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ يُحْمِلُ وَيُبْعَثُ وَهُوَ حَمِيٌّ وَيَحْيِي تو امام نے فرمایا: اسے شخص، اس میں کوئی شک نہیں کہ یقیناً اللہ تعالیٰ زندہ کرے گا اور مارے گا اور مارے گا اور زندہ کرے گا لیکن تم اسی طرح کو کہ جیسا میں کہتا ہوں (ایک نسخہ میں ہے "جیسا میں نے کہا")  
(شرح: اس روایت میں فرش سے مراد مسح و نظینہ ہے)۔

پتو عبدالمطلب دس افراد تھے اور عباس: احمد ابن زید ابن جعفر، ہمایش نے ہم سے روایت بیان کی، کہاں علی ابن ابراہیم ابن ہاشم نے لمپے والد کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے محمد ابن ابی غیر سے، اس نے اباں ابن عثمان احر سے نقل کیا کہ میں نے امام جعفر صادق سے سنا کہ آپ اپنے والد بزرگوار امام باقی رکے متعلق نتیجہ فرمائے ہے تھے کہ انہوں نے فرمایا: میں نے جابر ابن عبد اللہ النصاریٰ کو یہ کہتے سنا کہ رسول خدا سے اولاد عبدالمطلب کے متعلق سوال کیا گیا تو آپ نے فرمایا: وہ اولاد میں تھیں اور عباس۔

مؤلف کتاب فرماتے ہیں: اور وہ یہ ہے: عبد اللہ، ابوطالب، زیر، حمزہ، حارث، یہ سب سے بڑے تھے، غیداق، مقوم، حجل، عبد العزی اور یہی ابوالہب تھا، ضر اور عبّاس۔ نیز کچھ لوگ کہتے ہیں کہ مقوم یہ حجل تھا اور عبدالمطلب کے دس نام تھے جو عرب میں معروف تھے اور ان سے روم، عجم اور جوشہ کے بادشاہ بھی ان ناموں سے واقف تھے۔ وہ دس نام یہ ہیں: عامر، شیبۃ اللہ، سیدابطحاء، ساقی شج، ساقی مغیث، عیث الوری فی العام الحدب، ابوالسادۃ العشرۃ، عبدالمطلب اور حافر زمزم۔ مزید برآں یہ کہ ان سے پہلے کسی اور کو یہ خصوصیت حاصل نہ تھی۔

## ﴿گیارہو ان باب﴾

﴿۱﴾ اُن گیارہ ستاروں کے نام جنہیں حضرت یوسفؑ نے خواب میں سورج اور چاند کے ساتھ سجدہ کرتے دیکھا تھا: میرے والدؑ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن احمد ابن احمد ابن عمر ان اشعری کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے علی ابی محمد سے، اس نے کسی ایک شخص سے، اس نے سلیمان ابن زید منقری سے، اس نے عمر وابن شمرت سے، اس نے اسماعیل سدی سے، اس نے عبدالرحمن ابن ساطب قرشی سے، اس نے جابر ابن عبد اللہ انصاریؓ سے اللہ تعالیٰ کی اس آیت کے متعلق کہ جس میں حضرت یوسفؑ سے حکایت کی گئی ہے: اتنی رأیست أحد عشر کو کبا والشمس والقمر رأیتم لی ساجدین (بے شک میں نے گیارہ ستارے اور سورج اور چاند کو دیکھا؛ میں نے انہیں مجھے سجدہ کرتے ہوئے دیکھا) ستاروں کے نام کے بارے میں فرمایا: ان کے نام یہ ہیں: طارق، جریان، ذبال، ذواللکفان، قابس، وثاب، عمودان، فیلق، صلطح، فرونچ، ذوالقرفع، غیاء، اور نور یعنی سورج اور چاند۔ نیز یہ سب ستارے آسمان کو احاطہ کیے ہوئے ہیں۔

ابو محمد عبد اللہ ابن حامد نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو بکر محمد ابن جعفر نے ہمیں خبر سنائی، کہا: جعفر نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: حکم ابن ظہیر نے سدی کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے عبدالرحمن ابن ساطب قرشی سے، اس نے جابر ابن عبد اللہ انصاریؓ سے نقش کیا کہ کی خدمت میں ایک یہودی آیا کہ جس کو بستان الیہودی کہتے تو کہنے لگا: اے محمدؐ، مجھے ان ستاروں کی بابت بتاؤ کہ جنہیں یوسفؑ نے خود کو وجودہ کرتے۔ یکھاتھا کہ ان کے نام کیا ہیں؟ تو اللہ کے نبیؐ نے اس دن اس کی کسی بات کا کوئی جواب نہیں دیا، پھر حضرت جرجیل بعد میں نازل ہوئے اسی کو ان ناموں سے آگاہ کیا تو نبیؐ نے بستان کو بلا بھنجا اور جب وہ آپؐ کی خدمت میں حاضر ہوا تو نبیؐ نے فرمایا: اگر میں ان ستاروں کے نام تم کو بتاؤں تو کیا تم اسلام لے آؤ گے؟ راوی کہتا ہے کہ اس یہودی نے رسول نبدا سے کہا: جی ہاں، تو نبیؐ نے فرمایا: جریان، طارق، ذبال، ذواللکفان، قابس، وثاب، عمودان، فیلق، صلطح، فرونچ، ذوالقرفع، غیاء، اور نور کے حضرت یوسفؑ نے انہیں آسمان میں خود کو وجودہ کرتے دیکھا تھا اور جب حضرت یوسفؑ نے حضرت یعقوبؑ کو یہ قصہ سنایا تو انہوں نے کہا: یہ پرانگندہ معاملہ ہے کہ اللہ عن ذلیل اس کا مکروہ است فرمادے گا۔ راوی کہتا ہے کہ اس وقت بستان نے کہا: خدا کی تمہاریں ان ستاروں کے نام ہیں!

﴿۲﴾ زمزم کے گیارہ نام ہیں: میرے والدؑ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: سعد ابن عبد اللہ نے احمد ابن محمد ابن نیسی کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے احمد ابن ابی نصر بن بطي سے، اس نے ایکن ابن محزز سے، اس نے معاویہ ابن عمار سے نقش کیا کہ امام جعفر صادقؑ نے فرمایا: زمزم کے نام یہ ہیں: رکضہ جرجیل، خیر، اسماعیل، خیر، عبد المطلب، زمزم، برہ، ضمونہ، رواء، شبعہ، طعام، مطعم اور شفاء نقشم۔

(شرح: احادیث کے مطابق زمزم کی پیدائش کی تاریخ یہ ہے کہ جب اسماعیلؑ شیر خوار بچے تھے اور پیاس سے بیتاب ہوئے تو حضرت ہاجرؓ نے انہیں اس مقام پر چھوڑا جو زمزم کے ظاہر ہونے کی اصل جگہ تھی اور چند مرتبہ کوہ صفا و مروہ پر پانی کی تلاش میں آکیں گیکیں اور جب واپس آکیں تو اسماعیلؑ کے پیروں کے نیچے قدم ہے جرجیل سے چشمہ ظاہر اور جاری ہو چکا تھا۔ انہوں نے کچھ مٹی اس کے گرد اگلی اور عبرانی میں کہا: شہر جا۔ اس وجہ

خصال

شیخ الصدق

(۲۶۱)

سے اس کا نام "رکھنہ جرنل" اور "زمزم" پڑا۔ پھر حضرت اسماعیل نے اسے کھو دا اور ایک کنوئیں کی شگل میں ظاہر ہوا اس لئے "حضرتہ اسماعیل" کا نام دیا گیا اور جب خزانہ کمہ پر قابض ہوا اور قریش سے بھگزے میں اس کو بند کر دیا اور چھپا دیا وہ بارہ حضرت عبدالمطلب نے اس کو کھولا تو "حضرتہ عبدالمطلب"، "کا نام دیا گیا۔ "برہ" یعنی یک دینے والا۔ مقدس اور پناہ کعبہ میں ہونے کی وجہ سے "مضونہ" کہا جاتا ہے۔ "رواء" ہے کہ لوگوں کو سیراب کرتا ہے۔ "شبعد و طعام و مطعم" اس لئے کہ اس کے قریب حاجیوں کی مہمانی کی جاتی ہے اور ان کو سیراب کیا جاتا ہے۔ "شفاء غنم" اس لئے کہ اس سے شفا حاصل ہوتی ہے)۔

### ﴿بَارِهُوَانِ بَاب﴾

(۱) پہلے باب سے بارہوں باب تک: میرے والد نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن یحییٰ عطار نے محمد ابن احمد ابن یحییٰ ابن عمر ان اشعری کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو عبد اللہ رازی نے ابو الحسن عسیٰ ابن محمد ابن عسیٰ ابن عبد اللہ محمدی کے ذریعہ جو اولاد محمد حنفیہ میں سے ہیں ہم سے روایت بیان کی، انہوں نے محمد ابن جابر سے، انہوں نے عطا سے، انہوں نے طاوس سے نقل کیا کہ حضرت عمرؓ ابن خطاب کے پاس ایک یہودی و فدا یا جبلک ان دونوں لوگ ان کی ولایت کے قائل تھے اور اس وفد نے آکر کہا تم نبیؐ کے بعد امامت کے والی ہولندا ہم آئے ہیں تاکہ تم سے کچھ سوالات پوچھ لیں کہاً رتم نے ان کے جوابات دے دیے تو ہم ایمان لے آئیں گے اور تمہاری تصدیق کرتے ہوئے تمہارے پیروکار ہو جائیں گے۔ حضرت عمرؓ نے ان سے کہا: جو تم چاہتے ہو پوچھو لو! انہوں نے کہا: ہمیں سات آسمانوں کے تالوں اور ان کی چاہیوں کے بارے میں بتاؤ، ہمیں اس قبر کے متعلق بھی بتاؤ جس نے صاحب قبر کو سیر کروائی، ہمیں اس چیز کے بارے میں بتاؤ کہ جس نے اس کی قوم کوڈ ریا جبکہ وہ جن تھا اور نہ ہی انسان، ہمیں اس جگہ کے بارے میں بتاؤ کہ جس پر سورج چکا تھا مگر وہ بارہ وہاں بھی سورج نہیں نکلا، ہمیں ان پانچ مخلوقات کے بارے میں بتاؤ کہ جن کی تخلیق رحم مادر میں نہیں ہوئی اور ہمیں ایک، دو، تین، چار، پانچ، چھ، سات، آٹھ، نو، دس، گیارہ اور بارہ کے متعلق بتاؤ۔

راوی کہتا ہے: حضرت عمرؓ نے کچھ دیر کے لئے پناہ رکھا لیا اس کے بعد اپنی آنکھیں کھو لیں اور پھر کہا: تم نے عمرؓ ابن خطاب سے اسکی چیز کے متعلق پوچھا جس کا اس کو علم ہی نہیں ہے، لیکن رسول خدا کے چیزوں کے بھائی تھیں تمہارے سوالوں کے جوابات دے دیں گے، یہ کہہ کر انہوں نے حضرت علیؓ کو بلا بھیجا اور جب آپ تشریف لائے تو کہا: اے الائسن، قوم یہود نے مجھ سے کچھ سوالات کیے ہیں مگر میں ان کی کسی چیز کا جواب نہ دے سکا حالانکہ مجھے انہوں نے خصانت دی ہے کہ اگر میں ان کو آگاہ کر دوں تو یوگ نبیؐ پر ایمان لے آئیں گے تو حضرت علیؓ نے ان سے کہا: اے قوم یہود، میرے سامنے اپنے مسائل پیش کرو۔ لہذا ان لوگوں نے آپؑ سے ہمیں وہی سوالات کیے جیسے حضرت عمرؓ نے کی تھے تو حضرت علیؓ نے فرمایا: کیا تم ان کے علاوہ بھی مجھ سے کچھ پوچھنا چاہتے ہو؟ انہوں نے کہا: نہیں اے ابو شہیر و شہزاد، تو حضرت علیؓ نے ان سے کہا: آسمانوں کے تالے اللہ کے ساتھ شرک کرتا ہے، اس کی چاہیاں لا الہ الا اللہ کہنا ہے، جس قبر نے اپنے صاحب کو سیر کروائی تھی یہ وہ مچھلی ہے کہ جس نے اپنے بطن میں حضرت یونسؓ کو سات سمندوں کی سیر کروائی تھی، جس چیز نے اپنی قوم کوڈ ریا تھا مگر وہ جن تھا اور نہ ہی انسان یہ حضرت سليمانؓ ابن داودؓ کی چیزوں تھی، جس مقام پر سورج نے اپنی روشنی ڈالی تھی مگر اس کے بعد بھی وہاں طلوع نہیں ہوا یہ وہ سمندر ہے جس میں اللہ عزوجل نے حضرت موسیؓ کو نجات دی تھی اور فرعون اور اس کے ساتھیوں کو اس میں غرق کر دیا تھا، وہ پانچ جو رحم مادر سے خلق نہیں ہوئے: حضرت آدمؓ حضرت حوآؓ، عصاۓ موسیؓ، ناقۃ صاریحؓ اور حضرت ابراہیمؓ کا مینڈھا ہیں۔

ایک اللہ ہے کہ جس کا کوئی شریک نہیں، وحضرات آدمؓ و حوا ہیں، تین حضرات جبریلؓ، میکائیلؓ اور اسرافیلؓ ہیں، چار توریت، نجیل، زبور اور قرآن ہے، پانچ نبیؐ پر واجب پانچ نمازیں، چھ اللہ عزوجل کا یقول ہے: ولقد خلقنا السماوات والارض و ما بینهما فی ستة ایام، سات اللہ عزوجل کا یقول ہے: و بنينا فوقکم سبعاً شداداً۔ (سورہ بیتا۔ آیت ۱۲) اور ہم نے تمہارے اور سات آسمان مضبوط کر دیئے، آٹھ

اللہ عز و جل کا یہ قول ہے: ویحمل عرش ربک فو قهم یو منذ شما نیۃ اور تمہارے پروردگار کے فرش کو اس دن آٹھا پئے اور پر لیے ہوئے ہوں گے (سورہ حقة - آیت ۷۱) نو وہ نو شانیاں ہیں جو حضرت موسیٰ پر نازل ہوئی تھیں، وہ اللہ عز و جل کا یہ قول ہے: و واعدنا موسیٰ ثالثین لیلۃ فاتحہ مناها بعشر اور ہم نے موسیٰ سے تیس راتوں کا وعدہ کیا تھا تو ہم نے اُسے ایک عشرہ اور ملائکہ کو تمام کیا (سورہ اعراف - آیت ۱۳۲)، گیارہ حضرت یوسف کا اپنے والد بزرگوار کو کہتا ہے: انی رأیت أحد عشر کوکبًا میں نے گیارہ ستاروں کو دیکھے (سورہ یوسف - آیت ۲)، بارہ اللہ عز و جل کا یہ قول ہے: اضرب بعصاک الحجر فانجوت منه الشی عشرة عیناً۔ پھر پرانا عصا مارو تو اس میں سے بارہ چشمہ جاری ہو گئے (سورہ بقرہ - آیت ۲۰)

راوی کہتا ہے: یہودیوں نے کہا: ہم گواہی دیتے ہیں کہ نہیں ہے کوئی معبد بجز اللہ کے اور یہ کہ حضرت محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) اللہ کے رسول ہیں اور ہم یہ بھی گواہی دیتے ہیں کہ آپ رسول خدا کے پیغمبر ہے ہیں۔ اس کے بعد حضرت عمر بن طرف رخ کیا اور کہنے لگے: ہم گواہی دیتے ہیں کہ یہ (حضرت علیؑ) رسول خدا کے بھائی ہیں اور اس مقام کے قم سے زیادہ تقدیری ہیں! اس طرح ان کے ہمراہ یہوں نے بھی اسلام قبول کیا اور ان کا یہ اسلام لانا خلوص کے ساتھ تھا۔

﴿۲﴾ اولین و آخرین میں سے بدترین افراد بارہ تھے: محمد ابن حسن ابن سعید بالشی کوئی نے کوفہ میں ہم سے روایت بیان کی، کہا: فرات ابن ابراہیم ابن فرات کوئی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: سعید ابن کثیر نے مجھ سے روایت بیان کی، کہا: میکی ابن حسن اور عباد ابن یعقوب اور محمد ابن جنید نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو عبد اللہ عبدالرحمٰن مسعودی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: حارث ابن حصیرہ نے صخر ابن حکم فرازی کے ذریعہ مجھ سے روایت بیان کی، اس نے حیان ابن حارث ازدی سے، اس نے ریبع ابن جمیل حنفی سے، اس نے مالک ابن ضمرہ، روایت سے نقل کیا کہ جب حضرت ابوذر کو شہر بد کیا گیا تھا تو وہ، حضرت علیؑ ابن ابی طالب، مقداد ابن اسود، عمارة بن یاسر، حذیفہ ابن یمان اور عبد اللہ ابن مسعود بکجا ہوئے تو حضرت ابوذر نے کہا: مجھے آپ حضرات کوئی حدیث بیان کریں کہ جو ہمیں رسول خدا کی یاد دلائے اور ہم ان کے لئے گواہی دیں، دعاۓ خیر کریں اور تو حید خدا کے ذریعہ ان کی تصدیق کریں۔ حضرت علیؑ نے فرمایا: یہ میری حدیث کا زمان نہیں ہے اسپ نے کہا: آپ بالکل ٹھیک کہ رہے ہیں، تو آپ نے کہا: اے حذیفہ! ہمیں حدیث بیان کرو تو انہوں نے کہا: آپ حضرات جانتے ہیں کہ میں نے ہمیشہ مشکل امور کے متعلق سوالات کیے، ان، ہی کوآزمایا اور ان کے علاوہ میں نے کسی اور چیز کے متعلق کبھی نہیں پوچھا اسپ نے کہا: درست کہا تم نے، آپ نے کہا: اے ابن مسعود تم ہمیں حدیث بیان کرو، تو انہوں نے جواب دیا: میں نے ہمیشہ قرآن پڑھا اور اس کے علاوہ کسی اور چیز کے متعلق سوال نہیں کیا مگر آپ حضرات تو اصحاب احادیث ہیں، سب نے کہا: تم ٹھیک کہ رہے ہو، آپ نے کہا: اے مقدم اتم! ہمیں حدیث بیان کرو تو انہوں نے جواب دیا کہ آپ حضرات جانتے ہیں کہ میں تو ایک جنگجو ہوں اور اس کے علاوہ کسی چیز کے متعلق سوال نہیں کرتا، لیکن آپ حضرات تو اصحاب احادیث ہیں، سب نے کہا: صحیح کہہ رہے ہو تم، پھر سب نے کہا: اے عمار! تم ہمیں کوئی حدیث بیان کرو، انہوں نے جواب دیا: میں تو آج کل چیزیں بھول جاتا ہوں کہ یاد آگیا تو آگیا۔ حضرت ابوذر حسمہ اللہ علیہ نے کہا: میں آپ لوگوں کا ایک حدیث بیان کرتا ہوں کہ جو آپ حضرات نے خود رسول خدا سے سنی ہوگی اور بہت سے لوگوں نے آپ حضرات سے سنی ہوگی:

رسول خدا نے فرمایا: کیا تم لوگ یہ گواہی نہیں دیتے کہ نہیں ہے کوئی معبد بجز اللہ کے اور یہ کہ محمد اللہ کے رسول ہیں، قیامت آئے گی کہ

اس میں کوئی شک نہیں، اللہ تبار سے مردوں کا واحمایہ گا، مردوں کا زندہ ہونا برق ہے، جنت برق ہے اور یہ کہ جنمہ (بھی) برق ہے؟  
لوگوں نے کہا: ہم گواہی دیتے ہیں۔

آپ نے فرمایا: تم لوگوں کے ساتھ میں بھی گواہ ہوں، اس کے بعد آپ نے فرمایا: کیا تم لوگ اس بات کی گواہی نہیں دو گے کہ اللہ کے رسول نے کہا: اولین و آخرین میں سے بدترین لوگ بارہ ہیں: چھاولین میں سے، اور چھ آخرین میں سے: اس کے بعد آپ نے اولین میں سے چھ کے نام لیے: اہن آدم کہ جس نے اپنے بھائی کو قتل کیا تھا، فرعون، بابان، قارون، سامری اور دجال کہ اس کا نام اولین میں سے بے جبکہ وہ آخرین کے ساتھ خروج کرے گا اور آخرین میں سے چھ افراد یہ ہیں: بچھڑا یعنی عتش، فرعون یعنی معاویہ، اس امت کا بابان یعنی زیاد، اس امت کا قارون یعنی سعید (ایک نجی میں سعد)، سامری یعنی ابو موسیٰ عبد اللہ ابن قیس: اس لئے کہ اس نے ایسا ہی کہا تھا جیسا کہ سامری نے قوم موئی سے: لامسas یعنی کوئی جنگ مت کرو۔ (ایک نجی میں ہے: پس یا اس امت کا بابان، اس کا قارون اور یہی سامری ہے) اور ابتر یعنی عمر وہن عاص۔ تو اے لوگو! کیا تم اس بات کی گواہی دو گے؟

سب نے کہا: بالا!

آپ نے فرمایا: تمہارے ساتھ میں بھی گواہ ہوں۔

اس کے بعد فرمایا: کیا تم لوگ یہ گواہی دو گے کہ اللہ کے رسول نے کہا کہ میری امت حوض کو شرپ میرے پاس پانچ پر چھوں تلتے حاضر ہوگی:

پہلا برجمن: بچھڑے کا ہوگا، پس میں کھڑے ہو کر اس کا باتھ پکڑوں گا، لہذا جیسے ہی میں اس کا باتھ پکڑوں گا اس کا باتھ سیاہ پڑ جائے گا، قدم لرز نے لگیں گے اور دل کا پنپنے لگے گا اور جنہوں نے اس کی مانند کروار ادا کیا ہوگا ان کے ساتھ بھی ایسا ہی ہوگا، پس میں کہوں گا: میرے بعد تقلیں کے ساتھ کیا سلوک کیا؟ وہ سب کہیں گے: ہم نے ثقل اکبر (قرآن) کو جھٹایا اور اسے پارہ پارہ کر دیا جبکہ ثقل اصغر (بلیت) کو خانہ شیش کر دیا اور ان کا حق ان سے چھین لیا، پس میں کہوں گا: با میں جانب چلے جاؤ تو وہ تشاہ اور روسیاہ چل پڑیں گے اور اس میں سے ان کو ایک قطرہ بھی پینے کو نہیں ملے گا۔

دوسرا برجمن: اس کے بعد میری امت کے فرعون کا پر چم وارد ہوگا اور ان میں سب سے زیادہ افراد پائے جائیں گے اور انہیں میں سے بھیکھے ہوئے ہوں گے، کہا گیا: اے اللہ کے رسول یہ بھیکھے ہوؤں سے کیا مراد ہے؟ کیا یہ لوگ راستے سے ہٹ گئے ہوں گے؟ فرمایا: نہیں، بلکہ یہ لوگ اپنے دین سے بھر گئے ہوں گے اور یہ وہ لوگ ہوں گے جنہوں نے دنیا کی خاطر غم کیا ہوگا اور اسی سے مطمئن ہو گئے ہوں گے، پس میں کھڑے ہو کر ان کے پر چم دار کا باتھ پکڑوں گا تو جیسے ہی میں اس کا باتھ پکڑوں گا اس کا بچھڑا سیاہ پڑ جائے گا، اس کے قدم لرز نے لگیں گے اور اس کا دل کا پنپنے لگے گا اور جنہوں نے اس کی مانند کروار ادا کیا ہوگا ان کے ساتھ بھی ایسا ہی ہوگا، لہذا میں کہوں گا: میرے بعد تم لوگوں نے تقلیں کے ساتھ کیا سلوک روکھا؟ وہ لوگ کہیں گے: ہم نے ثقل اکبر (قرآن) کو جھٹایا اور اسے پارہ پارہ کر دیا جبکہ ثقل اصغر (بلیت) کے ساتھ جنگ کی اور انہیں قتل کر دیا۔ میں کہوں گا: تم اپنے ساتھیوں کے راستے پر ہی جاؤ پس وہ لوگ پیاسے اور روزیاہ وہاں سے چل پڑیں گے اور اس میں سے ایک قطرہ تک نہ پہنچیں گے۔

**تیسرا پرچم:** اس کے بعد میرے پاس میری امت کے بانی یعنی زیدا کا پرچم وارہ ہوگا، پس میں کھڑے ہو کر اس کے ہاتھ کپڑوں کا تو جیسے ہی میں اس کا ہاتھ کپڑوں کا اس کا چہرہ سیاہ پڑ جائے گا، اس کے قدم لرز نے لگیں گے اور اس کا دل کا پنے لگے گا اور جنہوں نے اس کی مانند کردار ادا کیا ہو گا وہ اس کے پیچھے ہوں گے، لہذا میں کہوں گا: میرے بعد تم لوگوں نے شفیعین کے ساتھ کیا سلوک روا رکھا؟ وہ لوگ کہیں گے: ہم نے شفیع اکبر (قرآن) کو جھٹایا اور اسے پارہ پارہ کر دیا جبکہ شفیع اصغر (ابدیت) کو تھا جھوڑ دیا اور اس کی نافرمانی کی، پھر میں کہوں گا: اپنے ساتھیوں کی راہ پر گامز انہوں نے تو وہ لوگ پیاسے اور رو سیاہ پلٹ جائیں گے اور اس میں سے ایک قطرہ نہیں پہنچیں گے۔

**چوتھا پرچم:** اس کے بعد میرے پاس عبداللہ ابن قیس کا پرچم وارہ ہو گا جو میری امت کے پیچاں ہزار افراد کا امام ہو گا، پس میں کھڑے ہو کر اس کا ہاتھ کپڑوں کا تو جیسے ہی میں اس کا ہاتھ کپڑوں کا اس کا چہرہ سیاہ پڑ جائے گا، اس کے قدم لرز نے لگیں گے اور اس کا دل کا پنے لگے گا اور جنہوں نے اس کی مانند کردار ادا کیا ہو گا، لہذا میں کہوں گا: میرے بعد تم لوگوں نے شفیعین کے ساتھ کیا سلوک روا رکھا؟ وہ لوگ کہیں گے: ہم نے شفیع اکبر (قرآن) کو جھٹایا اور اس کی نافرمانی کی اور شفیع اصغر (ابدیت) کو تھا جھوڑ دیا اور ان سے منہ پھیر لیا تو میں کہوں گا: اپنے ساتھیوں کی راہ پر چل پڑو وہ لوگ پیاسے اور رو سیاہ پلٹ جائیں گے اور اس میں سے ایک قطرہ نہیں پہنچیں گے۔

**پانچویں پرچم:** اس کے بعد میرے پاس مخدیج اپنے پرچم کے ساتھ وارہ ہو گا، پس میں کھڑے ہو کر اس کا ہاتھ کپڑوں کا تو جیسے ہی میں اس کا ہاتھ کپڑوں کا اس کا چہرہ سیاہ پڑ جائے گا، اس کے قدم لرز نے لگیں گے اور اس کا دل کا پنے لگے گا اور جنہوں نے اس کی مانند کردار ادا کیا ہو گا، لہذا میں کہوں گا: میرے بعد تم لوگوں نے شفیعین کے ساتھ کیا سلوک روا رکھا؟ وہ لوگ کہیں گے: ہم نے شفیع اکبر (قرآن) کو جھٹایا اور اس کی نافرمانی کی اور شفیع قتل کر دیا تو میں کہوں گا: اپنے ساتھیوں کی راہ پر چل پڑو وہ لوگ پیاسے اور رو سیاہ پلٹ جائیں گے اور اس میں سے ایک قطرہ نہیں پہنچیں گے۔

**چھٹا پرچم:** اس کے بعد میرے پاس امیر المؤمنین، امام اشتفیعین اور فائدہ خلیفین کا علم وارہ ہو گا، پس میں کھڑے ہو کر اس کا ہاتھ کپڑوں کا تو جیسے ہی میں اس کا ہاتھ کپڑوں کا اس کا اور اس کے ساتھیوں کا چہرہ سفید ہو جائے گا، پھر میں کہوں گا: تم لوگوں نے میرے بعد شفیعین کے ساتھ کیا سلوک روا رکھا؟ آپ نے فرمایا: تو وہ لوگ کہیں گے: ہم نے شفیع اکبر (قرآن) کی انتباہ کی اور اس کی تقدیق کی جبکہ شفیع اصغر (ابدیت) کی اہم نے حمایت اور نصرت کی اور ان کے ساتھ مل کر جنگ کی، تو میں کہوں گا: تم لوگ جی بھر کر سیراب ہو جاؤ تو وہ لوگ اس میں سے ایک گھونٹ پہنچیں گے کہ اس کے بعد وہ لوگ تا ابد پیاسے نہیں ہوں گے اور ان کے ہاتھ کا چہرہ ابھرے ہوئے سورج کی مانند درخشان ہو گا نیز اس کے اصحاب کے چہرے چودھویں کے چاند کی مانند روشن ہوں گے اور گویا آسمان میں ستاروں کے انوار کی مانند۔

اس کے بعد حضرت ابوذرؓ نے فرمایا: کیا تم لوگ اس بات کی لوگی نہیں دو گے، تو لوگوں نے کہا: جی ہاں، دیں گے۔ آپ نے فرمایا: میں بھی تم لوگوں کے ساتھ گواہ ہوں۔

یعنی، عباد اور محمد نے کہا تم لوگ اس بات پر اللہ عز وجل کے سامنے گواہ رہنا کہ ابو عبد الرحمن نے اس حدیث کو ہم سے بیان کیا تھا، عبد الرحمن نے کہا: اللہ عز وجل کے نزدیک تم لوگ میری اس بات کے گواہ رہنا کہ حارث ابن حضیرہ نے مجھ سے یہ حدیث بیان کی، حارث نے کہا: اللہ عز وجل کے نزدیک تم لوگ میری اس بات کے گواہ رہنا کہ صخر ابن حکم نے مجھ سے یہ حدیث بیان کی، صخر ابن حکم نے کہا: اللہ عز وجل کے نزدیک تم

لوگ میری اس بات کے گواہ رہنا کہ حیان نے مجھ سے یہ حدیث بیان کی، حیان نے کہا: اللہ عزوجل کے نزدیک تم لوگ میری اس بات کے گواہ رہنا کہ مالک اپنے ضمروں نے کر رہیں این جیل نے مجھ سے یہ حدیث بیان کی، رہیج نے کہا: اللہ عزوجل کے نزدیک تم لوگ میری اس بات کے گواہ رہنا کہ مالک اپنے ضمروں نے مجھ سے یہ حدیث بیان کی، مالک اپنے ضمروں نے کہا: اللہ عزوجل کے نزدیک تم لوگ میری اس بات کے گواہ رہنا کہ حضرت ابوذر غفاری نے مجھ سے یہ حدیث بیان کی، حضرت ابوذر نے بھی اسی طرح کہا اور فرمایا: رسول خدا نے فرمایا: مجھ سے جبریل نے اللہ تبارک و تعالیٰ کی جانب سے یہ حدیث بیان کی۔

**(۳)** بارہ رومی مہینوں میں زوال شمس کی شناخت کا طریقہ: میرے والد نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: احمد ابن ادریس نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن احمد ابن حیثی ابن عمر ان اشعاری نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: حسن ابن موئی خطاب نے حسن ابن الحنفی کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے حسن ابن اخوانصی سے، اس نے عبد اللہ ابن منان سے، کہا: میں نے امام جعفر صادق کو یہ کہتے سنا کہ حمزہ ریان (گرمی کا پہاڑیہ) کے نصف میں زوالِ خمس نصف قدم پر، تجزی کے نصف میں ایک قدم پر، آب کے نصف میں دو قدم پر، المیول کے نصف میں ساڑھے تین قدم پر، تشرین اول کے نصف میں ساڑھے پانچ قدم پر، تشرین آخر اثانی کے نصف میں ساڑھے سات قدم پر، کافون اول کے نصف میں ساڑھے نو قدم پر، کافون آخر اثانی میں ساڑھے سات قدم پر، شبات کے نصف میں ساڑھے پانچ قدم پر، آذر کے نصف میں ساڑھے تین قدم پر، نیسان کے نصف میں ڈھانی قدم پر، ایار کے نصف میں ڈیزیہ قدم پر اور حمزہ ریان کے نصف میں نصف قدم پر۔ (شرح: یہ میزان (نابِ قول) بعض علاقوں کے لئے صحیح ہے کہ جن کا عرض اس معین اندازہ سے آفتاب کے رخ کے انتبار سے ہے۔ اور تمام شہروں کے لئے یہی حساب صحیح نہیں ہے البتہ راوی بیان لوگوں کے لحاظ سے جن کو امام نے یوں ارشاد فرمایا مالک صحیح تھاظہ کی یہ علمت اس وقت ہو گی جب قبلے کے لئے خط جدید سید ہے شانے کی پشت پر واقع ہو جو بعض علاقوں میں ہو سکتا ہے ورنہ بطور فارمولہ ہر علاقے کے لئے ممکن نہیں ہے۔)

**(۴)** جن لوگوں نے حضرت ابو بکرؓ کی خلافت پر بیٹھنے سے اور اسی سے حضرت علیؓ پر مقدم کرنے سے انکار کیا ان کی تعداد بارہ ہے: علی ابن احمد ابن عبد اللہ ابن احمد ابن ابو عبد اللہ برتری نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: میرے والد نے اپنے جداً محمد ابن ابو عبد اللہ برتری کے ذریعہ مجھ سے روایت بیان کی، کہا: نہیکی نے مجھ سے روایت بیان کی، کہا: ابو محمد خلف ابن سالم نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن جعفر نے مجھ سے روایت بیان کی، کہا: شعبہ نے عثمان ابن عفیہ کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے زید ابن وہب سے نقل کیا کہ مہاجرین و انصار میں سے جن لوگوں نے ابو بکر کے خلافت پر بیٹھنے اور اس کے حضرت علیؓ پر مقدم ہونے سے انکار کیا تھا ان کی تعداد بارہ تھی:

مهاجرین: ۱. خالد ابن سعید ابن عاص ۲. مقداد ابن اسود ۳. ابی اعن کعب ۴. عمار ابن یاسر ۵. ابوذر غفاری ۶. سلمان فارسی ۷. عبد اللہ بن مسعود ۸. بریدہ اسلامی

انصار: ۹. خزیمہ ابن ثابت ذوالشہادتین ۱۰. سہل ابن حنفی ۱۱. ابوایوب انصاری اور ۱۲. ابوالہیثم ابن تیبان وغیرہ... جب وہ متبر پر چڑھے اور ان افراد نے باہم مشورہ کیا تو ان میں سے کچھ نے کہا: ہم اس کے پاس جا کر اس کو نمبر رسولؐ سے کیوں نہ آتا دیں جبکہ باقی لوگ کہنے لگے کہ اُر تمن نے ایسا کیا تو اس طرح تم لوگ اپنے آپ کو انقصان پہنچا کرے حالانکہ اللہ عزوجل نے فرمایا ہے "اپنے باتحوں

اپنے آپ کو ہلاکت میں مت ڈالوا۔ بلکہ نہیں حضرت علیؓ ان اب طالبؑ کے پاس جانا چاہئے تاکہ ہم ان سے مشورہ لیں اور انہیں اس امر سے آگاہ بھی کر دیں، لہذا وہ لوگ امیر المؤمنینؑ کی خدمت اقدس میں حاضر ہو کر کہنے لگے: اے امیر المؤمنینؑ، آپ نے اپنے آپ کو ضائع کر لیا اور ایک ایسے حق کو چھوڑ دیا کہ جس کے آپ زیادہ سزاوار تھے؛ اب ہم نے یہ سچا ہے کہ اس کے پاس جا کر اسے منبر رسولؐ سے اُتریں گے اس لئے کہ حق بلاشبہ آپ کا ہے اور اس خلافت کے آپ زیادہ سزاوار ہیں مگر ہم آپ کے پاس مشورہ لینے آئے ہیں تو حضرت علیؓ نے ان سے کہا: اگر تم لوگوں نے ایسا کیا تو تم نے اس کے ساتھ جنگ کر لی اور تمہاری مثال ایسی ہو گئی جیسے آنکھ میں سرمه یا بھر سالن میں نہ کم، کونکہ اس بات پر اپنے نبیؑ کی بات کو ترک کرنے اور اپنے پروردگار کو جھلانے والی قوم متفق ہو گئی ہے اور اس سلسلے میں میں اپنے گھروالوں سے بھی مشورہ کر چکا ہوں تو وہ بھی چب سادھنے کے علاوہ کسی اور بات سے منع کرتے ہیں اور اس کی وجہ تھی لوگ بھی جانتے ہو کہ اس قوم کے سینوں میں کیا اور اللہ اور اس کے نبیؑ کے ہدایت کیلئے بغضہ بھرا ہوا ہے اور یہ لوگ دور جاہلیت کے خون کا بدله چاہتے ہیں۔

خدا کی قسم، اگر تم لوگوں نے ایسا کیا تو یہ لوگ تواریں سوت لیں گے اور قتل و غارت گری پر اُتر آئیں گے جس طرح کہ انہوں نے کیا تھا، یہاں تک کہ مجھے مقصود ہے یا اور مجھ پر غلبہ پائیا نہیز مجھ سے کہنے لگے: بیعت کر دو رہنمی تھیں قتل کر دیں گے، پھر تو مجھے اس کے علاوہ کوئی حلیل نظر نہ آیا کہ میں اس قوم سے اپنا دفاع کروں اور اس کی وجہ تھی کہ مجھے رسول خدا کی یہ بات یاد آگئی تھی کہ اے علیؓ، جب یہ تو متمہاری بیعت توڑے اور اس پر ہٹ دھرمی اختیار کر لے اور اس سلسلے میں میری نافرمانی پر اُتر آئے تو تم پر صبر کرنا لازم ہو گا یہاں تک کہ خدا اپنا حکم نازل کرے اور یہ لوگ لا محالہ تمہارے ساتھ غداری کریں گے لہذا تم ان کو موقع مت دینا کیم گذیل کریں اور تمہارے خون کے طالب ہو جائیں، اس لئے کہ یہاں میرے بعد تم سے غداری کرے گی اور اس طرح کی خبر مجھے حضرت جبریلؓ نے میرے پروردگار تبارک و تعالیٰ کی جانب سے دی ہے۔

لیکن ہاں، تم لوگ اس کے پاس جاؤ اور اسے اس بات سے آگاہ کر دو جو تم نے اپنے نبیؑ سے سنائے اور اس پر کوئی چیز بھی مہم ملت رکھتا تاکہ یہ اس پر عظیم ترین اتمام حجت ہو اور جب وہ اپنے پروردگار کے سامنے اس حالت میں آئے کہ اس کی اور اس کے نبیؑ کی نافرمانی کی ہو اور اس کی خلافت تو یہ اس کی زیادہ سے زیادہ عقوبت کا سبب بنے۔

یہ گروہ بروز جمعہ وہاں پہنچا اور منبر رسولؐ کو گھیر کر مہاجرین سے کہنے لگے: بلاشبہ اللہ نے قرآن میں تم لوگوں کو انصار پر مقدم رکھا ہے اور ارشاد ہوتا ہے لقد تاب اللہ علی النبی و المهاجرین والانصار (سورہ توبہ آیت ۷۷) ”یقیناً اللہ نے نبیؑ اور مہاجرین و انصار کی تو بکو قبول کر لیا ہے“ آغاز تم لوگوں سے کیا اپس اس طرح اللہ نے سب سے پہلے تمہیں یاد کیا۔

خالدؓ ابن سعید کی طرف سے اتمام حجت: اس دلیل کی بناء پر بنو امیہ کے خالدؓ ابن عاصی کھڑے ہو کر کہنے لگے: اے ابوالکبرؓ، اللہ سے ڈرد جکہ تم اچھی طرح جانتے ہو کہ رسول خدا نے حضرت علیؓ کے بارے میں کیا فرمایا ہے؟ کیا تم نہیں جانتے کہ جنگ بنقریظہ کے دن جب ہم رسول خدا کے گرد میشے ہوئے تھے تو آپؓ نے کیا فرمایا تھا؟ یقیناً اللہ کے رسولؐ نے ہم میں سے عالی مرتبت لوگوں کی جانب رُخ کر کے فرمایا تھا: اے گروہ مہاجرین و انصار! میں تم لوگوں کو ایک وصیت کرتا ہوں لہذا تم لوگ اسے محفوظ کرلو اور میں تمہیں ایک پیشکش کرتا ہوں تو تم لوگ اسے قبول کرلو! آگاہ رہو کے میرے بعد علیؓ تمہارے امیر ہیں اور تمہارے خلیفہ۔ مجھے میرے پروردگار نے اس چیز کی وصیت کی ہے اور اگر تم لوگ میری اس وصیت کی حفاظت نہیں کرو گے اور اس کی تائید و نصرت نہیں کرو گے تو تم اپنے احکام میں خلافت کرو گے تمہارے دینی امور شویں کاشکار

ہو جائیں گے اور تم پر تمہارے بدترین لوگ مسلط ہو جائیں گے۔

آگاہ رہو کر میرے ہدیت ہی میرے دارث اور میری امت کی باغِ ثور سنجھانے والے ہیں۔ اے میرے اللہ، ان میں سے جو بھی میری حیثیت کی حفاظت کرے اس کو میرے ذمہ میں محسوس کرنا اور میری رفاقت سے بہرہ مندر فرماتا تاکہ اُسے اخروی سعادت نصیب ہو جبکہ اگر کوئی شخص میرے پیچھے میرے ہدیت کے ساتھ رہائی سے پیش آئے تو تو اسے جنت سے محروم کر دینا کہ جس کا عرض تمام آسمان اور زمین ہے۔

اس موقع پر عرب ابن خطاب نے کہا: اے خالد، چپ رہو تمہارا شمار شوریٰ کے لوگوں میں سے نہیں ہوتا اور نہ ہی تمہارا شمار ان لوگوں میں سے ہوتا ہے کہ جن کی بات تسلیم کر لی جائے تو خالد کہنے لگے: بلکہ تم پچپ رہوے ابن خطاب! پس خدا کی قسم تم جانتے ہو کہ تم اپنی زبان سے بات نہیں کر رہے اور تم اپنے لوگوں کو چھوڑ کر دسروں پر اعتقاد کر رہے ہو۔

بخدا، قریش جانتا ہے کہ (ایک نسخہ میں ہے): میرا حسب نسب اعلیٰ ترین، میرے آداب سب سے قوی اور میں سب سے زیادہ نیک نام انسان ہوں) اور تمہارا حسب نسب سے زیادہ ملامت شدہ، ادب میں سب سے کم ترین اور گمنام ترین ہے نیز اللہ اور اس کے رسول سے بے نیازی میں سب سے کم ترین ہے۔ میدان جنگ میں تم بزدل ہو، مال کے معاملہ میں لیکم ہو، قریش میں بھلا تمہارا کیا فخر؟! بالآخر خالد نے اسے خاموش کر دیا اور پھر بیٹھنے لگئے۔

ابوذرگ کی طرف سے اتمام حجت: اس کے بعد حضرت ابوذر غفاری رحمۃ اللہ علیہ کھڑے ہو گئے اور خدا کی حمد و شاء بجالانے کے بعد فرمایا: اے کروہ مہاجر، تم اور تمہارے نیکوار جانے ہیں کہ رسول خدا نے فرمایا تھا کہ میرے بعد یہ خلافت علیٰ کے لئے ہے، اس کے بعد حسن اور حسین کے لئے اور اس کے بعد اولاد حسین سے میرے ہدیت کے لئے، جبکہ تم لوگ رسول خدا کی بات کو بالائے طاق رکھ کر آن گی و صیست کو فراموش کرنے کا بہانہ کر رہے ہو، اس دنیاۓ فانی کی اتباع کرنے لگے اور آخرت کی لا فانی اور لازوال غمتوں کو ترک کر دیا کہ جس کے رہنے والے غمکھیں ہوں گے اور نہ ہی انہیں موت آئے گی۔ تمام انبیاء کی امتوں نے ان کے بعد اسی طرح گفر کیا اور ان کے احکامات میں رد و بدل کر دیا تو تم لوگ بھی ان ہی قوموں کے نقش قدم پر چلنے لگے اور جو انہوں نے کیا وہی تم نے بھی، الہذا عنقریب ہی تم لوگ اپنے اس کام کا دبال دیکھو گے حالانکہ اللہ اپنے بندوں پر ہرگز ظلم نہیں کرتا۔

سلمان فارسی کی طرف سے اتمام حجت: اس کے بعد حضرت سلمان فارسی رحمۃ اللہ علیہ کھڑے ہو گئے اور فرمایا: اے ابو مکبر، تقاضاوت کے وقت کس پر تکیہ کرو گے؟ جب تم سے کسی ایسی چیز کے متعلق سوال کیا جائے گا کہ جس کا علم تم کو نہیں ہے تو کس کی پناہ میں جاؤ گے؟ حالانکہ اس قوم میں وہ شخص بھی موجود ہے جو علم میں سب سے بڑھ کر ہے، نیک نامی اور مناقب و فضائل میں سب سے زیادہ شہرت بھی اسی کی ہے نیز رسول خدا سے قرابت داری میں تم سے زیادہ وہ قریب ہے اور آپ کی حیات ہی میں انہوں نے حضرت علیٰ کو مقدم کر دیا تھا اور تم لوگوں کو اس کی وصیت بھی کر دی تھی مگر تم لوگوں نے پیغمبرؐ کے حکم کو چھوڑ دیا اور وصیت کو بالائے طاق رکھ دیا، الہذا عنقریب اس امر کا تصفیہ ہو گا کہ جب تم قبروں میں جاؤ گے در حملہ تمہارے پیٹھ پر گناہوں کا بوجھ ہو گا اور اگر تم اسی حالت میں قبر میں گئے تو تم کو اپنے کیے پرندamat ہو گی جبکہ اگر تم حق کی طرف پلٹ جاؤ اور اہل حق کے ساتھ انصاف کر دو تو یہ اس دن تمہاری نجات کا سامان ہو گا کہ جس دن تم عمل کے محتاج ہو گے اور تنہا اپنے گناہوں کے ساتھ اپنی قبر میں ہو گے حالانکہ جو ہم نے نہادہ تم بھی سن چکے ہو اور جو ہم نے دیکھا اسے تم بھی دیکھے چکے ہو گریہ (دیکھا اٹھنا) تمہیں تمہارے کرو تو اس سے باز

کیوں نہیں رکھ رہا؟ تم کو چاہئے کہ اپنے نفس کے لئے اللہ کو منظرِ خواس لئے کہ جس نے ذرا دیا اس نے حق خدا دا کر دیا۔

**مقداد ابن اسود کی طرف سے اتمام حجت:** اس کے بعد مقداد ابن اسود رحمۃ اللہ علیہ کھڑے ہو گئے اور فرمایا: اپنے بارے میں اندازہ کرو اور ہاشم کو دو انگلیوں کے درمیان ناپ لو (یعنی اپنی حد میں رہو اور اپنی حد سے تجاوز نہ کرو)، اپنے گھر میں جا کر بینجھوڑا اور اپنی غلطی پر آنسو بھاڑا کہ یہی تمہاری حیات و ممات میں سلامتی کا باعث ہو گا اور اس امر خلافت کو دیں لوٹا دو جہاں اللہ عز وجل اور اس کے رسول نے اسے قرار دیا ہے، دنیا کی طرف مت جھکو اور اس کی جو فریب کاریا تم دیکھ رہے ہو ان سے دھوکہ مت کھاؤ اس لئے کہ عقربیب یہ دنیا تم سے چھین لی جائے گی اور اس کے بعد تو تم اپنے پروردگار کی جانب لوٹ کر جاؤ گے کہ وہ تمہارے عمل کا حساب کرے گا حالانکہ تم تو جانتے ہی ہو کہ یہ امر خلافت حضرت علیؑ کے لئے ہی ہے اور رسول خداؐ کے بعد یہ اُنہیں کا حق ہے۔ میں نے تو تمہیں نصیحت کر دی اگر تم میری نصیحت کو قبول کرو (تو یہ تمہارے حق میں بہتر ہو گا)۔

**بریدہؓ اسلامی کی طرف سے اتمام حجت:** اس کے بعد بریدہؓ اسلامیؓ کھڑے ہو گئے اور فرمایا: اے ابوکبرؓ تم واقعی بھول گئے ہو یا بھولنے کا بہانہ کر رہے ہو؟ یا کہیں تم اپنے آپ کو دھوکہ تو نہیں دے رہے؟ کیا تمہیں وہ وقت یا نہیں ہے کہ جب رسول خداؐ نے ہمیں حکم دیا تھا اور ہم نے علیؑ کو امیر المؤمنین تسلیم کر لیا تھا جبکہ ہمارے نبیؑ سمجھی ہمارے درمیان تھے۔ پس تم اللہ سے ذردو جو تمہارا پالنے والا ہے اور اپنے نفس کا اور اک حاصل کرو قبل اس کے کہ اس کے اور اک کا موقع ہاتھ سے کل جائے کہ پھر اور اک نہ کرسکو گے اور اس طرح تم اپنے نفس کو بلا کست سے چالو، اس خلافت کو چھوڑ دو اور اسے اس کے حوالے کر دو کہ جو اس کا تم سے زیادہ حقدار ہے اور اپنی سر کشی پر ڈٹ کر قائم مت رہو اور اس سے بازا جاؤ کہ اس سے بازا آتا تمہارے اختیار میں ہے۔ میں نے تو نصیحت کا حق ادا کر دیا اور جو کچھ میں کہہ سکتا تھا کہ مدد دیا، اے کاش کہ تمہیں اس کو قبول کرنے کی توفیق مل جائے اور تم رشد و بدایت پالو!

**عبداللہ بن مسعود کی طرف سے اتمام حجت:** اس کے بعد عبد اللہ بن مسعود کھڑے ہو گئے اور فرمایا: اے جماعتِ قریش، یقیناً تم اور تمہارے پسندیدہ لوگ بھی اس بات سے واقف ہیں کہ تمہارے نبیؑ کے ہدایت تم سب سے زیادہ رسول خداؐ سے قریب ہیں اور اگر تم اس خلافت کے اس لئے دعویٰ دار ہو کہ رسول خداؐ سے تمہاری قرابت داری ہے اور تم کہتے ہو کہ ہم پہلے اسلام لائے تو تمہارے نبیؑ کے اہل بیتؓ تم سے بھی رسول خداؐ سے قریب تر ہیں اور تم میں سب سے پہلے جو شخص اسلام لایا تھا وہ علیؑ اہن ابی طالبؓ ہیں جو تمہارے نبیؑ کے بعد اس خلافت کے حقیقی حقدار ہیں۔ لہذا جس چیز کو اللہ نے ان کے لئے مخصوص رکھا ہے تم لوگوں پر لازم ہے کہ وہ انہیں دے دو اور پیغی دکھا کر مت جاؤ کہ نقصان میں ربو گے

**عمارؓ ابن یاسر کی طرف سے اتمام حجت:** اس کے بعد عماراتؓ ابن یاسر کھڑے ہو گئے اور فرمایا: اے ابوکبرؓ کسی حق کو اپنا سمجھو کر مت لے لو کہ اللہ عز وجل نے اسے کسی اور کے لئے قرار دیا ہے اور رسول خداؐ کے ہدایت کے سلسلہ میں آپؐ کے پہلے نافرمان مت بنو اور حق ان کے حقداروں کی جانب لوٹا دو کہ اس طرح تمہاری پیغی پر سے بوجھ ہا کہ ہو جائے گا اور تم اپنا گناہ کم کرلو گے، لہذا تم رسول خداؐ سے جب ملاقات کرو گے تو وہ تم سے راضی دخوشنود ہوں گے اور پھر اس کے بعد تم خداؐ کی طرف جاؤ گے تو وہ تمہارے عمل کا حساب کرے گا اور تم نے جو کچھ کیا ہے اس کے متعلق بازی رس کرے گا۔

ذو الشہادتین کی طرف سے اتمام حجت: اس کے بعد خرزیمہ بن ثابت ذوالشہادتین کھڑے ہو گئے اور فرمایا: اے ابو مکر، کیا تم نہیں جانتے کہ رسول خدا نے مجھا کیلئے کی گواہی قبول کی تھی جبکہ میرے ساتھ کوئی اور گواہ نہ تھا تو اس نے کہا: ہاں ایسا ہوا تھا تو خرزیمہ کہنے لگے: پس میں اللہ کی خاطر گواہی دیتا ہوں کہ میں نے رسول خدا کو یہ کہتے تھا کہ میرے ہمیشہ حق و باطل کے درمیان فرق واضح کر دیں گے اور یہ وہ ائمہ ہیں جن کی اقتدا کی جانی چاہئے۔

ابوالهیشم ابن تیهان کی طرف سے اتمام حجت: اس کے بعد ابوالہیشم ابن تیهان کھڑے ہو گئے اور فرمایا: اے ابو بکر، میں نبی کے متعلق گواہی دیتا ہوں کہ ایک مرتبہ آپ خبیدنیے کے لئے کھڑے ہوئے تو حضرت علیؑ کو کھڑا کیا، اس پر انصار کہنے لگے: رسول خدا نے انہیں خلافت کے لئے ہی کھڑا کیا ہے جبکہ ان میں سے کچھ کہنے لگے: انہیں اس لئے کھڑا کیا گیا ہے تاکہ لوگوں کو اس بات کا علم ہو جائے کہ حضرت علیؑ ان لوگوں کے ولی ہیں کہ جن کے رسول خدا ولی دوسرا ہیں تو نبیؑ نے فرمایا: تم لوگ اس بات کو جان لو کہ میرے اہلبیت روئے زمین پر بننے والوں کے لئے ستارے ہیں اللہ انہیں مقدم اور آگے کرو نہ کہ ان کے آگے ہو جاؤ۔

سہل ابن حیف کی طرف سے اتمام حجت: اس کے بعد سہل ابن حیف گھرے ہو گئے اور فرمایا: میں گواہی دیتا ہوں کہ میں نے رسول خدا کو منبر پر یہ کہتے سنائے کہ میرے بعد تمہارا امام علیٰ ابن ابی طالب ہے اور یہ میری امت کے لئے مخلص ترین ہے۔

ابو ایوب انصاری کی طرف سے اتمام حجت: اس کے بعد ابو ایوب انصاریؑ کھڑے ہو گئے اور فرمایا: تم لوگ علمیت کے بارے میں اللہ سے ذرا وراس خلافت کو انہیں لوٹا دو کہ جس طرح ایک کے بعد ایک مقام پر ہم نے سنا ہے اور تم لوگوں نے بھی نبیؐ سے سنا ہے کہ یہ تم لوگوں سے زیادہ سزاوار ہیں۔ پھر آپ پیش گئے۔

چند دیگر افراد کی طرف سے اتمام حجت: اس کے بعد زید ابن وہب نے کھڑے ہو کر کلام کیا اور ان کے بعد کچھ دیگر افراد نے بھی کھڑے ہو کر اسی قسم کی باتیں کیں۔

رسول خدا کے کچھ قابل وقق اصحاب نے خبر دی کہ ابوکبر تین دن اپنے گھر میں بیٹھے رہے اور تیسرا دن انہوں نے حضرت عمر بن خطاب، طلحہ، زبیر، عثمان اہن عفان، عبدالرحمن اہن عوف، سعید اہن ابی وقار، ابوالعبیدہ جراح سے ملاقات کی جبکہ ان میں سے ہر ایک کے ساتھ ان کے خاندان کے وسی افراد تھے جو تواریخ سنتے ہوئے تھے؛ ان لوگوں نے انہیں گھر سے باہر نکالا اور نبیر چڑھا دیا تو ان میں سے کسی کہنے والے نہ کہا: خدا کی قسم، اگر تم میں سے کوئی بھی دوبارہ آیا اور اس قسم کی باتیں کیں جیسے کہ پہلے کی تھیں تو ہم اپنی تواریخ کو اس کے خون سے رنگ دیں گے، لہذا وہ لوگ گھر ہی میں بیٹھے رہے اور اس کے بعد کسی نے بھی بات نہ کی۔

۴۵) اللہ نے بنی اسرائیل میں سے بارہ سبیط نکالیے اور امام حسن و امام حسین میں سے بھی بارہ سبیط نکالیے: حسن ابن عبد اللہ ابن عبید عکری نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو حسین نبی محمد ابن قاسم ترمذی سعدی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو الفضل جعفر ابن محمد ابن منصور نے مجھے خبر سنائی، کہا: ابو حکم محمد ابن هشام سعدی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: عبید اللہ ابن عبد اللہ ابن حسن ابن حسن ابن علی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: بنو ناطس کے متعلق لوگ جو باقی کرتے ہیں میں نے امام موسی کاظم سے ان کے متعلق پوچھا تو آپ نے فرمایا: اللہ عزوجل نے اسرائیل یعنی یعقوب اہن الحلق اہن ابراہیم سے بارہ سبیط نکالے اور نبوت و کتاب کو ان ہی میں قرار دیا جکہ

امیر المؤمنین اور حضرت فاطمہ بنت رسول اللہ کے دو فرزندوں، امام حسن و امام حسین سے بھی بارہ سبط نکالے۔ اس کے بعد امام نے اولاد اسرائیل کے بارہ اسپاٹ کو شمار کرنا شروع کیا تو فرمایا:

- |                                                                                                                                                                                                  |                                                      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|
| ۱- زیلوں ابن یعقوب<br>۲- شمعون ابن یعقوب<br>۳- یہودا بن یعقوب<br>۴- تشریف ابن یعقوب<br>۵- ریکون ابن یعقوب<br>۶- یوسف ابن یعقوب<br>۷- بنی مین ابن یعقوب<br>۸- فتحی ابن یعقوب<br>۹- ودان ابن یعقوب | -- ابو الحسن نسابی نے ان میں سے تین کے نام نہیں لیے۔ |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|

اس کے بعد امام حسن و امام حسین کی اولاد کو شمار کرنا شروع کیا تو فرمایا: امام حسن سے چھ خاندان و تجوہ میں آئے:

- ۳- بنو عبد الله بن حسن؛ ابن حسن ابن عليٰ

- ۳- بنوار ابی حیم ابی حسن ابی حسن ابی علی

۵- بنوادا و داهن حسن ابن حسن ابن علی ۲ - بنو جعفر ابن حسن ابن حسن ابن علی

پس امام حسنؑ اہن علیؑ کے پسماندگان ان ہی جیھ خاندانوں سے ہیں۔

پھر امام نے اولاد حسینؑ کو شمار کرنا شروع کیا تو فرمایا:

- ۲- بنو عبد الله بن ماهر ابن علي

- ۳- خوزپر ابن علی این حسین

- ۵- بنو عمر ابن علی، ابن حسین، ابن علی -  
۶- بنو علی، ابن علی، ابره، حسین، ابره، علی -

لپک سہ حج خاندان ہیں جنہیں اللہ عز وجل نے اولاد حسین ابی علیہما السلام میں سے فرمائے ہیں۔

نیٰ کسے بعد خلفاء اور ائمہ کی تعداد بارہ ہے: ابوالی احمد ابن حسن ابن علی ابن عبدو یہ قطان نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو یزید محمد ابن علی ابن میگی ابن خالد ابن یزید مروزی نے ۲۳۷ھ میں رے میں ہم سے دایت بیان کی، کہا: الحنفی ابن ابراہیم حنفی نے ۲۳۸ھ میں ہم سے روایت بیان کی جو الحنفی ابن را ہبوبیہ کے نام سے معروف ہے، کہا: میگی ابن میگی نے مجھ سے روایت بیان کی، کہا: یا شم ابن خالد نے شعی کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے مسودہ سے نقل کیا کہ مرتبہ ہم لوگ عبداللہ بن مسعود کے ساتھ بیٹھے ہوئے تھے تاکہ ہم اپنے قرآن کی ان تصحیح کر لیں تو ان سے کسی نوجوان نے کہا: کیا تمہارے نبی نے تمہیں یہ وصیت کی ہے کہ ان کے بعد کتنے غلیف ہوں گے؟ عبداللہ بن مسعود کہنے لگے: تم ابھی کم سن ہو اور یہ وہ مسئلہ ہے جس کے متعلق اس سے پہلے مجھ سے کسی نے نہیں پوچھا: ہاں، ہمارے نبی نے ہم لوگوں کو وصیت کی تھی کہ نسبائے بنی اسرائیل کی طرح آپ کے بعد بھی بارہ خلفاء ہوں گے۔

ابوالی احمد ابن حسن قطان نے ہم سے روایت پیاں کی، کہا: ابو عبد اللہ احمد ابن ابراهیم ابن ابوالرجال بغدادی نے ہم سے روایت

بیان کی، کہا: محمد ابن عبدوس حرافی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: عبد الغفار ابن حکم نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: منصور ابن ابی اسود نے مطرف کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے شعاعی سے روایت بیان کی، اس نے اپنے پچا قیس ابن عبده سے نقل کیا کہ ہم لوگ ایک حلقة میں بیٹھے ہوئے تھے اور اس حلقة میں عبد اللہ ابن مسعود، بھی شامل تھے کہ ایک اعلیٰ آیا۔ آئئے گا تم میں سے عبد اللہ ابن مسعود کو ہونے ہے ”عبد اللہ نے کہا

کہ میں عبد اللہ ابن مسعود ہوں۔ اس شخص نے کہا: کیا تم لوگوں کے نبی نے تمہیں یہ بیان کیا ہے کہ ان کے بعد کوئی حضرات خلفاء ہوں گے؟ ابن مسعود نے کہا: ہاں، بارہ خلفاء ہوں گے جیسے کہ نبی اسرائیل کے نقباء کی تعداد بارہ تھی۔

ابوالقاسم ابن عتاب ابن محمد و رائی (ایک نسخہ میں نہیں ہے) حافظ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: تجھیں ابن صادق ابن محمد نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: احمد ابن عبد الرحمن ابن مفضل (ایک نسخہ میں معقل ہے) اور محمد ابن عبد اللہ ابن (ایک نسخہ میں عبد اللہ) ابن سواد (ایک نسخہ میں سوار ہے) نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: عبد الغفار ابن حکم نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: مصوّر ابن الیاسو نے مطرف کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے شعیٰ سے نقل کیا کہ عتاب ابن محمد نے کہا اور حسین ابن محمد جرانی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: الحنفی ابن محمد انطاٹی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: یوسف ابن موسی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: جریر نے اشعب بن سوار کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے شعیٰ سے نقل کیا کہ عتاب ابن محمد نے کہا: حسین ابن محمد جرانی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: الحنفی ابن محمد انطاٹی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: یوسف ابن موسی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: جریر نے اشعب بن سوار کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے شعیٰ سے نقل کیا کہ عتاب ابن محمد نے کہا: حسین ابن محمد جرانی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ایوب ابن محمد وزان (ایک نسخہ میں وزاق ہے) نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: سعید ابن مسلم نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: اشعث (ایک نسخہ میں اشعب ہے) ابن سوار نے ہم سے شعیٰ کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، مذکورہ تمام کے تمام افراد نے قیس ابن عبدہ سے نقل کرتے ہوئے کہا: ابوالقاسم عتاب نے کہا اور یہ حدیث مطرف ہے کہ ہم مسجد میں بیٹھے ہوئے تھے اور ہمارے ساتھ عبد اللہ ابن مسعود بھی تشریف فرماتھے کہ ایک اعرابی آ کر کہنے لگا: کیا تم لوگوں میں عبد اللہ ہے تو ابن مسعود نے کہا: ہاں، میں عبد اللہ ہوں، تمہیں کیا کام ہے؟ کہنے لگا: اے عبد اللہ، کیا تم لوگوں کے نبی نے یہ بتالیا ہے کہ تم میں کتنے خلیفہ ہوں گے؟ ابن مسعود نے کہا: تم نے مجھ سے ایک ایسے امر کے متعلق سوال کیا ہے کہ جب سے میں عراق آیا ہوں تب سے کسی نے بھی مجھ سے اس کے بارے میں نہیں پوچھا، باں تو ان کی تعداد بارہ ہے جیسے نبی اسرائیل کے نقباء بارہ تھے۔ اور ایوب وہ نے ایک جگہ یہ بیان دیا ہے کہ ”ہاں، تعداد میں نبی اسرائیل کے نقباء جتنے ہوں گے۔“

جریر نے اشعث ابن مسعود کے ذریعہ نبی سے نقل کیا ہے کہ میرے بعد بارہ خلفاء ہوں گے جس طرح کہ نقباء نبی اسرائیل بھی بارہ تھے۔ عتاب ابن محمد و رائی (ایک نسخہ میں نہیں ہے) حافظ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: تجھیں ابن محمد ابن صادق نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: یوسف ابن موسی نے ہم سے روایت بیان کی ہے، کہا: عبد الرحمن ابن معزاز نے ہم سے روایت بیان کی ہے، کہا: مجالد نے عامر کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے مسروق سے نقل کیا کہ عتاب ابن محمد نے کہا: اور ہم سے محمد ابن حسین نے حفص کے ذریعہ روایت نقل کی، کہا: حمزہ ابن عمون نے ابی اسامہ کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے مجالد سے نقل کیا ہے کہ اس نے کہا: تمیں عامر نے مسروق کے ذریعہ یہ خبر سنائی کہ ایک شخص ابن مسعود کے پاس آیا اور کہنے لگا: کیا تم لوگوں کے نبی نے تمہیں اس بات کی خبر دی ہے کہ ان کے بعد کتنے خلفاء ہوں گے؟ تو ابن مسعود نے کہا: ہاں، اور اب تک کسی نے اس امر کے متعلق مجھ سے سوال نہیں کیا اور حالیہ تم قوم کے سب سے کم غر ہو: نبی نے فرمایا: میرے بعد حضرت موسیؑ کے نقباء کی تعداد میں (خلفاء) ہوں گے۔

احمد ابن حسنقطان نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: نعمان ابن احمد ابن فیض و اطلی نے مجھ سے روایت بیان کی، کہا: احمد ابن سنانقطان

نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو اسمد نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: جمال الدین عمر بن مسروق کے ذریعہ مجھ سے روایت بیان کی کہ ایک شخص عبد اللہ ابن مسعود کے پاس آیا اور کہنے لگا: اے ابو عبد الرحمن، کیا تم لوگوں کے نبی نے یہ بیان کیا ہے کہ میرے بعد کتنے جانشیں ہوں گے؟ ابن مسعود نے کہا: ہاں، اور اس کے متعلق تم سے پہلے مجھ سے کس نے سوال نہیں کیا حالانکہ تم اس قوم کے سب سے کم سن ہو، ہاں تو رسول خدا نے فرمایا: میرے بعد حضرت موئیؑ کے نقیباً، کی تعداد میں (غلغلاً)، ہوں گے۔

احمد ابن حسنقطان نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو گبر احمد ابن محمد ابن عبید نیشاپوری نے مجھ سے روایت بیان کی، کہا: ابو القاسم ہارون ابن الحلق یعنی ہمدانی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: میرے پیچا ابراہیم ابن محمد نے زیدا بن علاء اور عبد الملک ابن عمر سے روایت کی، اس نے جابر ابن سرہ کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی: اس نے کہا کہ ہم اپنے والد کے بمراہ رسول خدا کی خدمت میں حاضر تھے کہ میں نے آپ کو یہ کہتے سناؤ کہ میرے بعد بارہ امیر ہوں گے، اس کے بعد آپ نے آواز ہیکی کر لی تو میں نے اپنے والد سے کہا: رسول خدا ہم سے کیا بات پوشیدہ رکھ رہے ہیں تو انہوں نے کہا کہ آپ گھر رہے ہیں کہیے سب کے سب قریشی ہوں گے۔

احمد ابن حسنقطان نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو علی محمد ابن علی ابن اسما علیل یثکری مرزوqi نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: سہل ابن عمار نیشاپوری نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: عمر ابن عبد اللہ ابن زید نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: سفیان ابن سعید ابن عمر و ابن اشرع نے شعیٰ کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے جابر ابن سرہ سے نقل کیا کہ میں اپنے والد کے ساتھ مسجد میں آیا جبکہ رسول خدا خطبہ ارشاد فرمایا رہے تھے تو میں نے آپ کو یہ کہتے سناؤ کہ میرے بعد بارہ ہوں گے یعنی امیر، اس کے بعد آپ نے اپنی آواز ہیکی کر لی تو میں نہ جان سکا کہ آپ کیا فرمایا ہے یہ لہذا میں نے اپنے والد سے پوچھا کہ آپ نے کیا فرمایا؟ تو انہوں نے کہا کہ رسول خدا کہہ رہے ہیں کہ وہ سب کے سب قریشی ہوں گے۔

احمد ابن حسنقطان نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو الحسن طاہر ابن اسما علیل شعیٰ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو گربیب یعنی مجری اہن علاء ہمدانی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: میرے پیچا یعنی ابن عبید طائفی نے ساک ابن حرب کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے جابر ابن سرہ سے لفظ کیا کہ میں نے رسول خدا کو یہ کہتے سناؤ کہ میرے بعد بارہ امیر ہوں گے اور اس کے بعد آپ نے جو کہا وہ سناؤ نہ دیا تو میں نے اپنے والد سے پوچھا کہ آپ کیا فرمایا ہے یہ تو انہوں نے کہا کہ رسول خدا کہہ رہے ہیں کہ وہ سب کے سب قریشی ہوں گے۔

احمد ابن حسنقطان نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: علی ابن حسین ابن سالم نے ہمیں بخشنائی، کہا: محمد ابن ولید یعنی بشیری نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن جعفر یعنی غدر (ایک نحمدہ میں "عبد رب" ہے) نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: شعبہ نے ساک ابن حرب کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، کہا: جابر ابن سرہ کو میں نے یہ کہتے سناؤ کہ میں نے رسول خدا کو یہ کہتے سناؤ کہ بارہ امیر ہوں گے اور ایک ایسی بات کی جسے میں نہیں سناؤ کچھ لوگوں نے کہا کہ آپ نے فرمایا تھا کہ سب کے سب قریشی ہوں گے۔

احمد ابن حسنقطان نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو علی محمد ابن علی ابن اسما علیل مرزوqi نے ترے میں ہم سے روایت بیان کی، کہا: فضل ابن عبد الجبار مرزوqi نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: علی ابن حسن یعنی ابن شفیق نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: حسین ابن واقد نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: سماں ابن حرب نے جابر ابن سرہ کے ذریعہ مجھ سے بیان کیا کہ میں نبی کی خدمت اقدس میں حاضر ہو تو میں نے آپ کو

یہ کہتے سن اکیرہ امر مکمل کو نہیں پہنچا گیا ہاں تک کہ بارہ خلفاء متمنکن ہوں جو سب کے سب... اس کے بعد آپ نے ایک ایسا کلمہ دل کیا جسے میں سمجھنے کا لہذا میں نے اپنے والد سے پوچھا کہ آپ نے کیا فرمایا ہے تو انہوں نے کہا کہ آپ نے فرمایا کہ سب کے سب قریشی ہوں گے۔

احمد ابن حسنقطان نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو عبد الرحمن عبد اللہ ابن سعد ابن اہن سملی شکری نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: احمد ابن ابی مقدام نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: یزید یعنی ابن زریع نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابن عون نے عینی کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے جابر ابن سمرہ سے نقل کیا کہ رسول خدا نے فرمایا: یہ دین اسی طرح معزز اور محفوظ رہے گا اور ان لوگوں کی مدد و کرتار ہے گا جن سے کوئی دشمنی کرے گا یہاں تک کہ بارہ افراد خلیفہ مقرر ہوں۔

راوی کہتا ہے کہ اس کے بعد رسول خدا نے ایک ایسا کلمہ دل کیا جسے لوگوں نے مجھے سننے نہ دیا لہذا میں نے اپنے والد سے کہا کہ آپ نے کیا فرمایا تو انہوں نے کہا کہ آپ نے فرمایا کہ سب کے سب قریشی ہوں گے۔

احمد ابن حسنقطان نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو محمد عبد الرحمن ابن ابی حاتم نے ہم سے روایت بیان کیا، کہا: افضل ابن یعقوب نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: یزید ابن کمیل نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: زہیر نے زیاد ابن خیثہ کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے زیاد ابن قیس ہمدانی سے، اس نے جابر ابن سمرہ سے نقل کیا کہ رسول خدا نے فرمایا: اس امت کے امور بالکل درست رہیں گے اور اپنے دشمن پر ہمیشہ غالب ہیاں تک کہ بارہ خلفاء گزر جائیں وہ سب کے سب قریش سے ہوں، تو میں آپ کے گھر پر ملنے گیا اور آنچہ تاب سے کہا کہ اس کے بعد کیا ہو گا تو آپ نے فرمایا: ہرج مرچ!

احمد ابن حسنقطان نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: عبد الرحمن ابن ابی حاتم نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: علاء ابن سالم نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: یزید ابن حسن ابن ہارون نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: شریک نے سماک اور عبد اللہ ابن عمر اور حصین ابن عبد الرحمن کے ذریعے ہم سے روایت بیان کی، انہوں نے کہا: ہم سے جابر ابن سمرہ کو یہ کہتے ہا کہ میں اپنے والد کے ساتھ رسول خدا کی خدمت میں حاضر ہوا تو آپ نے فرمایا: اس امت کے تمام امور درست رہیں گے اور یہ اپنے دشمن پر ہمیشہ غالب رہے گا یہاں تک کہ بارہ افراد داشاہت کریں یا فرمایا: بارہ افراد خلیفہ مقرر ہوں۔ اس کے بعد ایک کلمہ دل کیا جو مجھے صحیح طور پر سنائی نہ دیا لہذا میں نے اپنے والد سے پوچھا تو انہوں نے کہا کہ آپ نے فرمایا: سب کے سب قریشی ہوں گے۔

احمد ابن حسنقطان نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: عبد الرحمن ابن ابی حاتم نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو سعید الداش نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابراہیم ابن محمد ابن مالک ابن زید ہمدانی نے ہم نے روایت بیان کی، کہا: میں نے زیاد ابن علاقہ اور عبد الملک ابن عمر کو جابر ابن سمرہ کے ذریعہ روایت بیان کرتے ہوئے سننا کہ وہ کہہ رہا تھا کہ میں اپنے والد کے ساتھ رسول خدا کی خدمت میں حاضر تھا تو میں نے آپ کو یہ فرماتے ہوئے سننا کہ میرے بعد بارہ امیر ہوں گے، اس کے بعد آپ نے اپنی آواز ہیکی کر لی لہذا میں نے اپنے والد سے پوچھا تو انہوں نے کہا کہ آپ نے فرمایا: وہ سب کے سب قریشی ہوں گے۔

احمد ابن حسنقطان نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو القاسم عبد اللہ ابن محمد ابن عبد العزیز بغوی نے ہمیں خبر سنائی، کہا: علی ابن جعفر نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: زہیر نے سماک اہن حرب، زیاد ابن علاقہ اور حصین ابن عبد الرحمن کے ذریعے ہم سے روایت بیان کی، ان سب

نے جابر ابن سرہ سے نقل کیا کہ رسول خدا نے فرمایا: میرے بعد بارہ امیر ہوں گے۔ مگر اس فرق کے ساتھ کہ اس کی بات میں نہ نقل کیا ہے کہ ”اس کے بعد آپ نے ایسا کلمہ ادا کیا جسے میں نہ سمجھ سکا“ تو ان میں سے کچھ نے بیان کیا ”لہذا میں نے اپنے والد سے پوچھا“ جبکہ بعض نے بیان کیا ہے کہ ”لہذا میں نے کچھ لوگوں سے پوچھا“۔ تو انہوں نے کہا کہ آپ نے فرمایا: سب کے سب قریبی ہوں گے۔

احمد ابن حسنقطان نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو بکر عبد اللہ ابن سلیمان ابن اشعت نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: علی ابن حشم نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: عیسیٰ (ایک نسخہ میں علی ہے) این یوسف نے عمران یعنی ابن سلیمان کے ذریعہ مجھ سے روایت بیان کی، اس نے شعی سے، اس نے جابر ابن سرہ سے نقل کیا کہ میں نے نبی کو یہ کہتے سننا کہ میری اس امت کے امور اس سے دشمنی کرنے والے پر ہمیشہ غالب رہیں گے بیان تک کہ بارہ خلفاء متمن ہوں۔ اس کے بعد آپ نے آہستہ سے ایک ایسا کلمہ ادا کیا جسے میں نہ سمجھ سکا تو میں نے نبی کے قریب تر بیٹھنے والے سے پوچھا تو اس نے کہا کہ آپ نے فرمایا: سب کے سب قریبی ہوں گے۔

احمد ابن حسنقطان نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: عبدالرحمن ابن ابی حاتم نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: الحنفی ابن ابراہیم عبد الرحمن ابن ابو یعقوب سعین بغوی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابن علی نے اہن عنون کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے شعی سے، اس نے جابر ابن سرہ سے نقل کیا کہ میں اپنے والد کے ساتھ نبی کی خدمت میں حاضر تھا کہ رسول خدا نے فرمایا: یہ دین ہمیشہ غالب، محفوظ اور بلند رہے گا اور جوان سے دشمنی کرے گا ان کی نصرت کرتا رہے گا یہاں تک کہ بارہ خلفاء آئیں۔ اس کے بعد آپ نے ایک ایسا کلمہ ادا کیا جسے لوگوں نے مجھے سُنے نہ دیا لہذا میں نے اپنے والد سے کہا کہ وہ کیا کلمہ تھا جسے لوگوں نے مجھے سُننے نہ دیا تو انہوں نے کہا: سب کے سب قریبی ہوں گے۔

احمد ابن حسنقطان نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: عبدالرحمن ابن ابی حاتم نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: احمد ابن عبد اللہ بن میثا پوری نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: حسین ابن مظہور نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: میسر ابن عبد اللہ بن زریق نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: سفیان ابن حسین نے سعید ابن عمر وابن اشرع کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے عامراً شعی سے، اس نے جابر ابن سرہ سوانی سے نقل کیا کہ میں اپنے والد کے ہمراہ مسجد میں تھا در حائلہ رسول خدا خطاب فرمائے تھے تو میں نے آپ کو یہ کہتے سننا کہ میرے بعد بارہ امیر ہوں گے۔ اس کے بعد رسول خدا نے اپنی آواز ہیکی کری تو میں جان نہ سکا کہ آپ نے کیا فرمایا، لہذا میں نے اپنے والد سے کہا کہ نبی نے کیا فرمایا تو انہوں نے کہا کہ آپ نے فرمایا: سب کے سب قریبی ہوں گے۔

احمد ابن حسنقطان نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو بکر عبد اللہ ابن سلیمان ابن اشعت نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: احمد ابن یوسف ابن سالم حلی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: عمر وابن عبد اللہ ابن رزیق نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: سفیان ابن حسین نے سعید ابن عمر وابن اشرع کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے عامر سے، اس نے شعی سے، اس نے جابر ابن سرہ سے نقل کیا کہ میں اپنے والد کے ہمراہ مسجد میں تھا جبکہ رسول خدا خطاب ارشاد فرمائے تھے تو میں نے آپ کو یہ کہتے سننا کہ میرے بعد بارہ خلفاء ہوں گے۔ اس کے بعد آپ نے اپنی آواز ہیکی کری تو میں جان نہ سکا کہ آپ نے کیا فرمایا، لہذا میں نے اپنے والد سے کہا کہ آپ نے فرمایا: سب کے سب قریبی ہوں گے۔

احمد ابن محمد ابن الحنفی قاضی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو یعلی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: علی ابن جعد نے ہم سے روایت

بیان کی، کہا: زہیر ابن زیاد ابن خشیم نے اسود ابن سعید بہمنی کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، کہا: میں نے جابر ابن سرہ کو یہ کہتے سننا کہ "میں نے رسول خدا کو یہ کہتے سننا کہ میرے بعد بارہ خلفاء ہوں اور یہ سب قریشی ہوں گے۔ پس جب آپ اپنے لھر کو لوٹ گئے تو میں ان کی خدمت میں حاضر ہوا اور ہم دونوں خلوت میں تھے تو میں نے آپ سے کہا: اس کے بعد کیا ہو گا؟ تو آپ نے فرمایا: ہر ج مرن!"

احمد ابن محمد ابن الحنفی قاضی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو خلیفہ نے ہمیں خبر سنائی، کہا: ابراہیم ابن بشار نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: سفیان نے عبد الملک ابن عمر کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی کہ اس نے جابر ابن سرہ کو یہ کہتے سننا کہ رسول خدا نے فرمایا: میری امت کے امور اپنی دُگر پر چلتے رہیں گے یہاں تک کہ بارہ افراد ان پر ولایت حاصل کر لیں۔ اس کے بعد آپ نے ایک کلمہ ایسا ادا کیا ہے میں نہ تجوہ رکا، لہذا میں نے اپنے والد سے کہا کہ آپ نے کیا فرمایا؟ تو انہوں نے کہا کہ نبی نے فرمایا: سب کے سب قریشی ہوں گے۔

احمد ابن محمد ابن الحنفی قاضی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: حامد ابن شعیث ثقیل نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: زہیر ابن ولید کندی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: الحنفی ابن بیجی ابن طلحہ ابن عبد الله نے معبد ادن خالد کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے جابر ابن سرہ سے نقاش کیا کہ نبی نے فرمایا: یہ دین ای طرح رواں دوال رہے گا اور اس سے عدالت رکھنے والے یا اس کی مخالفت کرنے والے اسے کوئی ضرر نہ پہنچ سکیں گے یہاں تک کہ بارہ امیراً کیمیں گے جو سب کے سب قریشی ہوں گے۔

احمد ابن محمد ابن الحنفی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابوکبر ابن ابی زوار نے مجھ سے روایت بیان کی، کہا: احتقان ابراہیم ابن شاذان نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ولید ابن ہشام نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن ذکوان نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: میرے والد نے اپنے والد کے ذریعہ مجھ سے روایت بیان کی، انہوں نے ابن زہیر ہیں سے، اس نے جابر ابن سرہ سوافی سے غسل کیا کہ میں نبی کی خدمت میں حاضر تھا کہ آپ نے فرمایا: اس دین کی ولایت بارہ افراد کے ہاتھ میں ہو گی تو لوگ شوکر کرنے لگے کہ جس کی وجہ سے میں نے یہیں سننا کہ (پھر) رسول خدا نے کیا فرمایا، لہذا میں نے اپنے والد سے پوچھا جو میری نسبت رسول خدا کے تربیت درست کہ رسول خدا نے کیا فرمایا تو انہوں نے کہا کہ آپ نے فرمایا: سب کے سب قریشی ہوں گے اور ان میں سے ہر ایک بے مثال ہوگا۔

احمد ابن محمد ابن الحنفی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو علی موصی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابوکبر ابن ابی شیبدے نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: حاتم ابن اسماعیل نے مہاجر ابن سمار کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے عامر ابن سعد سے اُنقل کیا کہ میں نے اپنے لڑکے (غلام) نافع کے ہاتھ جابر ابن سرہ کو ایک خط ارسال کیا کہ جس میں میں نے اس سے کہا کہ جو تم نے رسول خدا سے سنابہ وہ مجھے بھی تباہ تو اس نے جوابی خط میں تحریر کیا: میں نے رسول خدا کو جمع کے روز کہ جس کی شبِ آسمانی کو سنگسار یا گیا تھا یہ کہتے سننا کہ دین اسلام تا قیام قیامت قائم تھا کہ اس امت میں داعم ہے گا اور تم پر بارہ خلفاء مقرر ہوں گے جن میں سے ہر ایک قریشی ہوگا۔

ابو علی احمد ابن حسنقطان نے جوابن عبدویہ کے نام سے معروف ہے ہم سے معروف ہے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابوکبر ابن محمد ابن قارون نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: علی ابن حسن بن جانی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: سبل ابن لکار نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: حماد نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: یعلی ابن عطاء ابن مجیہ اتنی ابی عتبہ نے سرج برشی کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی کہ اس نے اپنے خط میں لکھا تھا کہ اس امت میں بارہ (خلفاء) ہوں گے اور جب یہ مدت ختم ہو جائے گی تو یہ لوگ باقی و سرکش ہو جائیں گے اور ان میں باہم جنگ چھڑ جائے گی۔

احمد ابن حسنقطان نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن قارون نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: علی ابن حسن بن جانی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: سدرینے ہم سے روایت بیان کی، کہا: تیجی ابن ابو یونس نے مجھ سے روایت بیان کی، کہا: ابن نجران نے ہم سے روایت بیان کی کہ ابو خالد نے اس سے بیان کیا اور تم کھائی کہ جب تک اس امت میں بارہ خلیفہ نہیں آتے یہ امت بلا ک نہیں ہوگی کہ ان میں سے ہر کوئی ہدایت اور دین حق کے راستے پر چلے گا۔

ابوالقاسم عبد اللہ ابن محمد نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو عبد اللہ محمد ابن سعید نے مجھ سے روایت بیان کی، کہا: حسن ابن علی ابن زیاد نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: اسماعیل طیان نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو سامہ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: سفیان نے برد کے ذریعہ مجھ سے روایت بیان کی، اس نے کھولنے لفظ کیا کہ رسول خدا نے فرمایا کہ میرے بعد بارہ خلفاء ہوں گے (کیا یہ صحیح ہے؟) تو اس نے کہا: باں اور اس نے کچھ اور بھی بیان کیا۔

ابوالقاسم عبد اللہ ابن محمد نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو عبد اللہ محمد ابن سعید نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: حسین ابن اسماعیل طیان نے مجھ سے روایت بیان کی، کہا: ابو سامہ نے ابن مبارک کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے عمر سے، اس نے کسی اور شخص سے لفظ کیا کہ جس نے وہب ابن منبه کو کہتے تھا کہ بارہ خلفاء ہوں گے اور اس کے بعد ہر جمیع مرچ اس کے بعد یہ اور اس کے بعد وہ ...

ابوالقاسم نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو عبد اللہ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: حسن ابن علی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ولید ابن سلم نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: سفوان ابن عمرو نے شریح ابن عبید کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے عمر و بکانی سے، اس نے کعب الاخبار سے خلفاء کے متعلق انتقال کیا کہ ان کی تعداد بارہ ہے۔ پس جب ان کی مدت ختم ہونے کو آئے گی تو ایک نیکوار طبقہ آئے گا کہ جن کی عمر میں دراز ہوں گی اور یہی اللہ تعالیٰ نے اپنی امت سے وعدہ کیا ہے۔ اس کے بعد اس نے آس آیت کی تلاوت کی: وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لِيَسْتَخْلِفُوهُمْ فِي الْأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفُ النَّبِيُّونَ مِنْ قَبْلِهِمْ。 اللَّهُ نَعَى وَعْدَهُ كَيْفَ يَعْلَمُ أَنَّ لَوْغَوْنَ سَوْجَيْانَ لَا يَعْلَمُ ابْنَكَهُ كَيْمَ كَوْزَمَنْ مِنْ وَارْثَتَنَے گا جس طرح ان سے پہلے لوگوں کو بنایا تھا (سورہ نور آیت ۵۵) اس نے کہا: اور یہ اسرائیل کے ساتھ بھی خدا نے یہی سلوک روا کھا تھا۔ نیز خدا کے لئے یہ بات کوئی گرانٹی نہیں کہ وہ اس امت کے امور کو ایک یا نصف دن میں درست فرمادے جبکہ تمہارے پروردگار کے ہاں کا ایک دن ان ایک ہزار سالوں کی مانند ہے کہ جنہیں تم شمار کرتے ہو۔

ابوالقاسم عبد اللہ ابن محمد نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو الحسین احمد ابن تیجی قصرانی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو علی بشر ابن موئی ابن صالح نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو الولید قصرانی نے اسرائیل کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے ماک سے انتقال کیا کہ اس نے کہا کہ میں نے جابر ابن سمرة سوانی کو یہ کہتے تھا کہ ”میں نے رسول خدا کو یہ کہتے تھا کہ میرے بعد بارہ امیر قائم ہوں“ گے۔ اس کے بعد کوئی ایسا مکمل ادا کیا جسے میں نہ کھسکا، بلکہ میں نے کچھ لوگوں سے اس کے متعلق دریافت کیا تو انہوں نے کہا: یہ سب قریشی ہوں گے۔

ابوالقاسم نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو الحسین نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو علی حسین ابن مکتب ابن بہلول موصی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: عسما ربع نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: سیمان ابن عبد اللہ نے عامر کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے شعیی سے، اس نے جابر سے انتقال کیا کہ رسول خدا نے فرمایا: میری اس امت کو ہمیشہ غلبہ حاصل رہے گا یہاں تک کہ بارہ خلفاء آئیں گے کہ ان میں سے

ہر ایک قریئشی ہو گا۔

میرے والد نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: سعد ابن عبد اللہ ابن ابی خلف نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: یعقوب ابن یزید نے حجاج ابن عیشی کے ذریعہ مجھ سے روایتہ، بیان کی، اس نے عبد اللہ ابن مسکان، اس نے ابی ابن تغلب سے، اس نے سلیمان (ایک نجاشی میں مسلم ہے) ابن قیس ہلالی سے، اس نے سلمان فارسی سے نقل کیا کہ جب میں رسول خدا کی خدمت میں حاضر ہوا تو میں نے دیکھا کہ امام حسین آپ کی گود میں تشریف فرمائیں درحالیکہ آپ ان کی آنکھوں اور ہونٹوں کو بوس دے رہے تھے اور فرماتے تھے: تم سید ابن سید ہو، تم امام ابن امام ہو، ابوالآئمہ ہو، تم جنت ابن جنت ہو (اور) ابو نجح جو کہ تمہارے صلب سے نوجھتیں ہوں گی کہ جن میں نویں ان کے قائم (عقل اللہ فرج الشریف) ہوں گے۔

جزرا ابن محمد ابن احمد ابن جعفر ابن محمد ابن زید ابن علی ابی طالب نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: احمد ابن محمد ابن محمد ابن سعید کو فیض بن ہاشم نے ہمیں خبر سنائی، کہا: قاسم ابن محمد ابن حجاج نے مجھے خبر سنائی، کہا: غیاث ابن ابراہیم نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: حسین ابن ابی زید ابی علی نے امام جعفر صادق کے ذریعہ، انہوں نے اپنے والد بزرگوار امام باش ر سے، انہوں نے اپنے اجداؤ سے، انہوں نے حضرت علی سے نقل کیا کہ رسول خدا نے فرمایا: مبارک ہو، مبارک ہو... تمین مرتبہ۔ میری امت کی مثال ایک بارش کی سی ہے کہ جس کے متعلق یہیں پتا کہ آیا اس کی شروعات ہتھر ہے یا ناجام؟! میری امت کی مثال اس بارش کی سی ہے کہ جس میں سے ایک سال ایک قدم ہحالی ہے تو ایک قدم درستے سال اور شاید آخری قوم سب سے پیشتر، پربار، برتر اور پائیدار تر ہے۔ نیز وہ قوم کیسے بلاک ہو سکتی ہے جس کا پہلا میں ہوں اور میرے بعد بارہ ہوں بجت اور صاحبان عقل اور حضرت مسیح علیہ امن مریم اس کے آخریں، لیکن اس کے درمیان والے ہرچ منج میں بتا ہو کہ بلاک ہو جائیں گے کہ وہ مجھ سے ہیں اور نہ میں ان سے!

میرے والد نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: سعد ابن عبد اللہ نے محمد ابن حسین ابوالخطاب کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے عکم ابن مسکین ثقیلی سے، اس نے صالح ابن عقبہ سے نقل کیا کہ امام جعفر صادق نے فرمایا: جس وقت ابو مہری موت و اربعہ ہوئی اور حضرت عمر اس کی جگہ غلیقہ بنے تو وہ مسجد کی طرف گئے اور وہاں جا کر بیٹھ گئے تو ان کے پاس ایک شخص آ کر بیٹھے کا، اے امیر المؤمنین، میں ایک یہودی شخص ہوں اور میں ان کی علامت ہوں۔ میں نے آپ سے کچھ سوالات پوچھنے کا ارادہ کیا ہے کہ الگ ان کے جوابات دے دیں تو میں اسلام قبول کرلوں گا۔ انہوں نے کہا: سوالات کیا ہیں؟ اس نے کہا: تمین، تمین اور ایک۔ اگر آپ کی اجازت ہو تو پوچھوں وہی اگر آپ کی قوم میں ولی آپ سے بھی زیادہ علم رکھتا ہے تو میری رہنمائی اس شخص کی جانب کر دیجئے تو انہوں نے کہا: تمہیں چاہئے کہ تم اس نو جوان یعنی میں ابی طالب سے رجوع کرو۔ وہ شخص حضرت علی کی خدمت میں حاضر ہوا اور آپ سے سوال کیا تو حضرت علی نے فرمایا: تم نے یہ کیوں کہا کہ تمین، تمین اور ایک جگہ تم نے اس کی بجائے سات نہیں کہا؟! اس نے جواب دیا: اگر میں ایسا کہتا تو میں جاہل ہوتا اس لئے کہ اگر آپ نے میرے پسلے تمین سوالوں کے جواب نہ دیئے تو میرے لئے بھی بس ہیں! آپ نے فرمایا: اگر میں جواب دے دوں تو کیا تم اسلام قبول کرلو گے؟ اس نے کہا: ہاں! آپ نے فرمایا: پوچھووا اس نے کہا: میں آپ سے اس پھر کے متعلق پوچھوں گا جسے روئے زمین پر سب سے پہلے رکھا گیا، اور اس چشمہ کے متعلق جو سب سے پہلے پھوٹا اور اس درخت کے متعلق جو سب سے پہلے آگا!

آپ نے فرمایا: اے یہودی، تم یہودی لوگ کہتے ہو کرو نے زمین پر سب سے پہلے بیت المقدس میں پھر رکھا گیا حالانکہ تم لوگ جھوٹ

بولتے ہو، یہ وہ پتھر ہے جو حضرت آدم جنت سے لائے تھے۔

یہودی کہنے لگا: بخدا، آپ نے بالکل درست فرمایا کہ یہی حضرت بارون کی تحریر سے لکھا ہوا ہے جسے حضرت موسیٰ نے املا کروایا تھا۔ پھر آپ نے فرمایا: اور تم لوگ کہتے ہو کہ روئے زمین پر پھونٹے والا سب سے پہلا چشمہ ہیت المقدس میں ہے حالانکہ تم لوگ جھوٹ بولتے ہو، بلکہ یہ دچشمہ حیات ہے جس میں حضرت یوحنا بن یعقوب چھل دھوئی تھی اور یہی دچشمہ ہے جس تیس سے حضرت خضر نے پانی بیا تھا اور یہی آب حیات ہے کہ جس کا پینے والا بیشہ زندہ رہتا ہے۔

یہودی نے کہا: بالکل درست فرمایا: بخدا، یہی حضرت بارون کی تحریر میں لکھا ہوا ہے جسے حضرت موسیٰ نے املا کروایا تھا۔ فرمایا: نیز تم لوگ کہتے ہو کہ روئے زمین پر پانگے والا سب سے پہلا درخت زیتون ہے جبکہ تم لوگ جھوٹ بولتے ہو، بلکہ یہ درخت جو (ایک شتم کی گجر) ہے کہ جسے حضرت آدم جنت سے اپنے ہمراہ لائے تھے۔

اس نے کہا: بالکل درست فرمایا آپ نے کہ بخدا، یہی بات حضرت بارون نے تحریر کی کہ جسے حضرت موسیٰ نے املا کروایا تھا۔ اس کے بعد یہودی نے کہا: دیگر تین سوالات یہ ہیں کہ اس امت کے امام بادی کتنے میں کہ جن سے من پھیرنے والے ان کوئی ضرر نہیں پہنچ سکتے؟

آپ نے فرمایا: بارہ امام ہیں۔ اس نے کہا: آپ نے بالکل درست فرمایا کہ بخدا، یہی بات حضرت بارون نے تحریر کی کہ جسے حضرت موسیٰ نے املا کروایا تھا۔

اس یہودی نے کہا: آپ لوگوں کے نبی جنت میں کس جگہ قیام کریں گے۔

حضرت علیؑ نے فرمایا: جنات عدن میں سب سے بلند ترین اور بکثری درجہ میں۔

اس نے کہا: آپ نے بالکل درست فرمایا کہ بخدا، یہی بات حضرت بارون نے تحریر کی کہ جسے حضرت موسیٰ نے املا کروایا تھا۔

اس یہودی نے کہا: ان کی جگہ پر کون آئے گا؟

آپ نے فرمایا: بارہ امام! اس نے کہا: آپ نے بالکل درست فرمایا کہ بخدا، یہی بات حضرت بارون نے تحریر کی کہ جسے حضرت موسیٰ نے املا کروایا تھا۔

اس کے بعد اس نے سال تو اس سوال کیا اور مسلمان ہو گیا: نبیؑ کے بعد اس کا حصہ کتنے سال زندہ رہے گا؟ آپ نے فرمایا: تیس (۳۰) سال۔

اس نے کہا: اس کے بعد کیا، یعنی وہ طبعی موت مرے گایا اسے قتل کیا جائے گا؟

آپ نے فرمایا: اسے قتل کیا جائے گا کہ اس کے سر پر ضربت لگائی جائے گی اور اس کی واڑی خون سے رنگیں ہو جائے گی۔

اس نے کہا: آپ نے بالکل درست فرمایا کہ بخدا، یہی بات حضرت بارون نے تحریر کی کہ جسے حضرت موسیٰ نے املا کروایا تھا۔

مؤلف کتاب فرماتے ہیں: نیز میں نے یہ حدیث کتاب اول میں کئی طریقوں سے (کئی سلسلہ اسناد کے ساتھ) نقل کی ہے۔

میرے والدؓ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: سعد ابن عبد الله نے احمد ابن محمد ابن عیسیٰ کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے محمد ابن

ابن عمر سے، اس نے عمر ابن افیہ سے، اس نے ابیان ابن ابو عیاش سے، اس نے شیخ ابن قیم بلاتی سے...  
 نیز محمد ابن حسن ابن احمد ابن ولید نے ہم سے روایت بیان کی، کہاً محمد ابن حسن صفار نے یعقوب ابن زید اور ابراہیم ابن باشم سب کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے شہادہ ابن عیش سے، اس نے ابراہیم ابن عمر بیہقی سے، اس نے ابیان ابن ابو عیاش سے، اس نے شیخ ابن قیم بلاتی سے نقش کیا کہ میں نے عبد اللہ ابن جعفر طیار کو یہ کہتے تھے کہ تم لوگ معاویہ کے پاس تھے، میں، امام حسن، امام حسین، عبد اللہ ابن عباس، عمر ابن ابی سلمہ اور اسامة بن زید فخری۔ میرے اور معاویہ کے درمیان آچھے باتیں پڑتے ہوئی تو میں نے معاویہ سے کہتا تھا میں نے رسول خدا کو یہ کہتے تھا کہ میں مومنین کی جان سے بھی زیادہ اولی ہوں، اس کے بعد میرا بھائی علی ابی طالب مومنین کی جان سے بھی زیادہ اولی ہے۔ پس جب علی شہید ہو جائیں تو حسن ابن علی مومنین کی جان سے بھی زیادہ اولی ہے، اس کے بعد میرا بھائی حسین مومنین کی جان سے بھی زیادہ اولی ہے، جب وہ شہید ہو جائیں تو اس کا بڑا بھائی علی ابی حسین مومنین کی جان سے بھی زیادہ اولی ہے، اس کے بعد میرا بھائی محمد باش را، ابی علی مومنین کی جان سے بھی زیادہ اولی ہے، اور اس کو تم بھی دیکھو گے حسین، اس کے بعد حسین کی اولاد سے پارہ امام علیم ہوں گے۔  
 عبد اللہ ابن جعفر نے میں نے اس کے بعد میں نے امام حسن، امام حسین، عبد اللہ ابن قیم، عمر ابن ابی سلمہ اور اسامة بن زید کو گواہ بنایا اور ان حضرات نے معاویہ کے سامنے میرے حق میں گاوی دی۔  
 شیخ ابن قیم کہتا ہے: یہ روایت میں نے سلمان، ابوذر اور مقداد سے سن ہے اور انہوں نے ذکر کیا کہ انہوں نے یہ حدیث رسول خدا سے سن ہے۔

میرے والد نے ہم سے روایت بیان کی، کہاً: علی ابن ابراہیم ابن عیش سے روایت بیان کی، کہاً محمد ابن حسن ابن ابو ذکر اب نے حسن ابن محمد بکر کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے ابو جارود سے، اس نے امام محمد باقر سے، انہوں نے جابر ابن عبد اللہ انصاری سے نقش کیا کہ میں ایک مرتبہ حضرت فاطمہ سلام اللہ علیہا کی خدمت میں حاضر ہوا رحایہ آپ کے درست مہر، میں ایک لاوح قصی کہ جس میں اوصیاء کے نام تھے، الہدایا میں نے شمار کیا تو بارہ تھے کہ ان میں سے ایک قائم تھے، تین مدد اور سیمین تھیں۔  
 میرے والد نے ہم سے روایت بیان کی، کہاً: علی ابن ابراہیم ابن عیش نے محمد ابن ابی حمید کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے محمد ابن فضیلہ بیرونی سے، اس نے ابو همزہ ثمالی سے نقش کیا کہ امام اہل سنت نے فرمایا: اللہ عز وجل نے حضرت محمد (صلی اللہ علیہ و آله و سلم) کو حسن و انس کی طرف بھیجا اور آپ کے بعد بارہ حصی مقرر کیے جن میں سے کوئی آپ کا ہے تو کوئی باقی ہے تو کہہ بروسمی کی ایک روشن و سنت ہے اور حضرت محمد (صلی اللہ علیہ و آله و سلم) کے بعد آنے والے اوصیاء حضرت عیش کے اوصیاء کی روشن و سنت پر چلیں گے درحایہ ان کی تعداد بھی بارہ تھی۔ نیزاً میر المونین حضرت علی حضرت عیش کی سنت پر چلیں گے۔

جعفر ابن محمد ابن مسروہ نے ہم سے روایت بیان کی، کہاً: حسین ابن عاصم اشعری نے علی ابی حمید بصری کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، کہاً: اس نے حسین ابن علی و شاء سے، اس نے ابیان ابن عثمان سے، اس نے زارہ ابن امیم سے نقش کیا کہ میں نے امام محمد باقر کو یہ کہتے تھے کہ ہم بارہ امام ہیں کہاں میں سے حضرات حسن و حسین ہیں اور ان کے بعد کے ائمہ اولاد حسین میں سے ہوں گے۔

محمد ابن علی ماجلویہ نے ہم سے روایت بیان کی، کہاً: محمد ابن عیشی عطار نے محمد ابن حسن صفار کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے ابو

طالب عبد اللہ ابن حیثم سے، اس نے عثمان ابن عیشی سے، اس نے کامعہ ابن مهران سے نقل کیا کہ میں، ابو بصیر اور امام محمد باقرؑ کے غلام محمد ابن عمران آپ کے مکان میں تھے کہ محمد ابن عمران نے کہا: میں نے امام جعفر صادقؑ کو یہ کہتے سنائے کہ ہم بارہ محدثین ہیں تو ابو بصیر کہنے لگے: تمہیں خدا کا واسطہ ہے بتاؤ کہ کیا واقعی تم نے یہ بات امام جعفر صادقؑ سے سنی ہے تو اس نے قسمیہ کہایا و مرتبہ قسم کھا کر کہا کہ اس نے یہ بات امام جعفر صادقؑ سے سنی ہے تو ابو بصیر کہنے لگے: مگر میں نے یہ بات امام محمد باقرؑ سے سنی ہے!

احمد ابن حسنقطان نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: احمد ابن سیعیجی ابن زکریاقطان نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: تمیم ابن بہلول نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: عبد اللہ ابن ابو یزدیل نے مجھ سے روایت بیان کی جبکہ میں نے اس سے امامت کے متعلق سوال کیا کہ امامت کس کا حق ہے؟ اور امامت جس کا حق ہے اس کی علامت کیا ہے؟ تو اس نے کہا: (بدأت خود وہ) اس پر دلیل ہے، مومنین پر جھٹ ہے، امور مسلمین کی بائیک ڈو رستھاتا ہے، قرآن ناطق ہے، احکام خداوندی کو جانتا ہے، اللہ کے نبی کا بھائی ہے، ان کی امت کا غلیف ہے اور امامت پر ان کا وصی ہے کہ اس کی منزلت ایسی ہے جیسی حضرت مولانا کی منزلت حضرت موسیؑ کی نسبت تھی، اس کی اطاعت فرض ہے؛ اللہ عز وجل فرماتا ہے: یا ائمہ الذین آمنوا اطیعوا اللہ و اطیعوا الرسول و اولی الامر منکم اور انہو نے اس کی توصیف اس طرح فرمائی ہے: إِنَّمَا وَلِيْكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ يَقِيمُونَ الصَّلَاةَ وَيَؤْتُونَ الزَّكُورَةَ وَهُمْ رَاكِعُونَ، اس کی ولایت کی جانب بلا یا گیا ہے اور فدریخ کے روز اس کی امامت ثابت کی گئی ہے کہ جب رسول خدا نے اللہ عز وجل کے اس قول و نقش کیا تھا: کیا میں تھا ری جانوں سے بھی زیادہ سزاوار نہیں ہوں تو لوگوں نے کہا تھا: یقیناً ہیں! تو آپؑ نے فرمایا تھا: پس جس کا میں نہیں ہوں تو علی اس کا مولا ہے، اے میرے اللہ، جو اس (علی) سے دوستی رکھے تو اسے دوست رکھا اور اس کے ساتھ دشمنی کرنے والے کا تودشمن ہو جا، جو اس کی نصرت کرے تو بھی اس کی نصرت فرماء، جو اس سے منہ بھیر لے تو بھی اسے تنہا چھوڑ دے اور جس کی اعانت ملی اہن اہل طالبؑ کریں تو بھی اس کی اعانت فرمائے کہ یہ (علی) میر المؤمنین، امام المقتضین، قائد الغالبین، سب سے افضل ترین وصی اور رسول خدا کے بعد تمام کی تمام خلقت سے بہترین ہیں۔

علیؑ کے بعد اس کا بیان حسن ابن عیشی، بعد از میں حسین کے دنوں سبط رسولؐ میں اور دنیا کی تمام عورتوں میں سے بہترین عورت کے بیٹے، اس کے بعد علیؑ ابن حسین، اس کے بعد محمد ابن علیؑ، اس کے بعد جعفر ابن محمد، اس کے بعد موسیؑ ابن جعفر، اس کے بعد علیؑ ابن موسیؑ، اس کے بعد محمد ابن علیؑ، اس کے بعد علیؑ ابن محمد، اس کے بعد حسن ابن علیؑ اور اس کے بعد محمد ابن حسن۔

آج تک ان میں سے ہر کوئی یکے بعد دیگرے امام ہے اور یہی حضرات عترت رسولؐ ہیں جو امامت اور وصایت سے معروف ہیں کہ کسی زمان، کسی وقت اور کسی لمحہ میں ان کے وجود سے خالی نہ رہے گی کہ یہی حضرات عروۃ اللوثقی (اللدنی مضمون طرقی)، ائمہ برحق اور دنیا والوں پر جھٹ ہیں یہاں تک کہ اللدانیل و ارشاد زمین والل زمین قرار دے۔ نیز جوان کی خلافت کرے وہ گمراہ ہے اور گمراہ کرنی بھی اور اس نے حق اور بدایت کا ساتھ چھوڑ دیا۔

یہی حضرات مفسر قرآن ہیں اور رسول خدا کی نیابت میں گویا ہیں، اللہ اجو شخص ان کی معرفت کے بغیر مر جائے تو اس کی موت جاہلیت کی موت ہوگی۔ ورع (پرہیزگاری)، پاکدامنی، سچائی، بہبودی، اجتہاد، ادائے امانت خواہ امانت رکھوانے والا نیکوار ہو یا فاجر، سجدہ، کو طول و دینا، رات کو قیام کرنا، لگنا ہوں سے پرہیز کرنا، صبر کے ساتھ انتظار فرج اور ساتھیوں اور پڑھیوں کے ساتھ حسن سلوک کرنا ان حضرات کا دین ہے۔

اس کے بعد تمیم ابن بھلول نے کہا: ابو معاویہ نے اُمش کے ذریعہ مجھ سے روایت بیان کی اور اس نے امامت کے تعلق امام جعفر صادق سے بعضہ حدیث بیان کی۔

محمد ابن موسیٰ ابن متکل نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن حنفی عطار نے احمد ابن محمد ابن مسیلی کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، کہا: حسن ابن عباس اپنے امام محمد تقیٰ سے نقش کیا کہ امیر المؤمنین نے اہن عباس سے فرمایا: ہر سال شب قدر واقع ہوتی ہے اور اس رات امر سنت نازل ہوتا ہے اور اسی وجہ سے امر رسول خدا کے بعد اولیٰ حضرات ہیں تو اہن عباس نے فرمایا: وہ کون لوگ ہیں؟ آپ نے فرمایا: میں خود اور گیارہ میری صلب سے انسا اور محدثین ہوں گے۔

انہی اسناد سے منقول ہے کہ رسول خدا نے اپنے اصحاب سے فرمایا: شب قدر پر ایمان لاؤ کہ میرے بعد یعنی اہن الی طالب اور اس کی گیارہ فرزندوں کے لئے ہے۔

محمد ابن علیٰ ماجبلی ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن یعقوب کلینی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو علیٰ اشعری نے حسین ابن عبید اللہ کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے حسن ابن موسیٰ نشاط سے، اس نے علیٰ اہن سماں سے، اس نے علیٰ اہن حسین ابن رباط سے، اس نے اپنے والد سے، اس نے اہن اذیت سے، اس نے ذرا رہ اہن اٹھن سے نقش کیا کہ میں نے امام محمد باقرؑ کو یہ کہتے سننا کہ رسول خدا کے بعد آل محمد سے بارہ امام ہیں کہ جن میں سب کے سب محدث ہوں گے اور علیٰ اہن الی طالب ان میں سے ایک ہیں۔

میرے والد نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: علیٰ اہن ابراءہم ابن باشم نے اپنے والد کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے محمد ابن الی عمر سے، اس نے سعید ابن غروان سے، اس نے ابو بصیر سے نقش کیا کہ امام محمد باقرؑ نے فرمایا: حضرت حسین ابن علیٰ کے بعد اولاد حسین میں گے کہ ان میں نویں قائم ہیں علیہم السلام۔

جعفر ابن محمد مسرور نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: حسین ابن محمد (ایک نجفی میں علیٰ ہے) بصری کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے حسن ابن علیٰ و شاء سے، اس نے البان سے، اس نے ذرا رہ سے نقش کیا کہ میں نے امام محمد باقرؑ کو یہ کہتے سننا کہ بارہ امام ہوں گے کہ جن میں سے حضرات علیٰ، حسن اور حسین ہیں اور ان کے بعد اولاد حسین میں سے نو امام ہوں گے۔

مؤلف کتاب فرماتے ہیں: اسی مضمون کی حدیث کو میں نے کتابِ کمال الدین و تمام الحکمة فی اثبات الغیبة و کشف الہیر و میں نقش یا ہے۔

﴿۷﴾ مسواک میں بارہ خوبیاں پائی جاتی ہیں: میرے والد نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن حنفی عطار نے محمد ابن احمد ابن حنفی اہن عمران اشعری کے ذریعہ مجھ سے روایت بیان کی، اس نے حسن ابن لؤلؤی سے، اس نے حسن ابن یوسف اہن معاذ جوہری سے، اس نے عمر اہن جمع سے مرفوع روایت بیان کی کہ نبی ﷺ نے فرمایا: مسواک میں بارہ خوبیاں پائی جاتی ہیں: منہ کو پاک کرتی ہے، پروردگار کو راضی کرتی ہے، دانتوں کو سفید کرتی ہے، دانتوں کی پیلا ہٹ کو دور کرتی ہے، بلغم و ممکرتی ہے، بجوک بڑھاتی ہے، بیکیوں کو دگنا کرتی ہے، اس کے ذریعہ سنت پر عمل ہوتا ہے، فرشتے مسواک کرنے والے کے پاس حاضر ہوتے ہیں، مسوڑھوں کو مضبوط کرتی ہے، قرآن کی قرأت کو شستہ کر دیتی ہے اور مسواک کر کے درکعت نماز پر حصنا خدا کو بغیر مسواک کیے تو درکعتوں سے زیادہ پہنچ ہے۔

میرے والد نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن یحییٰ کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے ابراہیم ابن الحنفی سے، اس نے عبد اللہ ابن دھقان سے، اس نے درست سے، اس نے عبد اللہ ابن سنان سے نقل کیا کہ امام حضر صادق نے فرمایا: مساوک میں بارہ خوبیاں پائی جاتی ہیں: یہ سنت رسول ہے، منہ کو پاک و صاف کرتی ہے، بصارت کو جلا بخشتی ہے، خدا نے رحمن کو راضی کرتی ہے، دانتوں کو سفید کرتی ہے، دانتوں کی پیلا ہٹ کو دور کرتی ہے، مسوز حسن کو مضبوط کرتی ہے، بھوک بڑھاتی ہے، بھوک بڑھاتی ہے، حافظہ کو بڑھاتی ہے، اس سے نیکیاں ڈگنی ہو جاتی ہیں اور فرشتے خوش ہوتے ہیں۔

ابو الحسن محمد ابن علی ابن شاہ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو حامد احمد ابن محمد ابن حسین نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو زید احمد ابن خالد خالدی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن احمد ابن صالح تیسی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: میرے والد نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: انس ابن محمد ابن ابو مالک نے ہم سے روایت بیان کی، اس نے اپنے والد سے، اس نے امام حضر صادق سے، انہوں نے اپنے والد بزرگوار امام محمد باقر سے، انہوں نے اپنے عجہ سے، انہوں نے حضرت علی ابن ابی طالب سے نقل کیا کہ رسول خدا نے حضرت علیؑ کو وصیت کرتے ہوئے فرمایا: اے علیؑ، مساوک کرنا سنت رسول ہے کہ مساوک منہ کو پاک کرتی ہے، بصارت کو جلا بخشتی ہے، خدا نے رحمن کو راضی و خوشنود کرتی ہے، دانتوں کو سفید کرتی ہے، دانتوں کی پیلا ہٹ کو دور کرتی ہے، مسوز حسن کو مضبوط کرتی ہے، بھوک بڑھاتی ہے، بھوک بڑھاتی ہے، حافظہ میں اضافہ کرتی ہے، نیکیوں کو دُگنا کرتی ہے اور فرشتوں کو خوش کرتی ہے۔

﴿۸﴾ بارہ حجاجیوں کی حدیث: احمد ابن محمد ابن عبد الرحمن ابن عبد اللہ ابن حسین ابن ابراہیم ابن یحییٰ ابن عجلان مروزی مقروی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو بکر محمد ابن ابراہیم جرجانی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو بکر عبد الصمد ابن یحییٰ واطئی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: حسن ابن علی مدینی (ایک نسخہ میں مروزی ہے) نے عبد اللہ ابن مبارک کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے سفیان ثوری سے، اس نے امام حضر صادق سے، انہوں نے اپنے والد بزرگوار امام محمد باقر سے، انہوں نے اپنے خد سے نقل کیا کہ علیؑ ابن ابی طالب سے فرمایا: اللہ جارک و تعالیٰ نے آسماؤ، زمین، عرش، کرسی، لوح، قلم، جنت، جہنم کو خلق کرنے سے پہلے نیز حضرات آدم، نوح، ابراہیم، اسماعیل، یعقوب، موسیٰ، عیسیٰ، داؤؑ، سلیمان اور ہر اس جیزے کو خلق کرنے سے پہلے کہ جس کے بارے میں اللہ نے قرآن میں فرمایا ہے: وَوَهْنَا لَهُ الْحَقْ وَ يَعْقُوبَ سَلَّرَ وَهَدِيَنَاهُمْ إِلَى صِرَاطِ مُسْتَقِيمٍ تَكَ (جیسا کہ سورہ انعام- آیت ۸۸ تا ۸۹ میں تذکرہ کیا گیا ہے) اور تماہ انہیاً کو خلق کرنے سے بھی چار لاکھ چینیں ہزار سال قبل نور محمدؐ کو خلق کیا تھا اور اس نور کے ہمراہ بارہ حجاب خلق کیے: حجاب ندرت، حجاب عظمت، حجاب منت، حجاب رحمت، حجاب سعادت، حجاب کرامت، حجاب منزلت، حجاب ہدایت، حجاب نبوت، حجاب رفتہ، حجاب بیعت اور حجاب شفاعت۔

اس کے بعد نور محمدؐ کو ندرت کے حجاب میں بارہ ہزار سال مقید رکھا در حالیکہ وہ نور کہتا تھا: سبحان ربی الاعلیٰ (پاک ہے میرا بزرگ و برتر پروردگار)، حجاب عظمت میں گیارہ ہزار سال رکھا در حالیکہ وہ نور کہتا تھا: سبحان ربی الاعلیٰ (پاک ہے اسرار سے واقف)، حجاب منت میں دس ہزار سال مقید کیا در حالیکہ وہ نور کہتا تھا: سبحان من هو قائم لا يلهو (پاک ہے وہ قائم جس سے کوئی فعل عبشتہ زندگی ہوتا)، حجاب رحمت میں نو ہزار سال رکھا در حالیکہ وہ نور کہتا تھا: سبحان الرفع الاعلیٰ (پاک ہے خدا نے بزرگ و برتر)، حجاب سعادت میں آنھوں ہزار سال رکھا در حالیکہ وہ نور کہتا تھا: سبحان الرفع الاعلیٰ (پاک ہے وہ قائم / انہوں جو شعلیٰ نہیں کرتا)، حجاب کرامت میں

سات ہزار سال رکھا در حالیکہ وہ نور کہتا تھا: سبحان من هو غنی لا يغفر، (پاک ہے وہ جو بے نیاز ہے اور کسی کا نیام مدد نہیں) جواب منزلت میں چھ ہزار سال رکھا در حالیکہ وہ نور کہتا تھا: سبحان ربی العلی الکریم (پاک ہے میرا بلند اور صاحب کرامت پروردگار)، جواب ہدایت میں پانچ ہزار سال رکھا در حالیکہ وہ نور کہتا تھا: سبحان رب العرش العظیم (پاک ہے عرش عظیم کا پروردگار)، جواب بہوت میں چار ہزار سال رکھا در حالیکہ وہ نور کہتا تھا: سبحان رب العزة عمایصفون (پاک ہے صاحب عزت وغلبة ان بالقوں سے جو یہ لوگ بیان کرتے ہیں)، جواب رفت میں تین ہزار سال رکھا در حالیکہ وہ نور کہتا تھا: سبحان ذی الملک و الملکوت (پاک ہے صاحب ملک وملکوت)، جواب ہدایت میں دو ہزار سال رکھا در حالیکہ وہ نور کہتا تھا: سبحان الله وبحمده اور جواب شفاعت میں ایک ہزار سال رکھا در حالیکہ وہ نور کہتا تھا: سبحان ربی العظیم و بحمدہ۔

اس کے بعد اللہ عز وجل نے اس نور کا نام لوح پر ظاہر کیا تو لوح پر چار ہزار سال تک یہ نور منور رہا، اس کے بعد عرش پر ظاہر کیا تو ساق عرش پر سات ہزار سال تک شبیت رہا یہاں تک کہ اللہ عز وجل نے اسے صلب آدم میں رکھا اور پھر صلب نوح میں اور بعد ازاں ایک صلب سے دوسرے صلب میں منتقل کیا اور اس طرح بالآخر صلب حضرت عبد اللہ ابن عبدالمطلب میں منتقل کیا اور اسے چھ کرامتوں سے مکرم کیا: اُسے رضا کی قمیض، ہبیت کی رو، تاج ہدایت اور معرفت کے زیر جائے پہنائے اور اس کو محبت کے ازار بند سے باندھ دیا، اس کی نعل خوف کو فرار دیا، اسے منزلت کی عصادے دی اور پھر اللہ عز وجل نے فرمایا: اے محمد، لوگوں کے پاس جاؤ اور ان سے کہو: کہمود کرنہیں ہے کوئی معبد و بجز اللہ کے اور محمد اللہ کے رسول ہیں۔

مزید برآں اس قمیض کی حقیقت چیزیں پر مشتمل تھیں: اس کی لمبائی یا قوت کی تھی، اس کی آستینیں الوہی کی تھیں، اس کا دامن زرد ٹوکر کا تھا، اس کی بغلیں زبرجد کی تھیں اس کا گریبان سرخ مرجان کا تھا اور اس کا سین درب حل جلال اللہ کے نور کا تھا۔ پس اس قمیض کے ذریعہ اللہ نے حضرت آدم کی توبہ کو قبول کیا، حضرت سليمان کی الگوئی واپسی کی، حضرت یعقوب و اُن کا یوسف لوتا دیا، حضرت یوسف کو محلی کے پیٹ سے نجات بخشی اور اسی طرح دیگر تمام انبیاء علیہم السلام کو بھی اسی قمیض کی بدولت آزمائشوں سے نکلا اور یہ قمیض سوائے حضرت محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے کسی کی نہ تھی۔

مؤلف کتاب فرماتے ہیں: تمام انبیاء علیہم السلام اور مولیٰن کی ارواح و کجھ حضرت محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی روح کے ساتھ خلق کیا گیا۔

صاحبین تقویٰ کی بارہ علامتیں ہیں: ابوطالب مظفر ابن جعفر ابن مظفر علوی بصری سر قدی رضی اللہ عنہ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: جعفر ابن محمد ابن مسعود عیاشی نے اپنے والدابوندر کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابراہیم ابن علی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابن الحنفی نے یوس ابن عبد الرحمن کے ذریعہ مجھ سے روایت بیان کی، (اس نے ابن حنفی سے)، اس نے عبد اللہ ابن مکان سے، اس نے ابو بصیر سے انہوں نے امام محمد باقرؑ سے نقل کیا کہ امیر المؤمنین فرماتے تھے: بلاشبہ صاحبین تقویٰ کی کچھ علامتیں ہیں کہ جن کے ذریعہ انہیں پہچانا جاتا ہے: راست گوئی، ادائے امامت، ایقائے عہد، فخر اور بیک کرتے ہیں (ایک نجیم میں خلی کرتے ہیں)، صلةِ رحمی، گزروں پر رحم، عورتوں سے ہم بستری کم کرتے ہیں، حسن سلوک، حسن خلق، انتہائی برداہری اور علم کی بیرونی کہ جو اللہ عز وجل کے قریب لے جائے۔

ان کے لئے طوبی ہے اور ان کا انجام بخیر ہوگا۔ طوبی جنت میں ایک درخت ہے کہ جس کی ہڑ رسول خدا کے گھر میں ہے، اور کوئی موسم ان ایسا نہیں کہ اس درخت کی کوئی شاخ اس کے گھر میں نہ ہو اور وہ اپنے دل میں جس چیز کا ارادہ کرے گا وہ شاخ اسے عطا کرے گی۔ نیز اگر ایک تیز رفتار سوار اس کے سایہ میں ہو سال تک ہیز کرے گا تو اس سے باہر نہ نکلے گا اور انگوئی نہ اس کی جو سے پرواز کرے گا تو اس کی اوپرچائی تک نہ پہنچے۔

سکے گاہیں تک کوہ بوزھا پے کی وجہ سے سفید ہو جائے گا۔ لہذا تم لوگ اس میں رغبت پیدا کرو کے یقیناً مومن اپنے آپ میں مشغول ہوتا ہے اور لوگ اس سے راحت میں ہوتے ہیں، جب رات چھا جاتی ہے تو اپنے پھرے کو خاک پر کرتا ہے اور اپنے بہترین اعضا، سے اللہ تعالیٰ کو جدہ کرتا ہے اور اپنے کو خلص کرنے والے سے منجات کرتا ہے تاکہ اس کو (گناہوں سے) آزادی ہے۔

خبردار، تم لوگ بھی ان کی طرح ہو جاؤ!

(شرح: بہترین عضو سے مراد پیشانی ہے۔)

﴿۱۰﴾ بارہ افراد کو سلام مت کرو: محمد ابن علی الجیلویؑ اپنے چچا محمد ابن ابو القاسم کے ذریعہم سے روایت ہیاں کی، اس نے ہارون ابن مسلم سے، اس نے مسلم ابن مسعودہ ابن صدقہ سے، اس نے امام حضرت عاصیؑ سے نقش یا کام اسیاں رنے فرمایا: یہودی، ہیرانی، مجوسی، بت پرست، شراب کے سترخوان پر بیٹھنے والے، صاحب شطرنج، قمار باز، بختش، پاکداہن عورتوں پر تہمت لگانے والے شاعر اور نماز پڑھنے والے کو سلام مت کرو۔

نمازی کو اس لئے نہیں کہ وہ جواب سلام نہیں دے سکتا کیونکہ سلام کرنے والے کے لئے تو سلام کرنا جائز ہے مگر نمازی پر اس کا جواب فرض ہے۔ نیز سودھر، پاخانہ پھرنسے والے، ہمام میں موجود شخص اور اس فاتحہ و بھی سلام مت کرو جو علی الاعلان فتح و فتوحہ کا مرتب ہوتا ہے۔

﴿۱۱﴾ جب حضرت جعفرؑ ابن ای طالبؑ حبشه سے واپس لوئے تو نبی ﷺ نے ان کا بارہ قدم تک استقبال کیا: محمد ابن قاسم مفسر عرف ابو الحسن جرجانیؑ نے مجھ سے روایت ہیاں کی، کہا: یوسف ابن محمد ابن زیاد نے اپنے والد کے ذریعہم سے روایت ہیاں کی، اس نے امام حسن عسکریؑ سے، انہوں نے اپنے والد بزرگوار امام علی نقشؑ سے، انہوں نے اپنے والد بزرگوار امام محمد تقیؑ سے، انہوں نے اپنے والد بزرگوار امام علی رضاؑ سے، انہوں نے اپنے والد بزرگوار امام موسیؑ کاظمؑ سے، انہوں نے اپنے والد بزرگوار امام حسینؑ سے، انہوں نے اپنے والد بزرگوار امام علیؑ ابن ای طالبؑ سے نقل کیا کہ جس وقت حضرت جعفرؑ ابن ای طالبؑ حبشه سے واپس لوئے تو نبی ﷺ نظرے ہو گئے، بارہ قدموں تک ان کا استقبال کیا، انہیں گلے لگایا، ان کی دونوں آنکھوں کے درمیان بوسہ دیا اور گریہ کرتے ہوئے فرمایا: میں نہیں جانتا کہ میں کس بات سے زیادہ خوش ہوں۔ آیا تمہارے لوٹ آئے سے اے جعفرؑ یا اس بات پر کہ اللہ نے تمہارے بھائی (حضرت علیؑ) کے ہاتھوں خیر فتح کرو یا۔ نیز آپ ان کو دیکھ کر خوشی سے روئے گئے۔

﴿۱۲﴾ دوزخ کی تھیں رکھیے ہوئے تابوت میں بارہ افراد ہیں: سعد ابن عبد اللہ نے ہم سے روایت ہیاں کی، کہا: محمد ابن حسین ابن ابوالخطاب نے ہم سے روایت ہیاں کی، ہما: حسین ابن مسکین شفیقیؑ نے عبد الرحمن ابن سیاہ کے ذریعہم سے روایت ہیاں کی، اس نے جعید ہمدانیؑ سے نقل کیا کہ امیر المؤمنینؑ نے فرمایا: اسفل (جہنم کے ایک درجہ کا نام) کے تابوت میں چھا افراد اولین میں سے ہیں جبکہ چھو افراد آخرین میں سے ہیں، پس جو چھا اولین میں سے ہیں وہ یہ ہیں: ابن آدم کہ حسین نے اپنے بھائی کو قتل کیا تھا، فرعون، سامرنی، دجال کے سے اولین میں لکھا گیا ہے جبکہ یہ آخرین کے ساتھ خروج کرے گا، ہامان اور قارون۔ وہ چھو آخرین میں سے ہیں یہ ہیں: نعشل، معاویہ، عمر وابن عاص، ابو موسیؑ اشمری... یہاں روایت کو بیان کرنے والا دو نام بھول گیا۔

﴿۱۳﴾ دسترخوان میں بارہ خوبیاں پائی جاتی ہیں: محمد ابن علی ماجیلویہ اپنے بھائی محمد ابن ابوالقاسم کے ذریعہم سے روایت بیان کی، اس نے محمد ابن علی کو فی سے، اس نے محمد ابن سنان سے، اس نے ابراہیم کرنخی سے، اس نے امام جعفر صادق سے، انہوں نے اپنے والد بزرگوار امام محمد باقر سے، انہوں نے اپنے اجداد علیہم السلام سے نقل کیا کہ امام حسن نے فرمایا: دسترخوان میں بارہ خوبیاں پائی جاتی ہیں کہ ہر مسلمان پران کا جان لینا فرض ہے: ان بارہ میں سے چار فرض، چار سنت اور چار ادب میں آداب میں سے شامل ہوتی ہیں:

فرض باتیں: ۱. معرفت ۲. رضا ۳. بسم اللہ الرحمن الرحيم کہنا ۴. شکر بجالانا

ست باتیں: ۱. کھانے سے پہلے وضو کرنا ۲. باکیں جانب بیٹھنا ۳. تم انگلیوں سے کھانا ۴. انگلیوں کو چاننا

چار آداب: ۱. جو تمہارے سامنے آئے اُسے کھانا ۲. چھوٹے چھوٹے لقے لینا ۳. چبا کر کھانا ۴. لوگوں کی جانب کم دیکھنا

ابو الحسین محمد ابن علی ابن شاہنے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو محمد ابن محمد ابن حسین نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو زید احمد ابن خالد خالدی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن احمد ابن صالح تجتیبی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: یونس ابن محمد ابو مالک نے اپنے والد کے ذریعہم سے روایت بیان کی، اس نے امام جعفر صادق سے، انہوں نے اپنے والد بزرگوار امام محمد باقر سے، انہوں نے اپنے جد سے، انہوں نے حضرت علی ابن ابی طالب سے نقل کیا کہ نبی نے حضرت علی کو وصیت کرتے ہوئے فرمایا: اے علی، دسترخوان سے متعلق بارہ ایسی باتیں ہیں جن کا جان لینا ہر مسلمان پر فرض ہے کہ ان میں سے چار فرض ہیں، چار سنت اور چار آداب:

فرض: ۱. کھائی جانے والی چیز کو اچھی طرح جانتا ہو ۲. بسم اللہ الرحمن الرحيم کہنا ۳. شکر بجالانا ۴. رضا

ست: ۱. باکیں پاؤں پر بیٹھنا ۲. تم انگلیوں سے کھانا ۳. جو اس کے سامنے آئے اسی کو کھانا ۴. انگلیوں کو چاننا

آداب: ۱. لقے چھوٹے بنانا ۲. چبا کر کھانا ۳. لوگوں کی طرف نگاہ کم کرنا ۴. دونوں ہاتھوں کو ہونا۔

﴿۱۴﴾ سال میں بارہ مہینے ہوتے ہیں: میرے والد ہم سے روایت بیان کی، کہا: سعد ابن عبد الله نے احمد ابن عبد الله بر قی کے ذریعہم سے روایت بیان کی، اس نے اپنے والد سے، اس نے حماد ابن عیسیٰ سے، اس نے صباح ابن سیاب سے نقل کیا کہ امام محمد باقر نے فرمایا: اللہ عز وجل نے بارہ مہینے غلط کیے اور یہ تین سو سالہ دن ہیں؛ ان میں سے چھوٹن لکھ لگئے کہ جن میں آسمانوں اور زمین کو خلق کیا گیا اور اسی وجہ سے مہینے ایک درس سے چھوٹے ہیں۔

(شرح) سال چاند اور سورج (دو طرح کے حساب) سے ہوتا ہے۔ چاند کا سال (یا ہجری سن) چاند کی گردش سے ہوتا ہے۔ زمین کے گرد چاند کے بارہ پچھا ایک قمری سال ہوتا ہے۔ اور چونکہ زمین کے گرد چاند کے گردش ۳۶۵ دن سے زیادہ اور ۲۹ دن سے کم نہیں ہوتی تو اس کے بارہ پچھا جو ایک قمری سال کے برابر ہوتے ہیں تین سو پچھنچ دن اور پچھنچنے کا سال ہوتا ہے۔ یہ گھنٹے کی سال میں ایک دن کے برابر ہو جاتے ہیں۔

اُسی بناء پر قمری سال میں چھ مہینے مکمل ۳۰ دن کے اور چھ مہینے ۲۹ دن کے ہوتے ہیں اور جب ایک کا سال آتا ہے تو سات مہینے ۳۰ دن کے اور پانچ مہینے ۲۹ دن کے ہو جاتے ہیں۔ قمری مہینوں کے دنوں میں اختلاف اس لئے ہوتا ہے کہ مدار گردش مرکز زمین نہیں ہوتا بلکہ اس سے کافی فاصلے سے ہوتا ہے لہذا چاند کا فاصلہ زمین کی نسبت گھٹا ہو ہوتا ہے۔ قدیم ہیئت میں اس اختلاف کی وجہ سے زمین کے گرد چاند کی تedy لی گردش بنائی اور وہ اس بارے میں پچار کے تعلیل کے تقلیل تھے۔ جن کا تذکرہ ہیئت کی قدیم کتابوں میں کیا گیا ہے کہ یہاں ان کی تفصیل ووضاحت کا موقع

نہیں ہے اور اس میں بعض لا خل مشکلات بھی سامنے آتی ہیں اور ان مسائل نے خوب جو طوی اور محقق فخری جیسے بڑے ریاضی دانوں اور مفکرین کو صد بساں سے پریشانی میں ڈالا ہوا ہے۔

سال شمس (عیسوی سال) سورج کے گردش سے بنتا ہے۔ زمین کا سورج کے گرد ایک چکر ایک شمسی سال کے ہر ایک ہوتا ہے جس میں بارہ مہینے ہوتے ہیں اور ہر ماہ ۳۲ دن کے لیکر ۲۹ دن تک کا ہو سکتا ہے۔ اور ان کا مجموعہ ۳۶۵ دن اور کچھ گھنٹے ہوتا ہے اور چند سال میں ایک لیپ کا سال آتا ہے۔ اور اس میں اس سال کے دنوں میں ایک دن کا اضافہ ہو جاتا ہے۔ اور ۳۶۶ دن کا ہو جاتا ہے۔ شش مہینوں میں بھی اس لئے اختلاف ہے کہ زمین کا فاصلہ سورج سے کم زیادہ ہوتا رہتا ہے جس کی وجہ سے فرق پیدا ہوتا ہے۔ ہدیت قدیم میں کچھ تعدادیات کے ساتھ اس اختلاف کی تشریح کی گئی اور ہدیت جدید نے زمین کا سورج کے گرد چکر ہضومی مدار میں قرار دیا ہے اور اس مدار کی وضع کو اختلاف کا سبب سمجھا ہے۔

بہرحال خواہ قمری سال ہو یا شمسی ہر ایک کے لئے ایک فطری سبب ہے جو زمین کی وضع اور چاند اور سورج اور حركتِ مدار کے ساتھ متناسب ہے (وابستہ ہے) اور حدیث کے مضمون میں اسکی موافقت نہیں ہے کہ جس میں کہا گیا ہے کہ پہلے خدا نے ۲ ماہ قرار دیئے جس میں ہر ماہ ۳۰ دن کا تھا۔ اس کے بعد زمین و آسمان کی خلقت کی مت جو چودن تھی اس سے منہا کردی گئی اور مہینے ۲۹ دن کے رہ گئے اس روایت پر کئی طرح سے اعتراض وارد ہوتا ہے۔

یہ کہ پہلے سال ۳۶۶ دن کا تھا۔

دوسرے یہ کہ تخلیق کے چھومن ہمیشہ کے لئے بہرحال سے کم کر دیئے گئے۔

تیسرا یہ کہ ہر ماہ ۳۰ دن کا کہا۔

تاہم چونکہ حدیث سندر کے اعتبار سے معتبر ہے لہذا فرع اعتراضات کے لئے یہ کہا جاسکتا ہے کہ  
۱۔ جدید سائنس دانوں کے نظریے کے مطابق ہمارا نظام شمسی سورج اور چاندیاروں اور بہت سے چاندوں کا مجموعہ ہے اور یہ اپنی فضاء میں حادث ہوا۔ اس سے پہلے متن گزریں یہ فضاء ان روشن ستاروں سے خالی تھی اور آیات واحد حدیث سے ظاہری لحاظ سے یہ موضوع بھی غائب ہے اور روز و شب اللہ کی دو مختلفات ہیں اور مرکز نور سے سیارے بھی ظاہر ہو گئے ممکن ہے کہ آسمانوں اور ستاروں کی خلقت سے پہلے ہمارا نظام شمسی کسی دوسرے سیارے کا مبدأ نہ نور ہو اور باقاعدہ سالانہ گردش رکھتا ہو جو بارہ ماہ پر منقسم ہوتی ہو اور سورج چاند اور زمین پر چھ روز تک اپنے مرکز سے اختلاف رکھتا ہو۔

قریب سال جو اس روایت میں ہے اپنی اس موجودہ صورتحال میں ظاہر ہوا اور اس کی گردش اور چکر لگانے سے ۲۹ دن کے مہینے وجود میں آئے اس بات کی کوئی گواہی نہیں ہے کہ آسمان اور زمین کے پیدائش سے پہلے۔ یا الفاظ دیگر موجودہ نظام شمسی کے برقرار ہونے سے پہلے شب و روز اور ماہ و سال کیسے ہوتے تھے یا ہوئی نہیں سکتے تھے اور اگر کوئی اس مطلب کو یہید سمجھے اور یقین نہ کر سکے تو ہم کہتے ہیں کہ اس کا مطلب ہر ماہ 30 دن کا تھا اور آسمان و زمین کی تخلیق کی وجہ سے تمام مہینوں میں کسر پیدا ہو گئی (یعنی کچھ حصہ کم ہو گیا) یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے چاند کے مدار کو ابتداء میں دائرہ کی اجنبی شارح نے لکھا ہے یہ اس کا لفظی ترجمہ ہے ورنہ حقیقت یہ ہے کہ شش سال میں ۳۰ سے ۲۸ دن ہوتے ہیں۔ اور لیپ کے سال میں فروردی بجائے ۲۸ دن کا قرار دیا جاتا ہے۔ (مترجم شرح)

شکل میں بنایا اور دائرہ ۳۰ ڈگری تھا جو نکلے بارہ پر پورا پورا تقسیم ہوتا تھا تو اس میں سے ہر حصے کی آفتاب کے گرد گردش ایک ماہ میں جو ۳۰ روز کا ہوتا ہے مکمل ہو جاتی ہے۔ لیکن چونکہ زمین آسمان کے بعد تخلیق ہوئی اور زمین کا مرکز آفتاب و ماہتاب کے مدار کے مرکز کے مقابل تھا تو چند مہینوں کے دنوں میں کسر، تقسیم یا کسی پیدا ہو گئی اور ۳۰ روز ماہ کے میزان سے مدار یا (fraction) کے تقسیم کے تقاضے کے مطابق ہر ماہ میں کسر (fraction) پیدا ہو گیا۔)

حسن ابن عبداللہ ابن سعید عسکری نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابوالقاسم عبداللہ ابن محمد ابن عبدالکریم ابن اخي ابی زرع نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابن عون نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ایک ابن ابراهیم بن علی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: موسیٰ ابن عسید نے صدقہ اتنی یار کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے عبداللہ ابن عمر سے نقل کیا کہ إذا جاء نصر الله و الفتح والى سورت الیام تشریق (۱۱-۱۳ اذی الحج) کے وسط میں نازل ہوئی الہذا آپ سُبْحَهَ گئے کہ یہ حجۃ الوداع ہے، الہذا آپ اپنی غصباً نامی سواری پر سوار ہوتے اور اللہ تعالیٰ کی حمد و ثناء بجالانے کے بعد فرمایا:

اے لوگو! دور جالمیت کا ہر خون (حج سے) رائیگاں ہوا اور سب سے پہلا خون جو معاف کیا جا رہا ہے وہ حارث ابن ربیعہ ابن حارث (رسول اللہ کے چپاڑ ادھیائی) کا ہے جو بنو بدریل میں کسی دایکی تلاش میں گیا تھا کہ بنویٹ نے اسے قتل کر دیا (راوی کہتا ہے) یا آپ نے فرمایا: بنو لیث میں کسی دایکی تلاش میں گیا تھا کہ بنو بدریل نے اسے قتل کر دیا؛ اسی طرح دور جالمیت کا ہر سو معاف ہے اور سب سے پہلا سو جو معاف کیا جا رہا ہے وہ عباس ابن عبد المطلب کا سو ہے۔

اے لوگو! وقت گردش کرتا رہتا ہے، الہذا آج کادن اس دن کی مانند ہے کہ جس دن اللہ نے آسمانوں اور زمین کو خلق کیا تھا اور جب سے اللہ نے آسمانوں اور زمین کو خلق کیا ہے اس کی کتاب میں یہ ثابت ہے کہ اللہ کے نزدیک مہینوں کی تعداد بارہ ہے کہ ان میں سے چار میں ہے حرمت والے ہیں: رجب، مصفر، جمادی، آخر اور شعبان کے درمیان میں ہے، ذی القعده، ذی الحجه اور حرم۔ پس ان مہینوں میں اپنے نفوں پر ظلم مت کرو کہ حرمت والے مہینوں میں زیادتی کرنا کھر میں زیادتی کا سبب ہے اور اس طرح اللہ ان لوگوں کو گمراہ کرتا ہے، نہیں تو نکر کیا بائیں محنتی کہ انہوں نے ایک سال اس کو حلال جانا اور ایک سال کو حرمت والا تاکہ اللہ کی مقرر کردہ تعداد پوری ہو جائے، الہذا وہ لوگ ایک سال حرم کو ماہ حرمت اور صفر کو حلال سمجھتے تھے تو ایک سال حرم کو حلال سمجھتے تھے۔

اے لوگو! شیطان اس بات سے مایوس ہو چکا ہے کہ آج کے بعد کبھی بھی تمہارے شہروں میں اس کی پرستش کی جائے اور (اب) وہ اس بات پر راضی ہے کہ تم چھوٹے چھوٹے گناہوں کو انجام دو، پس تم لوگ اپنے دین میں چھوٹے چھوٹے گناہوں کے مرتکب ہونے سے بھی باز رہو۔

اے لوگو! جس کے پاس کوئی امانت رکھوائی گئی ہو تو اسے چاہئے کہ اس امانت کو اس کے رکھوانے والے کو لوٹا دے۔

اے لوگو! عورتیں تمہارے پاس بطور عاری ہیں الہذا اپنے لئے نفع نقصان کا فیصلہ ان کے اختیار میں نہیں ہے، تم انہیں اللہ کی امانت کے طور پر لائے تھے اور اللہ کے کلمات (نکاح) کے ذریعہ تم نے ان کے انداز نہانی کو حلال کیا تھا الہذا ان پر تمہارے حقوق ہیں اور ان میں سے ایک حق یہ ہے کہ وہ تمہارے علاوہ کسی اور سے ہمیستری نہ کریں اور نہ ہی کسی اچھے کام میں تمہاری نافرمانی کریں جبکہ اگر وہ ایسا ہی کریں (تمہارے حقوق کو ادا کرتی رہیں) تو ان کا کھانا پینا اور لباس تم پر واجب ہے اور تمہیں چاہئے کہ تم انہیں نہ مارو!

اے لوگو! میں تھارے درمیان کچھ چھوڑے جا رہا ہوں کہ اگر تم اس کو تھامے رہے تو ہرگز گمراہ نہیں ہو گے (کہ ان میں سے ایک) اللہ کی کتاب (قرآن) بے لہذا تم لوگ اس کا دامن مت چھوڑوا!

اے لوگو! آج کا دن کون سادون ہے؟ لوگوں نے کہا: یوم حرمت!

اس کے بعد آپ نے فرمایا: اے لوگو! یہ کون سامبینہ ہے؟ لوگوں نے کہا: حرمت والامہینہ!

آپ نے فرمایا: اے لوگو! یہ کون سا شہر ہے؟ لوگوں نے کہا: حرمت والا شہر!

آپ نے فرمایا: بے شک اللہ عزوجل نے تھاری جانوں کو (ایک دوسرے پر) حرام قرار دیا ہے اور تھارے اموال اور ناموس کو بھی اسی قدر حرمت والا قرار دیا ہے جتنا کہ تھار آج کا دن، یہ مہینہ اور تھار یہ شہر (اور یہ حرمت بالی رہے گی) یہاں تک کہ تم اللہ سے ملاقات کرو۔

پس تم میں سے ہر حاضر پر واجب ہے کہ تم میں سے جو شخص یہاں پر موجود نہیں ہے اس تک یہ پیغام پہنچا دے کہ میرے بعد کوئی نبی ہے اور نہ ہی تھارے بعد کوئی دوسری اُمت!

اس کے بعد آپ نے اپنے ہاتھ کو تابند کیا کہ آپ کی بغل کی سفیدی نظر آنے لگی اور پھر آپ نے فرمایا: اے میرے اللہ، تو گواہ رہنا کہ میں نے (پیغام رسالت) پہنچا دیا!

(شرح: یہ حدیث شریف جو پیغمبرؐ کے جیہہ الوداع کے نطبہ مبارکہ میں شامل ہے اور تمام مسلمان کے درمیان حکم ترین احادیث میں سے ہے جس کی افادیت واضح ہے اور اس میں پیغمبرؐ کے جامع کلمات اور اسلامی شریعت کے احکام بھی موجود ہیں کی تشریح میں صرف ایک جملہ ان الزمان قد استدار ”وقت گردش کرتا رہتا ہے“ دشوار معلوم ہوتا ہے۔ اور اس سے ظاہر ہی مقصود ہے کہ آج دین حنیف اور دین فطرت اسلام جو وہی خدا کا پاک اور پہلا آئین ہے وہ احکام قرآن کے اظہار اور اشاعت سے دنیا میں نافذ ہو گیا اور پرورش انسانی اور عقلی کو تھام را ہیں مکمل ہو گئیں اور وہ بھی اور خرافات جو خود غرضوں اور دین تراشیوں کی مکاریوں کی وجہ سے احکامات اسلامی اور دین حنیف ابراہیم میں روپما ہو چکی تھیں اس سے نکال پھینک دی گئیں اور گویا خدا تعالیٰ نے اس دنیا کو پاک فطرت اور صلح دیانت کے ساتھ اس روز پیدا کیا اور گویا عالم روح آج وجود میں آیا اور یہ جملہ زیادہ تر عقیدہ توحید کی طرف متوجہ کر رہا ہے اور اس کا مقصد یہ ہے کہ جب توحید اور خداۓ واحد کی پرستش ہی خلق عالم کا راز ہے اور ہر امکانی موجود کی ظاہری کیفیت بھی یہی ہے لیکن شیطانی و سوسوں کی وجہ سے شرک والخاد انسانی کے بہکاوے کا سبب بن گئے اب قرآن کی برکت اور میری کوشش (کہ میں پیغمبرؐ اخراز میں ہوں) سے شرک و اعادت کی بنا یاد کھڑگی اب زمانے کی گردش کا گویا نئے سرے سے آغاز ہوا ہے اور فطرت توحید اس طرح سے سامنے آئی جیسے آج ہی آسمان و زمین کا آغاز ہوا ہے۔)

محمد ابن علی ماجیلویؓ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: علی ابن ابراہیم ابن ہاشم نے اپنے والد کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے محمد ابن ابی عمر سے مرفوع روایت بیان کی کہ امام حضرت صادقؑ نے اللہ عزوجل کے اس قول: إن عدة الشهور عند الله اثنى عشر شهرًا في كتاب الله يوم خلق السماوات والأرض متعلق فرمایا: محرم، صفر، ربیع الاول، ربیع الآخر، جمادی الاولی، جمادی الآخر، ربیع الاول، رمضان، شوال، ذی القعده و ذی الحجه۔ نیز ان میں سے چار حرمت والے مہینے ہیں: ذی الحجه کے میں دن، محرم، صفر، ربیع الاول کا مہینہ اور ماو ربع لا آخر کے دس دن۔

(شرح: حرام مہینوں کا اس طرح تعین خلاف مشہور و معروف ہے۔ کیونکہ معروف و مسلم یہ ہے کہ حرام مہینے ذی القعڈہ، ذوالحجہ اور حرمہ ہیں ماہِ ربب کے ساتھ جیسا کہ خطبہ نبی گیر میں گزرا)۔

(۱۵) رات کی بارہ ساعتیں ہیں اور دن کی بارہ ساعتیں ہیں: محمد ابن موسیٰ ابن متولی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: علی ابن حسین سعد آبادی نے احمد ابن ابو عبد اللہ برقی کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے اپنے والد سے، اس نے محمد ابن ابی عمر سے، اس نے ابیان سے نقل کیا کہ امام جعفر صادق نے فرمایا: دن میں بارہ گھنٹیاں ہوتی ہیں اور رات میں بھی بارہ گھنٹیاں ہوتی ہیں اور ان میں سب سے افضل گھنٹی وقت نماز ہے۔

اس کے بعد آپ نے فرمایا: جب زوال شب کے وقت آسمان کے دروازے کھول دیتے جاتے ہیں، ہوا نیس چلے گئی ہیں اور اللہ عزوجل اپنی مخلوق کی جانب نگاہ کرتا ہے تو مجھے یہ پسند ہے کہ میرا کوئی عمل صالح اس وقت آسمان پر جائے۔

پھر آپ نے فرمایا: نمازوں کی ختم کر لینے کے بعد تم لوگوں پر دعا کرنالازم ہے کہ یہ مستحب ہوتی ہے۔

میرے والد نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن حیکی عطار نے محمد ابن حیکی کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے ابراہیم ابن احْمَن سے، اس نے محمد ابن حسن ابن میمون سے، اس نے ابوباشم سے نقل کیا کہ میں نے ابوحسن ماضی (امام علی نقی) سے کہا: واجب اور متحب نمازوں کی رکعتوں کی تعداد پہچاں کیوں ہے اور اس سے کم یا زیادہ کیوں نہیں؟ آپ نے فرمایا: رات میں بارہ گھنٹیاں ہوتی ہیں اور طلوع فجر اور طلوع شب کے مابین ایک گھنٹی ہوتی ہے جبکہ دن میں بھی بارہ گھنٹیاں ہوتی ہیں (کل پچھیں ہوئیں) اللہ اہر گھنٹی کے لئے دور کتعین مقرر کی گئی ہیں۔ نیز غروب آفتاب سے سورج کے پوشیدہ ہونے تک کے وقت وغیرہ کہتے ہیں۔

(شرح: اس میں گھنٹی سے مراد شب و روز کے متفرق حصے ہیں نہ کہ معقول کے مساوی حصے)۔

حسن ابن عبداللہ ابن سعید عسکری نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: میرے چچا نے مجھے خبر سنائی، کہا: ابواحمق نے ہمیں خبر سنائی، کہا: تغلب نے ہمیں الاماکر روایا کردات کی گھنٹیاں یہ ہیں: عشق، فحش، عشوہ، بدآۃ، سباع، نجح، ہزیع (ایک نجح میں فقد ہے)، قصر، زلفہ، سحرۃ اور بہرۃ۔ نیز دن کی ساعتیں یہ ہیں: راد، شروع، منزع، ترک، دلوک، جنوح، بھیر، غلبہ، اصلیل، طفل اور بتوغ۔

(شرح: یہہ نام ہیں جو عربوں نے فضا کی کیفیت یا لوگوں کی حالت کی مناسبت سے شب و روز کے ہر حصے کے لئے وضع کیے تھے اور ممکن ہے کہ ان کے معنی مقصود ہوں اور اس ساعت سے آج کا گھنٹہ مراد نہیں ہے کہ جو شب و روز کی مقدار میں معین حصہ کا نام ہے۔ وہ لوگ اول شب کو جھٹ پٹا ہونے کے سبب غشن کہتے تھے، تاریکی ہو جانے کے بعد فحہ نام دیتے تھے جس کے معنی کوئی لہ ہیں پھر رات چھا جانے پر عشوہ، پھر بدہا لیعنی وقت آرام۔ پھر سباع یعنی در رندوں کے آنے کا وقت اور اسی طرح)۔

(۱۶) برجوں کی تعداد بارہ ہے، بیابان بارہ ہیں، سمندر بارہ ہیں اور عالم بارہ ہیں: محمد ابن موسیٰ ابن متولی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: علی ابن حسین سعد آبادی نے احمد ابن ابو عبد اللہ برقی کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے اپنے والد وغیرہ سے، انہوں نے محمد ابن سلیمان صنعاوی سے، اس نے ابراہیم ابن فضل سے، اس نے ابیان ابین تغلب سے نقل کیا کہ میں امام جعفر صادق کی خدمت میں موجود تھا کہ ان کے پاس یمن سے ایک شخص آیا اور آپ کو مسلم کیا تو آپ نے اس کے مسلم کا جواب دیا اور فرمایا: خوش آمدیدیاے سعد اتواس

شخص نے کہا: یہ نام تو میری ماں نے رکھا تھا اور بہت کم لوگ ایسے ہیں جنہیں میرا یہ نام معلوم ہے۔ امام جعفر صادق نے اس سے کہا: اے سعد مولیٰ تم نے بالکل صحیح کہا تو اس شخص نے کہا: میں آپ پر قربان، یہ میرا القب ہے۔ امام جعفر صادق نے فرمایا: لقب میں کوئی بھلاک نہیں پائی جاتی، اللہ تبارک و تعالیٰ اپنی کتاب میں فرماتا ہے: ولا تنسابوا بالألقاب بنس الأسم الفسوق بعد الإيمان أیک دوسرے کوئی ناموں سے مت پکاروا اور ایمان کے بعد نافرمانی کے نام رکھنا بہت بُری بات ہے۔ (سورہ جبرات۔ آیت ۱۱) اے سعد، تمہارا پیشہ کیا ہے؟ اس شخص نے کہا: میں آپ پر قربان، میں خاندانی بھوی ہوں مگر ہم یہ دعویی نہیں کرتے کہ یہ میں میں ہم سے اچھا بھوی کوئی نہیں!

امام جعفر صادق نے اس سے کہا: اب میں تم سے کچھ پوچھتا ہوں تو اس بیانی نے کہا: نجوم کے متعلق آپ جو چاہیں پوچھ لیں کہ میں اپنے علم سے آپ کو جواب دوں گا۔

امام جعفر صادق نے فرمایا: سورج کی روشنی چاند کی روشنی سے کتنے درجے زیادہ ہے؟ اس نے کہا: میں نہیں جانتا۔

آپ نے فرمایا: تم ٹھیک کہہ رہے ہو، چاند کی روشنی زہرہ کی روشنی سے کتنے درجے زیادہ ہے؟ اس بیانی نے کہا: میں نہیں جانتا۔

آپ نے فرمایا: تم ٹھیک کہہ رہے ہو، زہرہ کی روشنی مشتری کی روشنی سے کتنے درجے زیادہ ہے؟ اس بیانی نے کہا: میں نہیں جانتا۔

آپ نے فرمایا: تم ٹھیک کہہ رہے ہو، مشتری کی روشنی عطارد کی روشنی سے کتنے درجے زیادہ ہے؟ اس بیانی نے کہا: میں نہیں جانتا۔

آپ نے فرمایا: تم ٹھیک کہہ رہے ہو، اس ستارہ کا کیا نام ہے کہ جب وہ طلوع ہوتا ہے تو گائے ہیجان میں آ جاتا ہے؟ اس بیانی نے کہا: میں نہیں جانتا۔

آپ نے فرمایا: تم ٹھیک کہہ رہے ہو، اس ستارہ کا کیا نام ہے کہ جب وہ طلوع ہوتا ہے تو کتے ہیجان میں آ جاتی ہے؟ اس بیانی نے کہا: میں نہیں جانتا۔

آپ نے فرمایا: تم ٹھیک کہہ رہے ہو، اس ستارہ کا کیا نام ہے کہ جب وہ طلوع ہوتا ہے تو گائے ہیجان میں آ جاتے ہیں؟ اس بیانی نے کہا: میں نہیں جانتا۔

آپ نے فرمایا: تم ٹھیک کہہ رہے ہو کہ ”میں نہیں جانتا“ تمہارے نظریہ کے مطابق نجوم میں حل کی کیا حیثیت ہے تو اس بیانی نے کہا: شخص ستارہ ہے۔

امام جعفر صادق نے فرمایا: چپ رہوا ایسا مت کو کیونکہ یہ امیر المؤمنین کا ستارہ ہے، یاد چیز کا ستارہ ہے اور یہی ختم الشاقب ہے کہ جس کے متعلق اللہ تبارک و تعالیٰ نے اپنی کتاب میں ذکر کیا ہے۔

اس بیانی نے کہا: شاقب کا کیا مطلب ہے؟ آپ نے فرمایا: اس کے طلوع ہونے کا مقام ساتویں آسمان میں ہے اور یہ اپنی روشنی کے ذریعہ سوراخ بناتا ہے تاکہ دنیا میں چک کے اور اسی وجہ سے اللہ نے اس کا نام ختم الشاقب (سوراخ کرنے والا ستارہ) رکھ دیا۔

اے برادر بخشی، تمہارے ہاں تو علماء بھی ہیں تو اس بیانی نے کہا: ہاں، میں آپ پر قربان، یہ میں کچھ لوگ ایسے ہیں کہ ان کے علم میں ان کا کوئی مقابلہ نہیں۔

امام جعفر صادق نے فرمایا: ان کے علم کے علمکی رسماں کہاں تک ہے؟ اس بیانی نے کہا: وہ پندرہ سے نال لیتا ہے اور ایک ساعت

میں ایک تیز رفتار سواری پر سوار شخص کی مسافت سے قدموں کے نشان دریافت کرتا ہے۔

امام جعفر صادق نے فرمایا: مدینہ کا عالم یعنی کے عالم سے زیادہ علم رکھتا ہے تو اس یمانی نے کہا: مدینہ کے عالم کے علم کی رسائی کہاں تک

ہے؟

امام جعفر صادق نے فرمایا: مدینہ کے عالم کا علم وہاں تک جاتا ہے جہاں کسی قدم کا کوئی نشان پایا جاتا اور نہ پرندہ سے فال لی جاتی ہے، بلکہ وہ ایک لمحہ میں سورج کی مسافت کو جان لیتا ہے کہ وہ بارہ برق، بارہ بیان، بارہ سمندر اور بارہ عالم ٹھے کرتا ہے۔

اس یمانی نے کہا: میں آپ پر قربان، میرے مگان میں بھی نہیں تھا کہ کوئی اس قدر علم رکھتا ہو گا اور اس کی شے تک پہنچ جاتا ہو گا۔

راوی کہتا ہے اس کے بعد یمانی اٹھ ہو کر باہر نکل گیا۔

﴿۱۷﴾ ان بارہ درہمموں کے متعلق حدیث جو رسول خدا کو ہدیہ کیے گئے تھے: میرے والدے ہم سے روایت یہاں کی، کہا: علی ابن ابراہیم ابن ہاشم نے اپنے والد کے ذریعہ ہم سے روایت یہاں کی، اس نے محمد ابن الجبل غیر سے، اس نے ابا جعفر صادق سے نقل یا کہ ایک شخص رسول خدا کی خدمت اقدس میں حاضر ہوا رحالیکے آپ کا لباس تر تھا۔ وہ شخص بارہ درہم لایا اور کہنے لگا: یہ درہم لے لیجئے اور ان سے لباس خرید کر پہن لیجئے۔ حضرت علی فرماتے ہیں: میں بازار کی طرف گیا اور میں نے آپ کے لئے بارہ درہم کی ایک قمیض خرید لی اور لا کر رسول خدا کو دے دی، جب آپ نے اس کو دیکھا تو فرمایا: اے علی، اس کے علاوہ کوئی دوسرا قمیض مجھے زیادہ پسند ہے، کیا تم سمجھتے ہو کہ اس کا مالک اے واپس لے لے گا؟ میں نے کہا: مجھے نہیں معلوم ہے تو آپ نے فرمایا: فراد کھوتے لہذا میں اس کے مالک کے پاس گیا اور اس سے کہا کہ رسول خدا کو یہ ناپسند ہے اور وہ چاہتے ہیں کہ کوئی اونچی خریدیں تو تم اے واپس لے لو۔ اس نے مجھے درہم واپس کر دیئے اور میں انہیں لے کر رسول خدا کی خدمت میں حاضر ہو گیا۔

اب کی مرتبہ رسول خدا نے اپنے بازار کو چلتا کا ایک قمیض خرید فراہمی لیکن جب آپ نے راستہ پر بیٹھی ایک لوٹنڈی کو روشنی دیکھا تو رسول خدا نے اس سے پوچھا: کیا بات ہے؟ (تم روکیوں رہی ہو؟) اس نے کہا: اے اللہ کے رسول میرے گھروالوں نے مجھے چار درہم دیئے تھے تاکہ میں ان کی بتائی ہوئی چیز خرید لاؤں مگر وہ رقم مجھے سے کھو گئی اور اب مجھے میں اتنی ہمت نہیں کہ ان کے پاس جاؤں، لہذا رسول خدا نے اس کو چار درہم عطا کیے اور فرمایا: اپنے گھروالوں کے پاس لوٹ جاؤ۔

رسول خدا بازار کی جانب گامزن ہوئے، وہاں جا کر آپ نے چار درہم سے ایک قمیض خرید کر پہن لی اور اللہ عز وجل کی حمد بجالاتے کہ آپ سی لڑکا ایک برہنہ شخص پر پڑی جو کہہ رہا تھا: جو شخص مجھے لباس پہنانے گا اللہ اس کو جنت کا لباس پہنانے گا تو رسول خدا نے اپنی خریدی ہوئی قمیض اٹار دی اور سائل کو پہننا دی۔

اس کے بعد آپ بازار کی جانب گئے اور بقیہ چار درہم کی ایک قمیض خرید کر پہن لی اور اللہ عز وجل کی حمد بجالاتے ہوئے اپنے گھر کی جانب روانہ ہوئے کہ وہ لوٹنڈی (پھر سے) راستے میں بیٹھی روئی نظر آئی تو رسول خدا نے فرمایا: کیا بات ہے، تم اپنے گھروالوں کے پاس کیوں نہیں جاتیں؟ اس نے کہا: اے اللہ کے رسول، کافی دریو پیچی ہے اور مجھے ذر ہے کہ مباراہ مجھے ماریں تو رسول خدا نے فرمایا: میرے آگے آگے چلو اور اپنے گھر

کی طرف میری رہنمائی کرو!

رسول خداوس کے گھر تک آ کر دروازہ پر کھڑے ہو گئے اور کہا: السلام علیکم اے اہل خانہ! مگر ان لوگوں نے کوئی جواب نہ دیا، رسول خدا نے دوبارہ سلام کیا مگر کوئی جواب نہ ملنے پر ایک مرتبہ بھرآ پُنے سلام کیا تو اس بار انہوں نے کہا: اے اللہ کے رسول علیک السلام و رحمۃ اللہ و برکاتہ تو آپ علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا: کیا بات ہے کہ تم لوگوں نے چل اور دوسری مرتبہ میرے سلام کا جواب نہیں دیا؟ ان لوگوں نے کہا: اے اللہ کے رسول، ہم نے آپ کے کلام کو سن لیا تھا مگر ہم چاہتے تھے کہ آپ مزید کلام فرمائیں۔ آپ نے فرمایا: اس لودھی کو کافی دیر ہو گئی ہے لہذا اسے اذیت مت دینا (ایک نسخہ میں ہے "اس کا مواخذہ مت کرنا") تو ان لوگوں نے کہا: اے اللہ کے رسول، آپ کی مبارک تشریف آوری کی بناء پر یہ لودھی اب آزاد ہے!

رسول خدا نے فرمایا: تمام تعریفین اللہ کے لئے خصوص ہیں، میں نے ان بارہ درہموں سے زیادہ برکتی درہم نہیں دیکھے کہ جن کی وجہ سے دو برہمن کو بسا پہنچایا گیا اور ایک خلوق (ایک نسخہ میں غلام ہے) کو آزاد کروایا گیا ہو۔

﴿۱۸﴾ نقباء بارہ ہیں: احمد ابن زیاد ابن جعفر ہمدانی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: علی اہن ابراہیم اہن ہاشم نے اپنے والد کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے محمد ابن ابی عمر اور احمد ابن البونصر بنیطی سے، اس نے اہن اہن عثمان احرس سے، اس نے مشارخ کی ایک جماعت سے نقل کیا کہ رسول خدا نے اپنی امت سے بارہ نقباء کو منتخب کیا کہ جن کی جانب حضرت جبریل نے اشارہ کیا تھا اور آپ گوئیں منتخب کرنے کا حکم دیا تھا جس طرح کو نقباء میں کی تعداد (بھی بارہ تھی) کو ان میں سے نو خرزج سے اور تین اوتھ سے تھے۔

خرزج کیسے نو نقباء: ۱. اسد ابن زردارہ ۲. براء ابن معروف ۳. عبد الرحمن ابن حماد ۴. جابر ابن عبد الله ۵. رافع ابن مالک ۶. سعد ابن عبادہ ۷. منذر ابن عمر ۸. عبد اللہ ابن رواحد اور ۹. سعد ابن ربع

قوائل کا ایک فرد: عبادہ ابن صامت -- قوائل کے معنی یہن عرب کا باشندہ -- کیونکہ جب عبادہ مدینہ (یہرب) میں داخل ہوا تھا تو وہ خرزج کے اشراف میں سے کسی کے پاس گیتا تھا اور اس سے کہا تھا کہ جب تک میں اس شہر میں ہوں مجھے اس بات کی شماتت دو کہ مجھ پر ظلم نہیں ہو گا تو اس سردار نے کہا تھا کہ فوغل حیث شست فانت فی جواری جہاں چاہو جاؤ کہ تم میری پناہ میں ہو۔ لہذا اس کو کسی نے نجٹ نہیں کیا۔

اوہس کئے تین افراد: ۱. ابوالنیمہ ابن تیبان ۲. اسیدا بن حضیر اور ۳. سعد ابن خیثہ

کتاب نبوت میں میں نے ان کا تصدیق بیان کر دیا ہے۔

مؤلف مکتب فرماتے ہیں: نقیب (نقباء کا مفرد) عرفاء کے سردار کو کہتے ہیں اور یہ بھی کہا گیا ہے کہ اس سے مراد وہ شخص ہے جو کسی کی شامت لے (کفالت قبول کرے) ایک قول یہ بھی ہے کہ قوم پر گواہ کو کہتے ہیں۔ نقیب کا لغوی معنی نقب سے ہے یعنی کشاہ سو راخ، لہذا نقیب قوم اس شخص کو کہتے ہیں جو اپنی قوم کے احوال کی کوہ میں رہتا ہے جس طرح کس اسرار کا اور لوگوں میں چھپے بھیوں کا شراغ لگایا جاتا ہے۔ اللہ عز وجل کے اس قول: بعض امّہم اثی عشر نفیا کے معنی یہ ہیں کہ ان کی قوم نے اپنے دین کے متعلق جو عبادو بیان کیے تھے اللہ نے ان میں سے ہر ایک کے سبب کو ان کا خاص من و ذمہ دار قرار دیا ہے۔ نیز یہ بھی کہا گیا ہے کہ اللہ نے ان کو سرکشوں کی جانب مجبوثر کیا تھا تاکہ ان کے احوال سے واقف ہوں اور اس طرح وہ اپنے نبی حضرت موسیؑ سے رجوع کریں، لہذا وہ لوئے اور انہوں نے جب اپنی قوم کو شدید جنگ کرتے دیکھا اور ان کو ظیم الجنة پایا تو انہوں نے اپنی قوم کو قتل و غارت گری کرنے سے منع کیا اور یہ قصہ بہت مشہور ہے تو، میں مgesch نقیب کے معنی کو بیان کرنا تھی۔ اور خدا تعالیٰ صحیح بات کی توفیق میں والا ہے۔

### تیرہوں باب ﴿٤﴾

مسخ شدہ جانور تیرہ ہیں (یعنی جن کی صورت میں انسان کو مسخ کیا گیا تھا): محمد ابن علی ماجلویہ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن احمد ابن حییٰ کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن حسین نے علی ابن اسbat کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے علی ابن جعفر سے، اس نے میسرہ سے، اس نے امام جعفر صادق سے، انہوں نے اپنے والد بزرگوار امام باش رے، انہوں نے اپنے جد سے نقل کیا کہ نبی آدم تیرہ قسم کے جانوروں کی صورت میں مسخ ہوئے ہیں: بندر، سوئر، چگاڑ، سوسماں (چھپکی کی شکل کا بڑا جانور)، ریپکھ، ہاتھی، کرم سیاہ (سیاہ کیڑا)، سگ ماہی، بچھو، سہیل، خار پشت، زبرہ اور مکڑی۔

بندر: یہ بنی اسرائیل کی قوم تھی جو ساحل سمندر پر آ کر ہفتے کے روز مچھلی پکڑ کر حد سے تجاوز کر جاتے تھے (اس لئے کہ اللہ نے انہیں ہفتہ کے دن مچھلی پکڑنے سے منع کیا تھا) الہذا اللہ نے بندر کی صورت میں مسخ کر دیا۔

سوئر: یہ بھی بنی اسرائیل ہی کی قوم تھی اور حضرت عیسیٰ ابن مریم نے ان کو بدؤ عادی تھی الہذا اللہ نے سوئر کی صورت میں مسخ کر دیا۔

چمگاڑ: یہ ایک عورت تھی کہ جس نے اپنی دایہ پر جادو کر دیا تھا الہذا اللہ نے اسے چگاڑ کی صورت میں مسخ کر دیا۔

سوسماں: یہ ایک بدو عرب تھا جوہر اس شخص کو قتل کر دیا تھا جو اس کے پاس سے گزرتا تھا الہذا اللہ نے اسے سوسماں (ایک سحرانی جانور) کی صورت میں مسخ کر دیا۔

ریپکھ: یہ ایک منٹ شخص تھا جو لوگوں کو اپنے ساتھ بدلنے کی طرف بلا تھا الہذا اللہ نے اسے ریپکھ کی صورت میں مسخ کر دیا۔

ہاتھی: یہ ایک ایسا شخص تھا جو پاپوں کے ساتھ بدلنے کیا کرتا تھا الہذا اللہ نے اسے ہاتھی کی صورت میں مسخ کر دیا۔

کرم سیاہ: جو عورتوں کے ساتھ زنا کیا کرتا تھا اور کسی چیز کو نہیں چھوڑتا تھا الہذا اللہ نے اسے کرم سیاہ کی صورت میں مسخ کر دیا۔

سگ ماہی: یہ شخص تمام (اہم) بات اہم اور اہم کی بات اہم نہ نہیں (الا) تھا الہذا اللہ نے اسے سگ ماہی کی صورت میں مسخ کر دیا۔

بچھو: یہ ایک چھپکنے والا شخص تھا الہذا اللہ نے اسے بچھو کی صورت میں مسخ کر دیا۔

(ایک شخص جو حاجیوں کی چوری کیا کرتا تھا) الہذا اللہ نے اسے ریپکھ کی صورت میں مسخ کر دیا۔

سہیل: یہ ایک ایسا شخص تھا جو خراج وصول کیا کرتا تھا الہذا اللہ نے اسے ایک (سہیل نامی) ستارہ کی صورت میں مسخ کر دیا۔

زبرہ: یہ ایک عورت تھی جس نے ہاروت اور ماروت کو درنالا یا تھا الہذا اللہ نے اسے مسخ کر دیا۔

مکڑی: یہ ایک بداناخالق اور اپنے شوہر کی نافرمان عورت تھی جو اس سے روگردانی کرتی تھی الہذا اللہ نے اسے مکڑی کی صورت میں مسخ کر دیا۔

خار پشت: یہ ایک بداناخالق مرد تھا الہذا اللہ نے اسے خار پشت کی صورت میں مسخ کر دیا۔

ابو الحسن علی ابن اسواری مذکور نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: کہی اہن احمد ابن سعد وہ بودی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو محمد زکریا

اہن بھی ابن عبید عطار نے دمیاط میں ہم سے روایت بیان کی، کہا: قلنسی عبد العزیز ابن عبد ابن عبد اللہ اویسی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: علی اہن جعفر نے امام جعفر صادق کے غلام معتقب کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے امام جعفر صادق سے، انہوں نے اپنے والد بزرگوار امام محمد باش ر سے، انہوں نے اپنے جد سے، انہوں نے حضرت علیؑ اہن ابی طالبؑ سے نقل کیا کہ میں نے رسول خدا سے مسخ شدہ کے متعلق رسولؑ کو آپؑ نے فرمایا: ان کی تعداد تیرہ ہے: ہاتھی، ریچھ، سور، بندر، سگ ماہی، سوسماں، چگادر، کرم سیاہ، بچھو، مکڑی، خرگوش، سہیل اور زہرہ۔ آپؑ سے پوچھا گیا: ان کے مسخ ہونے کی وجہ کیا تھی؟ آپؑ نے فرمایا:

ہاتھی: یہ اعلام باز تھا جو کسی خشک و تر سے دربغ نہیں کرتا تھا۔

ریچھ: یہ منٹھ شخص تھا جو مردوں کو اپنے ساتھ بدلی کی طرف بلا تھا۔

سُور: یہ نصاریٰ کی قوم تھی جنہوں نے اپنے پروردگار سے ان پر ماکدہ (دستِ خوان) کے نازل کرنے کی درخواست کی تھی اور جب وہ نازل ہو گیا تو انہوں نے شدید ترین انداز میں کفر احتیار کیا اور اسی طرح اسے جھٹلا دیا۔

بندر: یہ وہ قوم ہے جس نے ہفت کے دن زیادتی کی ہے۔

سگ ماہی: یہ دلوٹ شخص تھا جو مردوں کو اپنی بیوی کے ساتھ زنا کی طرف بلا تھا۔

سوسمار: یہ بد و عرب تھا جو اپنے عصا سے حاجوں کی چوری کیا کرتا تھا۔

چمگادر: یہ ایسا شخص تھا جو کبھو کے درختوں سے ان کے میوے سے ہمراہ تھا۔

کرم سیاہ: یہ شخص ادھر کی بات ادھر اور ادھر کی بات ادھر کرتا تھا اور اس طرح محبت کرنے والوں میں جدائی ڈالتا تھا۔

بچھو: یہ شخص بدبان تھا کہ اس کی زبان سے کوئی محفوظ نہیں تھا۔

مکڑی: یہ عورت تھی جو اپنے شوہر کے ساتھ خیانت کرتی تھی۔

خرگوش: یہ ایسی عورت تھی جو حیض وغیرہ سے پاک نہیں ہوتی تھی۔

سہیل: یہ شخص یمن میں خراج وصول کرتا تھا۔

زہرہ: یہ ایک نصرانی عورت تھی جو بنی اسرائیل کے کسی بادشاہ کی بیوی تھی اور بیوی وہ عورت ہے جس نے باروت اور ناروت کو درخایا تھا؛

اس کا نام ناہیں تھا بلکہ لوگ اسے ناہید کہہ کر پکارتے تھے۔

مؤلف کتاب فرماتے ہیں: عموم الناس زہرہ اور سہیل کے متعلق غلط فہمی میں بتتا ہیں۔ کیونکہ وہ کہتے ہیں کہ یہ دو ستاروں کے نام ہیں جبکہ ایسا نہیں ہے، بلکہ یہ دچپائے ہیں، سمندری چوپائے کمان کے نام آمان ہیں موجود دو ستاروں کے نام پر رکھے گئے ہیں جس طرح کہ آسمانی بر جوں کے نام روئے زمیں پر موجود حیوانوں کے ناموں پر رکھے گئے ہیں، جیسے: حمل، ثور، جوزا، سرطان، عقرب، جو، جدی اور اسی طرح زہرہ اور سہیل۔

لوگ ان دونوں کے متعلق ہی غلط فہمی کا شکار ہوئے ہیں نہ کہ باتی ستاروں کے متعلق اور اس کی وجہ یہ ہے کہ عام طور سے ان دونوں کا مشاہدہ ممکن نہیں کہ انہیں دیکھا جائے کیونکہ یہ سمندر کی تیزی میں زندگی سر کرتے ہیں کہ جہاں کوئی کشتی جائیکی ہے اور نہ ہی کوئی اور حلیل کا مر آتا ہے۔ نبی اللہ

عز و جل نافرمانوں کو چکتے اور کی صورت میں مسخر نہیں کرتا کہ ان سے خیال و سمندر میں رہنمائی حاصل کی جاتے اور پھر انہیں اس وقت تک باقی رکھ کے جب تک آسمان و زمین باقی ہیں جبکہ مسخر شدہ تمدن دن سے زیادہ زندگی نہیں رہے اور (تمن دن کے بعد) مر گئے بہذا ان کی نسل آگے زبردھ سنگی۔

ان حیوانات کو سخر شدہ کہا جاتا ہے لہذا یہ لفظ "مسخر" کا استعمال مستعاری و مجازی ہے، بلکہ ان کی مثال ایسی ہے جیسے اللہ عز و جل نے ان کی صورت میں اس قوم کو سخر کیا تھا کہ جس نے اس کی نافرمانی کی تھی اور اس طرح اس کی نافرمانی کی نافرمانی کی وجہ سے وہ اللہ کی نعمت سے محرومی کے مستحق ہوئے تھے۔ نیز اللہ تبارک و تعالیٰ نے ان کے گوشت کو حرام قرار دیا تا کہ ان سے کوئی نفع حاصل کیا جاسکے اور نہ ہی ان کی اس سزا کو معمولی سمجھا جائے اما میں نے یہ حکایت ابو الحسین محمد ابن جعفر اسرائیل سے نقل کی ہے۔

(۲) ایک لڑکے کرے بالغ ہونے کی عمر تیرہ سے چودہ سال ہے: میرے والد نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: سعد ابن عبد اللہ نے احمد ابن محمد ابن عیین کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے احمد ابن محمد ابن ابو نصر بن ظیح سے، اس نے عیین خادم سے جواہر المکاہی کی تجارت کرتا تھا، اس نے عبد اللہ ابن مسلم سے نقل کیا کہ میرے والد نے امام جعفر صادق سے شیعیم کے متعلق سوال کیا جسہ میں بھی ویں پر موجود تھا کہ اس کے معاملات کب درست شمار ہوں گے؟ آپ نے فرمایا: جب وہ حدیوغوت کو پیچھے۔ میرے والد نے کہا: وہ بالغ کسب ہوتا ہے تو امام نے فرمایا: جب اُسے احترام ہو۔ راوی کہتا ہے۔ میں نے کہا: کبھی ایسا بھی ہوتا ہے کہ اُس کا اخراجہ سال یا اس سے کم یا زیاد کا ہو جاتا ہے مگر اسے احتلام نہیں ہوتا تو ایسی صورت میں کیا آیا جائے؟ امام جعفر صادق نے فرمایا: اگر وہ بالغ ہے اور اب ثواب و نساجہ اس کے نامہ اعمال میں لکھتے جاتے ہیں تو اس کے ساتھ معاملہ کرنا جائز ہے مگر یہ کہ وہ نادان ہو یا ضعیف العقل (کہ ایسی صورت میں اس کے ساتھ معاملہ کرنا جائز نہیں)۔

میرے والد نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن سیعی عطا نے احمد ابن محمد ابن عیین کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے اسن اہن علی و شاء سے، اس نے عبد اللہ ابن مسلم سے نقل کیا کہ امام جعفر صادق نے فرمایا: جب اُنکا پی بلوغت کو پہنچ جائے اور تیرہ سال سے ہو کر چودھویں میں داخل ہو جائے تو اس پر بھی وہ واجبات عائد ہوتے ہیں جو ایک تکمیل پر عائد ہوتے ہیں خواہ اسے احتلام ہو گیا یا بیان ہوا ہو، لہذا اس کے نامہ اعمال میں برائیاں لکھی جاتی ہیں اور اس کی نیکیاں بھی ثابت ہوتی ہیں اور اس کے لئے اپنے ماں میں تھہ فر کرنا جائز ہو جاتا ہے مگر یہ کہ وہ ضعیف العقل ہو بیان داں۔

(۳) امیر المؤمنینؑ کی تیرہ فضیلیں: میرے والد نے ہم سے روایت بیان کی، کہا عبد اللہ ابن حسن مکوہب نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: احمد ابن علی اصحابی نے ابراہیم ابن محمد ثقیل کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، کہا جعفر ابن حسن ابن عبید اللہ ابن حسن موسیٰ عسکر نے محمد ابن علی سلمی کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے عبد اللہ ابن محمد ابن عثیل سے اس نے جابر ابن عبد اللہ انصاری سے نقل کیا کہ میں نے رسول خدا کو یہ کہتے سن کہ علیؑ میں کچھ ایسی خوبیاں پائی جاتی ہیں کہ اگر ان میں سے کوئی ایک بھی تمام لوگوں میں ہوتی تو لوگ اسی فضیلت پر اکتفا کرتے:

رسول اللہؐ نے فرمایا: جس کا میں مولا ہوں علیؑ اس کا مولا ہے۔

عَلَى مَنْ كَرِمْتَ مِنْكُمْ كَمْ مَحْمَدْتَهُ عَلَى مَنْ كَرِمْتَ مِنْكُمْ كَمْ مَحْمَدْتَهُ

آپ نے فرمایا: علی مجھ سے ہے اور میں علی سے ہوں۔

آپ نے فرمایا: علی میرے لئے میرے نئس کی طرح ہے کہ اس کی اطاعت میری اطاعت اور اس کی نافرمانی میری نافرمانی ہے۔

آپ نے فرمایا: علی سے جنگ کرنا اللہ سے جنگ کرنا ہے اور علی سے صلح کرنا اللہ سے صلح کرنا ہے۔

آپ نے فرمایا: علی کا دوست اللہ کا دوست ہے اور علی کا دشمن اللہ کا دشمن ہے۔

آپ نے فرمایا: علی اللہ کے بندوں پر اس کی جنت اور اس کا خیفہ ہے۔

آپ نے فرمایا: علی کی محبت ایمان اور اس سے بعض رکھنا کفر ہے۔

آپ نے فرمایا: حزب علی ہی حزب اللہ ہے اور علی کے دشموں کا گروہ حزب شیطان ہے۔

آپ نے فرمایا: علی حق کے ساتھ ہے اور حق اس کے ساتھ ہے کہ یہ دونوں بخدا نہ ہوں گے یہاں تک کہ دونوں میرے پاس ہوش کوثر پر وارد ہوں۔

آپ نے فرمایا: علی جنت جہنم کو تقسیم کرنے والا ہے۔

آپ نے فرمایا: جس نے علی کو چھوڑا اس نے مجھے چھوڑ دیا اور جس نے مجھے چھوڑ دیا تو اس نے اللہ عز و جل کو چھوڑ دیا۔

آپ نے فرمایا: شیعائی علی ہی روز قیامت کا میاں ہوں گے۔

## ﴿چودھو ان باب﴾

﴿۱﴾ خصاب میں چودھو خوبیاں پائی جاتی ہیں: احمد ابن محمد ابن حیج عطار نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: میرے والد نے محمد ابن احمد ابن عمر ان اشعری کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے ابراہیم ابن احش نہادندی سے، اس نے محمد ابن علی بغدادی سے، اس نے اپنے والد سے، اس نے عبد اللہ ابن مبارک سے، اس نے عبد اللہ ابن زید سے مرفوع روایت بیان کی کہ رسول خدا نے فرمایا: خصاب کے لئے ایک در ہم خرچ کرنا اللہ کی راہ میں ایک ہزار در ہم خرچ کرنے سے افضل ہے!

نیز اس میں چودھو خوبیاں پائی جاتی ہیں: دونوں کانوں سے رتبح کو خارج کرتا ہے، آنکھوں کے دھنڈے پن کو دوڑ کرتا ہے، تنخون کو لطیف و ملائم کرتا ہے، منہ کو خوبصورت ہوتا ہے، مسوڑھوں کو مضبوط کرتا ہے، سُستیٰ ولاغری کو دوڑ کرتا ہے، شیطانی و سوسوں کو کم کرتا ہے، فرشتوں کو خوش کرتا ہے، مومن کو شادرکھتا ہے، کافر کو غنیہ و غضب میں لے آتا ہے، زینت، خوبصورت عذاب قبر سے نجات ہے اور اس سے منکر و نکیر جیا محسوس کرتے ہیں۔

محمد ابن علی ابن شاہ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو حامد نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو یزید نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن احمد ابن صالح تینی نے اپنے والد کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، کہا: انس ابن محمد الولیک نے اپنے والد کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے امام جعفر صادق سے، انہوں نے اپنے والد بزرگوار امام محمد باقر سے، انہوں نے اپنے جد سے، انہوں نے حضرت علی ابن ابی طالب سے نقل کیا کہ نبی نے انہیں وصیت کرتے ہوئے ﴿بِرَبِّكُمْ أَعْلَم﴾، خذاب کے لئے خرچ کیا گیا ایک در ہم اللہ کی راہ میں خرچ کیے گئے ایک ہزار در ہم سے افضل ہے اور اس میں چودھو خوبیاں پائی جاتی ہیں: کانوں سے رتبح کو بابرنا کرتا ہے، بصارت کو جلاء بخشتا ہے، تنخون کو لطیف و ملائم ہوتا ہے، منہ کو خوبصورت ہوتا ہے، مسوڑھوں کو مضبوط کرتا ہے، سُستیٰ ولاغری کو دوڑ کرتا ہے، شیطانی و سوسوں کو کم کرتا ہے، فرشتے اس سے خوش ہوتے ہیں، مومن کو اس سے شادمانی حاصل ہوتی ہے، کافر اس سے غنیظ و غضب میں آ جاتا ہے، زینت اور خوبصورت ہے، منکر و نکیر اس سے شرم محسوس کرتے ہیں اور یہ اس کی قبر میں (ذباب سے) براست کا پوادہ ہے۔

ابو حامد محمد ابن جعفر بن دارث شافعی فرغانی نے فرغانہ میں ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو یکبر مسعودہ ابن اسحاق نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو حامد ابن حازم ابن یونس ابن محمد ابن حازم ابن ابی عروہ غفاری صحابی رسول نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: احمد بن کتابیہ ابو حیجی اسدی نے ہمیں خبر سنائی، کہا: ہشام ابن عروہ نے عثمان ابن عروہ کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے اپنے والد سے، اس نے زیر ابن عوام نے نقل کیا کہ رسول خدا نے فرمایا: بوڑھاپے کو تبدیل کرو اور یہود و نصاریٰ کے مشابہ نہ ہو جاؤ!

ابو محمد ابن عبد اللہ شافعی نے فرغانہ میں ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو جعفر محمد ابن جعفر راشعہ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو حاتم محمد ابن ادریس نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن عبد اللہ انصاری نے محمد ابن عمر و ابن علقمة کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے ابو سلمہ سے، اس نے ابو ہریرہ سے نقل کیا کہ رسول خدا نے فرمایا: بوڑھاپے کو بدلت دواور یہود و نصاریٰ کی شبیہ مت بنو!

مؤلف کتاب فرماتے ہیں: مذکور دونوں روایتوں کو میں نے باب خصاب میں بیان کیا ہے: ایک کوزیر سے اور دوسری کا ابو ہریرہ سے، اس لئے کہ ناصیح افراد شیعوں کے خصاب استعمال کرنے کے منکر ہیں جبکہ اب ان روایتوں کو وہ رد نہیں کر سکتے (کہ ایک زیر سے تو دوسری ابو ہریرہ

سے منقول ہے) اور اس طرح یہ وحدت شیئں ان پر ہماری جگت ہے۔

﴿۲﴾ غسل کر کے چودہ موضع: میرے والد نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: سعد ابن عبد اللہ نے احمد ابن محمد ابن عیسیٰ کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے احمد ابن ابو نصر بر بنطی سے، کہا: عبد اللہ ابن سنان نے ہم سے روایت بیان کی ہے کہ امام حضرت صادق نے فرمایا: غسل چودہ موقعوں پر کیا جاتا ہے: غسل میت، غسل جنابت، غسل میت دینے والے کا غسل، غسل جمع، عید فطر اور عید الاضحیٰ کا غسل، عرف کے روز کا غسل، غسل حرام، کعبہ میں داخل ہونے کا غسل، مدینہ میں داخل ہونے کا غسل، حرم میں داخل ہونے کا غسل، غسل زیارت، رمضان کی انیس، اکیس اور تیسیوں رات کا غسل۔

﴿۳﴾ اصحاب عقبہ کی تعداد چودہ ہے: احمد ابن محمد ابن ششم عجلی کہتے ہیں: صحیح ان رکریاقatan نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: بکرا ابن عبد اللہ ابن جبیب نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: تمیم ابن ہبیول نے اپنے والد کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے عبد اللہ ابن فضل ہاشمی سے، اس نے اپنے والد سے، اس نے زیادہ ان منذر سے، کہا: مشائخ کی ایک جماعت نے خذینہ ان بیان کے ذریعہ مجھ سے روایت نقل کی کہ جن لوگوں نے بندگ توک سے واپسی پر رسول خدا کے ناقہ کو پریشان کیا تھا ان کی تعداد چودہ ہے: ابوالثرور، ابوالدواہی، ابوالمعاذف، اس کا باپ، طلحہ، سعد ابن ابی وقار، ابو عبیدہ، ابوالاعور، مغیرہ، ابو حذیفہ، کاغلام سالم، خالد ابن ولید، عمر وابن عاص، ابو موسیٰ اشعری اور عبد الرحمن ابن عوف۔

نیز یہی وہ افراد ہیں کہ جن کے بارے میں اللہ عزوجل نے فرمایا ہے: وَهُمْ مَا لَمْ يَنَالُوا إِنْ كَانَتْ كَاعِزَّ مَكْسُبٍ (سورہ توبہ - آیت ۷۸)

### ﴿پندرہوائی باب﴾

﴿۱﴾ جب یہ امت پندرہ خصلتوں کی مرتبہ ہو گئی تو اس پر بلا نازل ہو گی: حسن ابن عبداللہ ابن سعید عکسری نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن عبد اللہ بن از نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: الحمد لله ابن ابراهیم عطار نے ہم سے روایت بیان کی، ابوا الربيع سليمان ابن داود نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: فرج ابن فضال نے تیجی ابن سعید کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے محمد ابن حفیسے اور انہوں نے حضرت علی ابن ابی طالب سے نقل کیا کہ رسول خدا نے فرمایا: جب میری امت پندرہ خصلتوں کی مرتبہ ہو گی تو اس پر بلا نازل ہو گی۔ آپ سے کہا گیا: اے اللہ کے رسول، وہ کون ہی بلا ہے؟ آپ نے فرمایا: جب مال غیمت لوگوں کی دولت، لوگوں کی امانت مال غیمت، زکوٰۃ ادا کرنا ایک نقصان شمار ہونے لگے گا، مرد اپنی بیوی کی اطاعت کرے گا، اپنے دوست سے نیکی اور اپنے باپ پر جفا کرے گا، قوم کا سردار اُن میں کارذیل ترین فرد ہو گا، قوم اس کا اکرام اس کے شر کے خوف کی وجہ سے کرے گی، مسجدوں میں آوازیں بلند کی جائیں گی، رشیم پہنا جائے گا، خوش المان کنیزیں رکھی جائیں گی، تنبورہ بجا لی جائے گا اور اس امت کے اگلے لوگ پچھلوں کو لعنت کرنے لگیں تو (ایسی صورت میں) سُرخ آندھی، زمین میں دھنسنے اور سُرخ (ہونے) کا انتظار کرنا چاہئے۔

ابوسعید محمد ابن فضل ابن محمد ابن اٹھن مذکرنے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو عیجی بزر از نیشاپوری نے اپنے اس اجازہ میں جو اس نے ہمارے لئے تحریر کیا تھا ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن حسام ابن عمران تیجی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: قتیبه ابن سعید نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: فرج ابن فضال نے تیجی ابن سعید کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے محمد ابن علی سے، اس نے اپنے والد سے، اس نے حضرت علی ابن ابی طالب سے نقل کیا کہ رسول خدا نے فرمایا: جب میری امت پندرہ خصلتوں کی مرتبہ ہو گی تو اس پر بلا نازل ہو گی۔

آپ سے کہا گیا: اے اللہ کے رسول، وہ کون ہی بلا ہے؟ آپ نے فرمایا: جب مال غیمت لوگوں کی دولت، لوگوں کی امانت مال غیمت، زکوٰۃ ادا کرنا ایک نقصان شمار ہونے لگے گا، مرد اپنی بیوی کی اطاعت کرے گا، اپنی اس کی نافرمانی کرے گا، اپنے دوست سے نیکی اور اپنے باپ پر جفا کرے گا، قوم کا سردار اُن میں کارذیل ترین فرد ہو گا، قوم اس کا اکرام اس کے شر کے خوف کی وجہ سے کرے گی، مسجدوں میں آوازیں بلند کی جائیں گی، رشیم پہنا جائے گا، خوش المان کنیزیں رکھی جائیں گی، تنبورہ بجا لی جائے گا اور اس امت کے اگلے لوگ پچھلوں کو لعنت کرنے لگیں تو (ایسی صورت میں) انہیں سُرخ آندھی، زمین میں دھنسنے اور سُرخ (ہونے) کا انتظار کرنا چاہئے۔

مؤلف کتاب فرماتے ہیں: آپ کے اس قول: اس امت کے اگلے لوگ پچھلوں پر لعنت کرنے لگیں سے مراد وہ خوارج ہیں جو امیر المؤمنین پر لعنت کرتے ہیں جبکہ آپ اللہ اور اس کے رسول پر ایمان کے سلسلہ میں اس امت کے سب سے پہلے شخص ہیں۔

﴿۲﴾ بجھے کو پندرہ اور سولہ سال کی عمر کے درمیان روزوں کا پابند بنایا جائے: بعض ابن علی ابن حسن ابن علی ابن عبداللہ ابن مغیرہ کوئی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: میرے والد علی ابن حسین نے اپنے والد حسن ابن علی ابن عبداللہ ابن مغیرہ کوئی کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے عباس ابن عامر غضبانی سے، اس نے اپنے سلسلہ سند میں سے کسی سے نقل کیا کہ امام جعفر صادق نے فرمایا: پندرہ اور سولہ سال کی عمر کے درمیان بچ کروزے رکھنے کا پابند کیا جانا چاہئے!

﴿۳﴾ ایام تشریق (۰ اتا ۱۳ ذی الحج) میں منی میں پندرہ نمازوں کے بعد تکبیر کہنا: محمد ابن حسن ابن احمد  
ابن ولید نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن حسن صفار نے عبادت معرفت کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے علیٰ اتنے مہر یار سے،  
اس نے حماد ابن عیینی سے، اس نے حربیہ ابن عبد اللہ سے، اس نے زرار ابن ابی جہن سے نقل کیا کہ میں نے امام محمد باش ر سے ایام تشریق میں نمازوں  
کے بعد تکبیر کرنے کے متعلق دریافت کیا تو آپ نے فرمایا: میں میں پندرہ نمازوں کے بعد تکبیر کرنی چاہئے جبکہ باقی شہروں میں دس نمازوں کے بعد:  
پہلی تکبیر قربانی کے دن (۱۰ ذی الحج کو) ظہر کی نماز کے بعد اکبر اور کعبو: اللہ اکبر، اللہ اکبر، اللہ اکبر، اللہ اکبر، اللہ اکبر، اللہ اکبر،  
الحمد، اللہ اکبر علی ما هدانا، واللہ اکبر علی ما رزقنا من بھیمة الاعمال۔ البست دیگر تمام شہروں میں دس نمازوں کے بعد تکبیر کرنی چاہئے  
اس لئے کہ جب لوگ مٹی سے پہلی بار کوچ کریں (۱۲ ذی الحج کو) تو دوسرے شہروں میں موجود افراد تو تکبیر کرنے سے رُک جانا چاہئے جبکہ مٹی میں  
موجود افراد کو اس وقت تک تکبیر کرنی چاہئے کہ جب تک وہ مٹی میں ہیں یہاں تک کہ آخری کوچ واقع ہو۔

میرے والد رضی اللہ عنہ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن حسن عطار نے حسین ابن عثمان اخلاق تاجر کے ذریعہ ہم سے  
روایت بیان کی، اس نے علیٰ اتنے مہر یار سے، اس نے حماد ابن عیینی اور فضالہ سے، اس نے معاویہ ابن عمار سے نقل کیا کہ میں نے امام جعفر صادق  
سے ایام تشریق میں تکبیر کے متعلق سوال کیا تو آپ نے فرمایا: قربانی کے دن نمازوں سے اگلی دس نمازوں تک جبکہ مٹی میں موجود افراد کو چاہئے کہ  
اگر وہ ظہر اور عصر تک قیام کریں تو تکبیر کہیں۔

﴿۴﴾ رجب کے پندرہ دن روزہ رکھنے والے کا ثواب: محمد ابن حسن ابن احمد ولید نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد  
ابن حسن صفار نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: احمد ابن محمد ابن عیینی نے عطا کیا کہ احمد ابن محمد ابن فخر بن بطی نے ابان ابن عثمان  
کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے کثیر التواسے نقل کیا کہ امام جعفر صادق نے فرمایا: حضرت نوح رجب کی پہلی تاریخ کو کشتی میں سوار  
ہوئے تو آپ نے اپنے ہمراہ سوار ہونے والوں کو اپنے ساتھ اس دن روزہ رکھنے کا حکم دیا اور فرمایا: جو شخص اس دن روزہ رکھنے تو جہنم کی آگ اس  
سے دس سال کے فاصلہ پر رہے گی؛ جو شخص سات دن روزہ رکھتے تو اس پر جہنم کے سات دروازے بند کر دیتے جائیں گے؛ جو شخص آٹھ دن روزہ  
رکھتے تو اس پر جنت کے آٹھ دروازے کھول دیتے جائیں گے اور جو شخص پندرہ دن روزہ رکھتے تو اس کی مانگی ہوئی چیز عطا ہوگی۔ نیز جو شخص  
زیادہ روزے رکھے تو اللہ عز و جل (اس کے آجر میں) اضافہ فرمائے گا۔

محمد ابن حسن نے مجھ سے روایت بیان کی، کہا: حسن ابن عبد العزیز مہتممی نے امام موسی کاظم کے خلام سیف ابن مبارک اہن  
یزید کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے اپنے والد مبارک سے نقل کیا کہ امام موسی کاظم نے فرمایا: حضرت نوح رجب کی پہلی تاریخ کو کشتی  
میں سوار ہوئے تھے۔ اور پھر یعنی روایت بیان کی۔ نیز میں نے کتاب فضائل رجب میں اسی روایت کو بیان کیا ہے۔

﴿۵﴾ ہر پندرہ دنوں میں نورہ لگانا سُنت ہے: میرے والد اور محمد ابن حسن ابن احمد ابن ولید نے ہم سے روایت بیان کی،  
دونوں نے کہا: سعد ابن عبد اللہ نے احمد ابن عیینی کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے محمد ابن ابی غیرہ سے، اس نے ہمارے کسی ساتھی سے نقل کیا  
کہ امام جعفر صادق نے فرمایا: سُنت یہ ہے کہ پندرہ دن میں نورہ لگای جائے، لہذا اگر کوئی ایکس دنوں تک نورہ نہ لگائے تو اسے چاہئے کہ اللہ عز و جل کے  
نام پر قرض لے اور نورہ لگائے جبکہ اگر کوئی شخص چالیس دن تک نورہ نہ لگائے تو وہ ہم میں ہے اور نہ ہی مسلم اور نہ اس کا کوئی اکرام (رو جاتا ہے)۔

### ﴿سولہوائی باب﴾

﴿۱﴾ عالم کر سولہ حقوق ہیں: ابوالقاسم حسن ابن سعید ہاشمی کوئی نے مسجد کو فہمیں ہم سے روایت بیان کی، کہا: علی ابن حسن ابن عبد الرحمن نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: جعفر ابن محمد ابن بشام دراقد نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: علی ابن محمد سدوی فیضہ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: حسین ابن علوان نے عبد اللہ ابن حسن ابن علی ابن ابی طالب کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، انہوں نے اپنے والد سے، انہوں نے اپنے جد علی ابن ابی طالب سے نقل کیا کہ حق عالم یہ ہے کہ تم اس سے زیادہ سوال مت کرو، جواب میں اس سے پہلی مت کرو، اگر وہ اعراض کرے تو اصرار مت کرو، جب وہ تھک جائے تو اس کے دامن سے مت لپٹو، اپنے ہاتھ سے اس کی جانب اشارہ مت کرو، اپنی آنکھ سے اس کی طرف اشارہ مت کرو، اس کی محفل میں اس سے سرگوشی مت کرو، اس کے عیوب تلاش کرتے نہ پھر، یہ مت کہو کہ فلاں شخص نے تمہاری مخالفت میں یہ کہا ہے، اس کے راز کو فاش مت کرو، اس کے سامنے کسی کی خبیث مت کرو، اس کے سامنے اور پیچھے پیچھے کھی اس کی حفاظت کرو، عموماً سب کو سلام کرو اور عالم کو بالخصوص سلام کرو، اس کے سامنے بیٹھو (اس کے پیچھے بیٹھیں)، اگر اس کے کوئی شرورت پیش آئے تو دوسروں سے پہلی تم خدمت کے لئے اقدام کرو اور اس کی طویل گفتگو سے زیج مت ہوڑ کہ عالم کی مثال کھوجو کے درخت جیسی ہے (جودیر سے پھل دیتا ہے) لہذا تمہارے اوپر اس درخت سے کوئی منفعت گرنے تک کا انتظار کرو۔

علم کی منزلت ایک روزہ دار نمازی جاپد کی ہے کہ جب عالم کا انتقال ہوتا ہے تو اسلام میں ایک رخنہ پڑ جاتا ہے، ایسا رخنہ کہ جسے تاقیامت کوئی شے پر نہیں کر سکتی اپنے علم کے متناشی کے جنازہ میں آسمان کے ستر ہزار متر بُرے شرکت کرتے ہیں۔

﴿۲﴾ سولہ چیزیں تنگدستی کا باعث ہیں جبکہ سترہ چیزیں رزق میں زیادتی کا باعث ہیں: محمد ابن علی ماہیلویہ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: میرے بیچا محمد ابن ابوالقاسم نے محمد ابن علی تو کوئی کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو زیاد محمد ابن زیاد بصری نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: عبد اللہ ابن عبد الرحمن مدائنی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ثابت ابن ابی صفیہ شافعی نے ثور بن سعید کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے اپنے والد سعید ابن علاقہ سے نقل کیا کہ میں نے امیر المؤمنینؑ کو یہ کہتے ہیں: کھڑی کے جال لوگھر میں رہنے دینا تنگدستی کا باعث ہے، حمام میں پیشتاب کرنا تنگدستی کا باعث ہے، جنابت کی حالت میں کھانا تنگدستی کا باعث ہے، تکس سے خال کرنا تنگدستی کا باعث ہے، کھڑے ہو کر کھکھل کرنا تنگدستی کا باعث ہے، کچھ اگھر میں رکھنا تنگدستی کا باعث ہے، جھوٹی قسم کھانا تنگدستی کا باعث ہے، زنا کرنا تنگدستی کا باعث ہے، جھوٹ بولنے کی عادت اختیار کرنا تنگدستی کا باعث ہے، مغرب دعشاء کے درمیان سوچنا تنگدستی کا باعث ہے، طلوع شمس سے پہلے سونا تنگدستی کا باعث ہے، زیادہ گاں نے سُننا تنگدستی کا باعث ہے، رات کے وقت مرد سائل کو رد کرنا تنگدستی کا باعث ہے۔

اس کے بعد آپ نے فرمایا: کیا اس کے بعد میں تم لوگوں کو ان چیزوں سے آگاہ نہ کر دوں جن سے رزق میں اضافہ ہوتا ہے؟ لوگوں نے کہا: جی ہاں اے امیر المؤمنینؑ۔

آپ نے فرمایا: دونمازوں کو باہم پڑھنے سے رزق میں اضافہ ہوتا ہے، نمازوں کے بعد تعقیبات میں مشغول ہونے سے رزق میں اضافہ

ہوتا ہے، صلہ رحمی سے رزق میں اضافہ ہوتا ہے، صحیح میں جھاؤ دینے سے رزق میں اضافہ ہوتا ہے، دینی بھائیوں میں برابری کا سلوک روا رکھنے سے رزق میں اضافہ ہوتا ہے، علی الحج رزق کی تلاش میں نکلنے سے رزق میں اضافہ ہوتا ہے، استغفار کرنے سے رزق میں اضافہ ہوتا ہے، امانت داری سے رزق میں اضافہ ہوتا ہے، حق بات کہنے سے رزق میں اضافہ ہوتا ہے، اذان کا جواب دینے سے رزق میں اضافہ ہوتا ہے، بیت الحلاء میں بات چیت نہ کرنے سے رزق میں اضافہ ہوتا ہے، حرص کو ترک کر دینے سے رزق میں اضافہ ہوتا ہے، نعمت دینے والے (ایک نسم میں صرف نعمت ہے) کا شکر ادا کرنے سے رزق میں اضافہ ہوتا ہے، جھوٹی تم کھانے سے پرہیز کرنے سے رزق میں اضافہ ہوتا ہے، کھانے سے پہلے وضو کر بنے سے رزق میں اضافہ ہوتا ہے، دستخوان پر گری ہوئی شے کو کھانے سے رزق میں اضافہ ہوتا ہے اور روزانہ تیس مرتبہ اللہ کی تسبیح کرنے سے ستر قسم کی بلا نیس ڈور ہوتی ہیں کہ جن میں کم ترین بلا مغلظتی ہے۔

**﴿۳﴾ سولہ خصلتیں حکمت و دانائی ہیں:** میرے والد نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن یحییٰ عطاء رواحمد ابن اور یسی دنوں نے مجھ سے روایت بیان کی، دنوں نے کہا: ابوسعید ہبیل ابن زیاد ابی زین العابدین حسن ابن زید زیارت کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے عمر و ابن عثمان خواز سے، اس نے ثابت ابن دینار سے، اس نے سعد ابن طریف نھفاف سے، اس نے اصحاب ابن نباتہ سے نقل کیا کہ امیر المؤمنین فرمایا کرتے تھے: راست گوئی لامنت ہے، جھوٹ خیانت ہے، ادب ریاست ہے، عزم کی چیختگی ذہانت ہے (ایک نسم میں ہے: اسراف تلف کرنا ہے) میانہ روی ٹرومندی لاتی ہے، حرص مغلظتی لاتی ہے، پستی تھیر بنا دیتی ہے، سخاوت قربت ہے، ملامت اجنبيت ہے، رقت قلب عاجزی ہے، عاجزی توہین ہے، ہوا پستی کجر وی ہے، وفاداری پیانہ ہے، خود بینی ہلاکت ہے اور صبر زندگی کی کسوٹی ہے۔

**﴿۴﴾ حضرت محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی امت میں سولہ قسم کی افراد ان کی اہلیت سے محبت نہیں کرتے بلکہ ان سے بغض و عناد رکھتے ہیں:** احمد ابن حسنقطاں اور علی ابن احمد ابن مویؑ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: احمد ابن یحییٰ ابن زکریاقطاں نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو بکر ابن محمد ابن بکر ابن عبد اللہ ابن حبیب نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: تمیم ابن ہبیل نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو معاویہ ضریر نے اعمش کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے امام حضرت صادق سے نقل کیا۔ کبر ابن عبد اللہ ابن حبیب نے کہا: اور عبد اللہ ابن محمد ابن باطوبیہ نے مجھ سے روایت بیان کی، کہا: علی ابن عبد المؤمن زعفرانی کوفی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: مسلم ابن خالد رضیؑ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: امام حضرت صادق نے اپنے والد اور انہوں نے اپنے جد کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی۔

کبر ابن عبد اللہ ابن حبیب نے کہا: اور حسن ابن منان نے مجھ سے روایت بیان کی، کہا: میرے والد نے محمد ابن خالد بر قی کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے مسلم ابن خالد سے، اور اس نے امام حضرت صادق سے نقل کیا: ان سب نے کہا: تمیرہ جبکہ تمیم نے کہا: سولہ افراد میرے جد کی امت میں سے ایسے ہیں جو نہ ہم سے محبت کرتے ہیں اور نہ ہی لوگوں کو ہم سے محبت کرنے پر اکساتے ہیں بلکہ وہ ہم سے بغض رکھتے ہیں، ہمیں دوست نہیں رکھتے اور خود ہم سے ڈور ہو جاتے ہیں اور لوگوں کو ہم سے ڈور کر دیتے ہیں لہذا یہاں رے حقیقی دمُن ہیں کہ ان کے لئے جنم کی آگ ہے اور سوزناک عذاب!

میں نے کہا: اے فرزند رسولؐ مجھے ان کے بارے میں تفصیل سے بتائیں کہ خدا آپ کو ان کے شریز سے محفوظ رکھے۔ آپ نے فرمایا:

- ۱۔ جس کی خلقت میں ایک زائد عضو ہو۔ لہذا خدا کی مخلوق میں سے تم کسی ایسے شخص کو نہیں دیکھو گے کہ جس کی خلقت میں ایک زائد عضو ہو۔ مگر یہ کہہ دہارا دشمن ہو گا اور تم اس کے دل میں ہماری محبت نہیں پاؤ گے۔
- ۲۔ جس کی خلقت میں ایک عضو کم ہو۔ لہذا خدا کی مخلوق میں سے تم کسی ایسے شخص کو نہیں دیکھو گے جو ناقص الخلق ہو۔ مگر یہ کہ اس کے دل میں ہمارے لئے کینہ پاؤ گے۔
- ۳۔ جس کی وادی آنکھ پیدائشی طور پر دیکھنے سے قاصر ہو۔ لہذا خدا کی مخلوق میں سے تم کسی ایسے شخص کو نہیں دیکھو گے جو وادی آنکھ سے پیدائشی کا ناہو گری یہ کہہ دہم سے جگ کرنے والا ہو گا اور ہمارے دشمنوں سے صالح کرنے والا۔
- ۴۔ جس کے بوڑھاپے میں بھی کالے بال ہوں۔ لہذا خدا کی مخلوق میں سے تم کسی ایسے شخص کو نہیں دیکھو گے جس کے بوڑھاپے میں بھی کالے بال ہوں اور اس کی ڈاڑھی کوئے کے منہ کے بالائی حصہ کی مانند کامی ہو۔ مگر یہ کہہ دہارے خلاف لوگوں کو اکٹھا کرتا ہو گا اور ہمارے دشمنوں سے جاما ہو گا۔
- ۵۔ جس شخص کا رنگ انتہائی سیاہ ہو۔ لہذا خدا کی مخلوق میں سے تم کسی ایسے شخص کو نہیں دیکھو گے جس کا رنگ انتہائی سیاہ ہو۔ مگر یہ کہہ دہمیں گالی دیتا ہو گا اور ہمارے دشمنوں کی مدح سرائی کرتا ہو گا۔
- ۶۔ جس شخص کے سر پر بال نہ ہوں۔ لہذا خدا کی مخلوق میں سے تم کسی ایسے شخص کو نہیں دیکھو گے جو گنجائی ہو۔ مگر ہمارے خلاف بدگوئی اور بد زبانی کرتا ہو گا اور ہماری باتوں کو ادھر سے ادھر کرتا ہو گا۔
- ۷۔ جو شخص اپنے ہاتھ میں سبز گنیہ جڑا چاندی کی انگوٹھی پہنے ہو۔ لہذا خدا کی مخلوق میں سے تم کسی ایسے شخص کو نہیں دیکھو گے جو اپنے ہاتھ میں چاندی کی سبز گنیہ جڑا انگوٹھی پہنے ہوئے ہو۔ مگر یہ کہ ان کی تعداد زیادہ ہو گی اور ایک چہرے کے ساتھ ہم سے ملیں گے تو ایک چہرے کے ساتھ ہم سے ملنے پہنچریں گے اور (ایسے لوگ ہو) ہماری ہلاکت کی گھات میں بیٹھے ہوتے ہیں۔
- ۸۔ جو شخص زنازادہ ہو۔ لہذا خدا کی مخلوق میں سے تم کسی ایسے شخص کو نہیں دیکھو گے جو زنازادہ ہو۔ مگر یہ کہہ دہارا دشمن ہو گا اور برملائیں پورا (ایک نسخہ میں گمراہ ہے) بھی۔
- ۹۔ جس شخص کو برص ہو۔ لہذا خدا کی مخلوق میں سے تم کسی ایسے شخص کو نہیں دیکھو گے جو برص میں بتلا ہو۔ مگر یہ کہہ دہارے لئے گھات لگائے بیٹھا ہو گا اور ہمارے شیعوں کی بھی تاکہ وہ اپنے زعم میں ہمیں راہ راست سے گمراہ کر دے۔
- ۱۰۔ جس شخص کو کوڑھا کام ضلاحت ہو۔ کوڑھی افراد سنگ جنم ہیں اور وہ اسی میں داخل ہوں گے۔
- ۱۱۔ جو شخص پستہ قد ہو۔ لہذا تم کسی ایسے شخص کو نہیں دیکھو گے جو پستہ قد ہو۔ مگر یہ کہہ دہارے خلاف جمع کرے گا۔
- ۱۲۔ اس شہر کے باسی جسے جنتان کے نام سے پکارا جاتا ہے کہ وہاں کے رہنے والے ہمارے دشمن ہیں اور یہ لوگ بدترین خلق ہیں کہ ان پر وہی عذاب ہو گا جو فرعون، ہامان اور قارون پر ہو گا۔
- ۱۳۔ اس شہر کے باسی جسے تے کے نام سے پکارا جاتا ہے کہ یہ لوگ اللہ، اس کے رسول اور ان کے ولیمیت نے دشمن ہیں۔ نیز یہ لوگ

رسول خدا کے ہدیت کے ساتھ جنگ کرنے کو جہاد کا نام دیتے ہیں اور ان کے مال کو غیرمحل شمار کرتے ہیں، لہذا ان کے لئے دنیوی اور آخری حیات میں رسوائی ہے اور بھیش کا عذاب۔

۱۴۔ اُس شہر کے باسی جس کو موصل کے نام سے یاد کیا جاتا ہے اور یہ لوگ روئے زمین پر بدترین لوگ ہیں۔

۱۵۔ اُس شہر کے باسی جس کا نام زوراء ہے اور اسے آخری زمانہ میں تعمیر کیا جائے گا کہ یہ لوگ ہمارے خون سے شفاظ طلب کریں گے، ہم سے بُض کے ذریعہ (خدا کا) قربت چاہیں گے اور مسلسل ہماری دشمنی پر ٹھیک ہوں گے کہ یہ لوگ ہم سے جنگ کرنے کو فرض سمجھتے ہیں اور ہمیں قتل کرنا ضروری جانتے ہیں۔

اے میرے بیٹے! تم ان لوگوں سے ڈور رہو، پھر (آ گاہ کرتا ہوں کہ) ان سے ڈور رہو کہ ان میں سے دو افراد بھی تمہارے الٰل خانہ میں سے کسی سے نہیں ملنے مگر یہ کہاں کے قتل کا ارادہ رکھتے ہیں۔

شروع سے آخر تک اس روایت کے الفاظ تمیم بن بہلول سے نقل کیے گئے ہیں۔

(شرح: ۱۔) (اس میں شارح نے حدیث کو ضعیف قرار دیا ہے اور مختلف روایوں کا تذکرہ کر کے ان کو غیر موثق یا محبوں بتایا ہے۔ اب وہ اصل روایت پر بحث کر رہے ہیں۔ مترجم شرح)

۲۔ تربیت سند کے لیاڑ سے اصل روایت مضطرب ہے اور متن کے اعتبار سے بھی پریشان حال ہے کیونکہ جن دو طریقوں سے روایت آئی ان میں ایک سے تیرہ گروہ شمار کیے گئے اور پھر ایک اور طریقے سے آئی تو سولہ شمار کیے گئے اور جب وضاحت کی گئی تو ایک ساقط (کم) ہو گیا اور اس طرح کا اضطراب اور پریشان حالی حدیث کو کمزور ہوتا ہے۔ لہذا ممکن ہے کہ یہ حدیث کسی دشمن ہدیت نے امام کے نام سے گزہ کر شائع کر دی ہو۔ کیونکہ امام وقت کی نسبت سے یہ بدترین تبلیغات ہے کہ اس بُض کے ساتھ بہت سے گروہوں کو جو بڑے اہم گروہ ہیں ان کو امام کی زبان سے تقدیک کا نشانہ بتایا جائے تاکہ اس بہانے وہ امام سے کٹ جائیں اور غالب بن جائیں اور اس قسم کی تقدیک اگری خصوصائی مقتدری مقامات کے بارے میں خصوصاً جب کہ یہاں پیانے پر خالافت جاری ہو بھیش ہوتی رہی ہے اور ہوتی رہے گی۔

یقیناً امام ہشتم جعفر بن محمد صادق علیہ السلام کے دوران میں شیعہ تحریک اور شیعی کی تبلیغ تیری کے ساتھ بھیل رہی تھی جس سے حکومت وقت اور خلافت بنی عباس کے ہاتھ پاؤں پھول رہے تھے اور بنی عباس کے حامی بڑے احتیاط اور چال بازی کے ساتھ یہ چاہتے تھے کہ مخالفین کی سر کوبی کریں اور اپناراستہ صاف کریں۔ اور امام کے بارے میں کہ جونہ تواریخ پیش ہوئے تھے کہ شورش فساد کے بہانے گرفتار کریں، نہیاں پارٹی بنائی ہوئی تھی کہ دوسرے الزامات ان کے خلاف تراش سکیں اور نہ ان کا علمی و دینی مقام قابل تقدیق ہا تو پھر اسی قسم کی تبلیغات لوگوں کو ان سے بذر کرنے کے لئے شائع کرنا بعد نہیں ہے۔ کیونکہ خلفاء وقت بعض ملانا فراہم کو اس بات پر آمادہ کیے ہوئے تھے کہ کافرانا اور زندیقانہ احادیث وضع کریں اور ان کو امام سے نسبت دیں تاکہ اس طرح لوگوں کو ان سے تنفس کر سکیں اور ان کے گرد سے دور کر سکیں۔

۳۔ اگر اس حدیث کو صحیح تسلیم کیا جائے کہ یہ بیانات امام کی زبان سے ہی نکلے تو پھر ہو سکتا ہے کہ یہ عمومی نہ ہوں اور ہر زمانہ اور دور میں متعلق نہ ہوں بلکہ صرف ان کے اپنے زمانے کے لوگوں کے بارے میں ہوں اور شاید حضرت کو یہ پہلے چل گیا ہو کہ یہ سولہ صحف کے افراد ان مخصوص نشانیوں کے ساتھ جو بیان ہوئی ہیں اس زمانے میں ائمہ علیہم السلام کے مخالف اور تھے اور ان کے خلاف تحریکات چلاتے تھے لہذا آپ نے اپنے فرزندوں

کے لئے ایسے افراد کی نشاندہی کر دی کہ وہ ان سے دھوکہ نہ کھائیں اور مصیبت کا شکار نہ ہوں لہذا آخر حدیث میں یہ فرمایا کہ جب بھی ان میں سے کوئی شخص تباہی میں تم سے ملاقات کرے تو اس سے خطرہ ہے کہ یا تو قتل کر دا لے یا قتل کرنے کی کوشش کرے۔

اور بے شک وہ بعض علاقوں جو اس حدیث میں شمار کیے گئے ہیں جیسے رے و بختان اس حدیث کے بیان کے موقع پر وہ متصوب ترین عربی قبائل پر مشتمل تھے اور حکومت وقت کے تابع اور انہیں کے پتوں تھے۔ اور یہ بات قدیم شہر تے سے یوں ظاہر ہو رہی ہے کہ منصور عباسی شہر تے کو اس قدر راہیت دیتا تھا کہ اس نے اپنے بیٹے مہدی کو وہاں کا حاکم و ولی بنایا تھا اور حقیقت میں اس نے رے کو اپنے ولی عبد کی پروش گاہ قرار دیا تھا۔ اور یہ تو واضح ہے کہ جن حصوں میں بھی بادشاہ کا ولی عہد حکومت کرے گا تو وہاں کے لوگوں کو سو فیصدی حکومت کا حامی ہونا چاہئے۔ اور شاہی انواع میں قابل اعتماد سمجھے جائیں اور منصور جیسے خلیفہ جابر و ظالم کے لئے یہ بات بالکل درست تھی کہ وہ امام سے دشمنی برتا اور لوگوں کو ان سے تنفس کرتا تھا اور ان کی ایجاد سے روکتا تھا۔

انہی تمام حالات کا نتیجہ یہ تھا کہ ملکہ رے صدیوں تک سنیوں کی سیاسی و علمی تبلیغات کا مرکز بنارہا اور فخر رازی جیسے متصوب کج بیان لوگوں کی تربیت گاہ بن جس نے اپنی تفسیر میں پوری قوت ائمہ اہل سنت علیہم السلام کے حق کشی میں صرف کرڈا۔

اور اس خط کی پہلی شرمناک تاریخ کا نتیجہ یہ برآمد کہ مغلوں نے یہاں بے پناہ خوزریزی و غارتگری کی اور ایسی ساری بیانیں منہدم ہو کر رہ گئیں اور تمام لوگ نابود ہو گئے اور سوائے شیعہ وطن پرست تصنیفات و افراد کے کوئی باقی نہ بجا۔

اس زمانے میں سیستان کے علاقے کا ڈھنگ بھی سبھی تھا کیونکہ یہ سرحدیں مرکزی حکومت و خلافت سے دور تھیں اور ان کے بینے والے صرف حکومت کے فوجی تھے لہذا خلیفہ وقت اور اس کے شان و شوکت کا ڈھنڈہ و راویں پیٹا جاتا تھا۔

اس موضوع کو سمجھنے کے لئے ہمیں معلوم ہونا چاہئے کہ اکثر افراد اور خصوصاً غیر عرب لوگوں میں دینی تعلیمات اور اسلام کا اثر اس وجہ سے تھا جو اسلام و قرآن نے اپنی تعلیمات کی بنیاد عالم و عدالت کو فرار دیا ہے۔ اور ہر قوم کے علاء و فضاء جو قوت اسلام کے پھیلانے کے نتیجے میں اس کی تعلیمات سے آشنا ہوئے اسلام کے اسی لئے گردیدہ ہو گئے اور عام مسلمان بھی عدالت قوانین سے متاثر ہوئے اور چونکہ خلفاء نے نوامیں اور وقت کے حکمرانوں کے ظلم و جہالت ان کی شرمناک حکومت میں کھل کر سامنے آچکے تھے تو وہ سب تخدیج ہو گئے اور اس بات پر ٹل گئے کہ اس حکومت ظلم و جور کو جڑ دو بیان سے اکھاڑ پھینکیں اور اس کا تختہ السلط دیں اور انہوں نے حکومت کے حامیوں کا جو صرف ذاتی مفادات اور جاہ و مقام حاصل کرنے کے درپر رہتے تھے اور عوام کے صلاح و فلاح کے انہیں کوئی سردا رہنا تھا۔ حتیٰ خاتمه کر دیا۔

اس عدالت کی جماعت جو قرآن و اسلام کا مرکز اعتماد تھی اور اس عالمانہ تحریک نے لوگوں کو اس طرح بر انگیز کیا کہ مخالفین لرزہ برانداز ہو گئے اور قدرتی طور پر لوگ ان داشمند، عدالت پرور اور مخصوص ائمہ کی طرف مائل ہوئے جو خاندان ان پیغمبر سے تعلق رکھتے تھے۔

منصور عباسی جو برا اسی کھاگ تھا اور اس نے ایک ایسا سلسلہ خلافت شروع کیا تھا جو بعد میں سینکڑوں سال تک چلتا رہا اس نے جن چن کرایے تمام لوگوں کا خاتمه کیا جو بڑے جگجو اور سیاست داں تھے لیکن جابر حکومت و سلطنت کے خلاف تھے جیسے ابو مسلم کو اس نے یہ تھی کر دیا۔

اس نے ایک طرف تو علماء اور مرکز عدالت کو رکن میں عظیم ترین امام ششم تھے کو خانہ نشین ہونے پر محروم کیا اور (معاذ اللہ) ان کو ذمیل کیا اور ان کو خانہ نشین کرنے اور لوگوں کو ان سے تنفس کرنے کے لئے ہر دو آزمایا اور ہر طرح کے کمی موزوں با تکمیں ان کے بارے میں پھیلائیں۔ اور اس

میں ہر قسم کے لوگوں سے کام لیتا تھا اور ہر ناجائز حرکت استعمال کیا کرتا تھا۔ اور ہر شہر و صوبہ میں مختلفین اور بڑی قوتیں کی ایک جماعت امام کے خلاف تیار رکھتا تھا۔

ان ناموزوں تبلیغات جن سے لوگ گراہ ہوتے تھے اور حقیقت میں جوان کی دین مقدس اسلام سے امیدیں وابستہ تھیں وہ ٹوٹی نظر آتی تھیں اور ان کو دین اسلام سے مخفف کرنی تھیں تو امام ان کا دفاع کرتے تھے اور اس قسم کے بیانات دیتے تھے۔

اگر دفاتر پنجابر کے بعد جزیرہ العرب میں مسلمان آپؐ کا جائشیں آپؐ کی وصیت کے مطابق بناتے اور روز غدیر کے عہد نامہ کی نسبت مرکزی مخالفت نہ ہوتی تو لوگ اسلام سے مخفف نہ ہوتے اور مرتد نہ بن جاتے اور اسلام کے ابتدائی تبلیغی ادوار میں یوں تھی خون نہ بہائے جاتے۔ کس قدر افسوس کا مقام ہے کہ عربی تاریخ نے ویسیں خلافت اول کے وقت کی جنگوں کو ابوکبرؓ کے عظیم فضائل سے شمار کرتے ہیں جب کہ بنظر انصاف دیکھا جائے تو یہ تمام شورشیں اور خوزیری یہ حق کے اپنے مقام پر نہ بہنے دینے کے سبب واقع ہوئیں۔

دور بی عباس میں بھی اسلام کے خلاف مختلف مقالات پر شورشیں برپا ہوئیں اور خوزیری یاں کی گئی اور حقیقتاً یہ سب اس خاندان بی عباس کی نا اہل قیادت کا نتیجہ ہے۔

جب قرآن کی دلاؤیز آواز عالم انسانی میں پہنچی جس نے ساری دنیا کو علم و عدالت کی خوبی سنائی تو لوگوں نے ایسے پیاسے کی طرح جو سالوں سے تلاش آب میں سرگردان رہا تھا اس مژہ وہ اب حیات کو انتہائی خوشگواری کے ساتھ قبول کیا۔

لیکن جب وہ دائرۃ القرآن میں داخل ہوتے اور گلزار شدت ادارکی بے انصافیاں اور ناجائز حرکات ان کو رنجیدہ و ملوک کر دیتیں تو وہ حیران و پریشان ہو کر جوش میں کوئے ہو جاتے اور پانی سر سے گزر جاتا اور خون میں القدام کر گزرتے۔

آری دست بیچاہ چوں بچاں نرسد

چاہے جزر پیسر ہن دریاں نیست

ہاں جب کسی مجبور و بے کس کا ہاتھ جان تک نہیں پہنچ پاتا

تو سوائے اس کے کوہ اپنے ہی کپڑے چاڑ دے اور کچھ نہیں کر سکتا۔

(یعنی جب اصل مجرم ہاتھ نہیں لگتے تو نقصان اپنا ہی کیا جاتا ہے)

## ﴿سُتُرٌ هُوَ آنِ بَاب﴾

غسل کے سترہ موقع: میرے والد نے ہم سے روایت بیان کی، کہا علی ابن ابراہیم ابن باشم نے اپنے والد کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے حجاج ابن عسیٰ سے، اس نے حریز ابن عبد اللہ سے نقل کیا، کہا: محمد ابن مسلم نے کہا کہ امام محمد باقرؑ نے فرمایا: سترہ موقعوں پر غسل کرنا چاہئے: سترہ ہویں رمضان کی شب کو کہاں دن پدر میں دو شکر ایک دوسرے کے مقابل آئے تھے، انہیں کی شب کو کہاں رات میں سال بھر کے حادثات و اتفاقات لکھے جاتے ہیں، اکیس کی شب کو کہاں میں انہیاں کے اوصیا، اس دنیا سے خصت ہوئے تھے اور اسی میں حضرت عیسیٰ ابن مریمؐ آسمان پر چلے گئے اور حضرت موسیٰؐ کی روح قبض کی گئی، انہیں کی شب کو کہا جس میں شب قدر کی امید ہے۔

یزاعبد الرحمن ابن ابو عبد اللہ بصری کہتا ہے: مجھ سے امام جعفر صادقؑ نے فرمایا: چوبیسویں شب کو غسل کیا کرو کہ ان دونوں راتوں میں ایسا کرنے میں تمہیں کیا حرج ہے؟!

محمد ابن مسلم کی روایت کا گلا حصہ: عید فطر اور عید الاضحیٰ کے غسل، حریمین میں داخل ہونے کا غسل، احرام کے دن کا غسل، زیارت والے دن کا غسل، کعبہ میں داخل ہونے کے دن کا غسل، تزویہ کے دن کا غسل، عرفہ کے دن کا غسل، غسل میت، جب تم میت کو غسل دو، اسے کفن پہنا کو اور اس کے مٹھندا ہونے کے بعد جب تم اسے چھوڑا اس کا غسل، جمعہ کے دن کا غسل، سورج گورہن لئنے کا غسل بشرطیکہ پورے سورج گورہن لئے پھر تم بیدار ہو اور سورج گورہن کی نماز نہ پڑھی ہو تو ایسے موقع پر غسل کرو اور قضا نماز پڑھو۔

### ﴿اٹھارہو ان باب﴾

﴿۱﴾ امیرالمؤمنینؑ کی اٹھارہ فضیلیتیں: ابو عبد اللہ حسین ابن محمد اشناوی رازی نے پڑی میں ہم سے روایت بیان کی، کہا: میرے جد نے مجھے خبر سنائی، کہا: محمد ابن عفرا نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: عبد اللہ ابن صالح مقری نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: اسرائیل نے حکیم ابن جبیر کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے مجاہد سے، اس نے عبد اللہ ابن شداد ابن ہادی سے، اس نے ابن عباس سے نقل کیا کہ حضرت علیؑ کی اٹھارہ فضیلیتیں ہیں کہ ان میں سے محض ایک فضیلت ہی ہوتی تب بھی آپ نجات یافتہ تھے جبکہ آپؑ کی ایسی اٹھارہ فضیلیتیں ہیں جو اس امت میں کسی کی نہیں۔

﴿۲﴾ اٹھارہ سالہ لڑکے کو اللہ عزوجل کی سرزنش: میرے والد نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: سعد ابن عبد اللہ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: احمد ابن ابو عبد اللہ بر قی نے اپنی آنساد کے ساتھ اللہ عزوجل کے اس قول: اولم نعمر کم ما یتذکر فیہ من تذکر کیا ہم نے تمہیں عمر نہیں دی تھی کہ جو تم میں نصیحت حاصل کرنا چاہتا وہ نصیحت حاصل کرتا (سورہ فاطر۔ آیت ۲۷) کے بارے میں امام جعفر صادقؑ سے مرفوع روایت نقل کی کہ یہ اٹھارہ سالہ لڑکے کو سرزنش کی گئی ہے!

### ﴿انیسو ان باب﴾

﴿۱﴾ ائمہ کلمے ایسے ہیں کہ مصیت کرے وقت ان کے پڑھنے سے چھٹکار املا ہے: ابواحمد ہانی ابن محمود ابن ہانی عبدی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: میرے والد نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو الحسن محمد ابن محمد ابن حسن قادری نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو محمد عبدوس ابن محمد بلقاشاڑی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: منصور ابن اسد نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: احمد ابن عبد اللہ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: علی بن حنبل نے ضعیف ابن عبد الرحمن کے ذریعہ ہمیں خبر سنائی، اس نے سعید ابن جبیر سے، اس نے ابن عباس سے لقیا کہ حضرت علی ابن الی طالبؑ نبیؐ کے پاس تشریف لائے اور آپؑ سے کسی شے متعلق سوال کیا تو نبیؐ نے فرمایا: اے علی، اس ذات کی قسم جس نے مجھے برحق نبی مسیح کیا، میرے پاس کم ہے اور نہ زیادہ لیکن میں تمہیں ایک چیز کے متعلق کچھ بتا ہوں۔

میرے پاس میرے دوست جبریلؑ آئے اور کہنے لگے: اے محمد، یہ اللہ عزوجل کی جانب سے آپؑ کو گدیر کیا جا رہا ہے کہ اللہ نے اس کے ذریعہ آپؑ مولکِ کرام کیا اور آپؑ سے پہلے کسی نبیؐ و عطا نہ کیا گیا؛ یہ افسوس لگے ہے میں کوئی دل سوختہ، پریشان، غمگین، رنجور شخص یا چوری اور آگ لگنے کے خوف سے یا کوئی بندہ جو کسی بادشاہ سے خوفزدہ ہووان کے ذریعہ عانی ہیں مانگے گا مگر یہ کہ اللہ تعالیٰ اسے اس کی اس پریشانی سے چھکا رکھ رادا ہے گا۔ ان اُنیس کلمات میں سے چار حضرت اسرائیل کی پیشانی پر، چار حضرت میکائیل کی پیشانی پر، چار عرش کے ارد گرد اور چار حضرت جبریلؑ کی پیشانی پر تحریر ہیں جبکہ تین لکے وباں میں جہاں اللہ نے چاہا۔

حضرت علیؑ نے فرمایا: ان کے ذریعہ کیسے دعا کی جائے اے اللہ کے رسول؟ آپؑ نے فرمایا: کہو:

بِسَاعْمَادِ مَنْ لَا إِعْمَادَ لَهُ، وَبِسَادْخَرِ مَنْ لَا دَخْرَ لَهُ، وَبِسَانَدَ مَنْ لَا سَانَدَ لَهُ، وَبِسَاجْرَ مَنْ لَا جَرَّ لَهُ،  
وَبِيَا غِيَاثَ مَنْ لَا غِيَاثَ لَهُ، وَبِيَا كَرِيمَ الْعَفْوِ، وَبِيَا حَسَنَ الْبَلَاءِ، وَبِيَا عَظِيمَ الرَّجَاءِ، وَبِيَا عَوْنَ الْضُّعْفَاءِ، وَبِيَا مُنْقَدَّ  
الْغَرْقَى، وَبِيَا مُنْجِي الْهَلَكَى، يَا مُحْمَلُ، يَا مُنْعَمُ، يَا مُفْضَلُ، ائُثُ الدُّدُّ سَجَدَ لَكَ سَوَادُ الْلَّيَّا وَنُورُ  
النَّهَارِ وَصَوْءُ الْقَمَرِ وَشَعَاعُ الشَّمْسِ وَذَوِي الْمَاءِ وَحَفِيفُ الشَّجَرِ، يَا اللَّهُ يَا اللَّهُ، ائُثُ وَحْدَكَ لَا شَرِيكَ  
لَكَ، اس کے بعد تم کہو: اللَّهُمَّ (ایک نوح میں حصل ہے) افعُلْ بِسُّ کذا وَكذا "اے بے سہاروں کے سہارے، اے بے  
ذخیروں کے ذخیرے، اے سندھر کھنے والوں کی سند، اے پناہ سے محروموں کی پناہ، اے وادوں کو رکھنے والوں کے وادوں، اے کرم کرنے  
والے معاف کرنے والے، اے بہترین ممتحن، اے بڑی امیدگاہ، اے کمزوروں کے مدگار، اے ذوبتوں کو بچانے والے، اے تباہ ہونے  
والوں کو بچانے والے، اے احسان کرنے والے، اے آرام دینے والے، اے نعمت دینے والے، اے عطا کرنے والے، تو وہ ہے کہ جدہ  
ریز ہے تیرے لئے رات کی تاریکی، دن کی روشنی، چاند کی چاندی، سورج کی کرن، پانی کی آواز، اور درخت کی سربراہت، يَا اللَّهُ، يَا اللَّهُ، يَا  
اللَّهُ تَوَكِيدًا وَلَا ثانِي ہے۔۔۔ اے اللہ میرے یہ یہ کام بنادے۔"

پس تم اپنی بیٹھک سے کھڑے نہیں ہو گے کہ اللہ تھہاری دعا کو قبول کر لے گا ان شاء اللہ تعالیٰ۔

احمد ابن عبد اللہ کہتا ہے: ابو صالح کہتا ہے کہ یہ (ذمانتیہ کلمات) کم عقل افراد کو مت بتاوار۔

(۲) انیس چیزین عورتوں پر معاف ہیں: ابو الحسین محمد ابن علی ابن شاہنے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو حامد احمد ابن حسین نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن احمد ابن صالح تھی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: میرے والد نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: انس ابن محمد ابوالملک نے امام جعفر صادقؑ کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، انہوں نے اپنے والد بزرگوار امام محمد باقرؑ سے، انہوں نے اپنے جدؑ سے، انہوں نے حضرت علیؑ ابی طالبؑ سے نقل کیا کہ رسول خدا نے آپؑ کو وصیت کرتے ہوئے فرمایا: اے علیؑ، عورتوں پر نماز جمعہ، اذان، اقامۃ، مریض کی عیادت اور جنازہ میں شرکت معاف ہے۔ نیز عورت صفا اور مریہ کے درمیان دو نبی نہیں لگائے گی، جو اس کو نہیں چوئے گی، نبی نہیں مونڈائے گی، قضاوت نہیں کرے گی، امور میں باہم مشورت نہیں کرے گی، جانور کو ذبح نہیں کرے گی مگر یہ کہ ضرورت پڑ جائے، تلبید کو بلند آواز سے ادا نہیں کرے گی، قبر کے پاس کھڑی نہیں رہے گی، خطبہ نہیں سُنے گی، شادی کے معاملہ میں ولی نہیں بنے گی، اپنے شوہر کی اجازت کے بغیر گھر سے باہر نہیں نکلے گی کہ اگر شوہر کی اجازت کے بغیر وہ باہر چلے گئی تو اللہ، جبریلؑ اور میکا نیلؑ اس پر لعنت کریں گے، اپنے شوہر کے گھر سے کوئی چیز بھی اس کی اجازت کے بغیر نہیں دے گی، ایسی حالات میں رات نہیں بر کرے گی کہ اس کا شوہر اس سے ناراض ہو خواہ اس کا شوہر اس پر علم کرتا ہو۔

(۳) ان اُنیس مسائل کا تذکرہ جو منصور کے دربار میں امام جعفر صادقؑ نے طبیب ہندی سے پوچھے تھے مگر وہ جواب نہ دے سکا تو امام جعفر صادقؑ نے اس کو ان جوابات سے آگاہ کیا تھا: ابوالعباس محمد ابن ابراہیم ابن اٹحق طالقانی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابوسعید حسن ابن علی عدوی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: عباد ابن صحیب نے اپنے والد کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے اپنے جد سے، اس نے منصور کے ندیم رنچ سے نقل کیا کہ ابو عبد اللہ (امام) جعفر صادقؑ ابن محمد ایک روز منصور کی محفل میں بیٹھے ہوئے تھے جبکہ اس محفل میں ہندسے آیا ہوا ایک شخص تھا جو اس کے سامنے طب کی کتابیں پڑھ رہا تھا تو ابو عبد اللہ (امام) جعفر صادقؑ ابن محمد اس کو غور سے سُن رہے تھے، جب وہ ہندی شخص پڑھنے سے فارغ ہوا تو اس نے آپؑ سے کہا: اے ابو عبد اللہ تکیا آپؑ بھی میرے پاس جو کچھ ہے ان میں سے کچھ سُنا چاہتے ہیں؟ تو آپؑ نے کہا: نہیں! اس لئے کہ جو کچھ میرے پاس ہے وہ تمہارے پاس موجود (علم) سے بہتر ہے۔ اس نے کہا: وہ کیا ہے؟ آپؑ نے فرمایا: میں حرارت کا نشکن سے، نشکن کا حرارت سے، نشکن کا رطوبت سے اور رطوبت کا نشکن سے علاج کرتا ہوں اور میں شفا کا کام اللہ عز و جل کے حوالے کر دیتا ہوں اور صحت کے لئے رسول خدا کے ستور پر عمل کرتا ہوں۔ نیز میں جانتا ہوں کہ معدہ بیماری کا گھر ہے اور پرہیز ہی دو اسی طرح جس چیز کی بدن کو عادت پڑ چکی ہے میں اسی کو اپنی عادت بنالیتا ہوں۔

ہندی نے کہا: کیا طب اس کے علاوه بھی کوئی ہے؟

امام جعفر صادقؑ نے فرمایا: کیا تم یہ سمجھ رہے ہو کہ میں نے جو کچھ کہا ہے وہ طب کی کتابوں سے اخذ کیا ہے؟

اس نے کہا: ہاں!

آپؑ نے فرمایا: نہیں، بخدا، میں نے یہ اللہ سبحانہ سے اخذ کیا ہے کسی اور سے نہیں۔

پھر آپؑ نے فرمایا: اب مجھے تم یہ بتاؤ کہ طب کے سلسلے میں تمہارا علم زیادہ ہے یا میرا؟ ہندی نے کہا: نہیں، بلکہ میں زیادہ جانتا ہوں۔

امام جعفر صادقؑ نے فرمایا: تو پھر میں تم سے کچھ پوچھتا ہوں۔ اس نے کہا: پوچھئے۔

۱۔ آپؑ نے فرمایا: اے ہندی، مجھے یہ بتاؤ کہ سر کے الگے حصے میں کچھ ہدیاں کیوں پائی جاتی ہیں؟ اس نے کہا: مجھ نہیں معلوم!

۲۔ آپ نے فرمایا: تو پھر اس کے اوپر بال کیوں پائے جاتے ہیں؟ اس نے کہا: مجھے نہیں معلوم!

۳۔ آپ نے فرمایا: پیشانی پر بال کیوں نہیں ہوتے؟ اس نے کہا: مجھے نہیں معلوم!

۴۔ آپ نے فرمایا: پیشانی پر خطوط اور شکنیں کیوں ہوتی ہیں؟ اس نے کہا: مجھے نہیں معلوم!

۵۔ آپ نے فرمایا: بھویں آنکھ کے اوپر کیوں ہوتی ہیں؟ اس نے کہا: مجھے نہیں معلوم!

۶۔ آپ نے فرمایا: آنکھیں بادام کی ٹھلک میں کیوں ہوتی ہیں؟ اس نے کہا: مجھے نہیں معلوم!

۷۔ آپ نے فرمایا: ناک دونوں آنکھوں کے درمیان میں کیوں ہوتی ہے؟ اس نے کہا: مجھے نہیں معلوم!

۸۔ آپ نے فرمایا: ناک کے نئچے اس کے نچلے حصہ میں کیوں ہوتے ہیں؟ اس نے کہا: مجھے نہیں معلوم!

۹۔ آپ نے فرمایا: ہونٹ اور موچھوں کو مند کے اوپر کیوں رکھا گیا؟ اس نے کہا: مجھے نہیں معلوم!

۱۰۔ آپ نے فرمایا: آگے کا دانت تیز، عقل دائرہ چوڑی اور کچلی لمبی کیوں ہوتی ہے؟ اس نے کہا: مجھے نہیں معلوم!

۱۱۔ آپ نے فرمایا: مردوں کی ڈاڑھی کیوں ہوتی ہے؟ اس نے کہا: مجھے نہیں معلوم!

۱۲۔ آپ نے فرمایا: کانہوں پر بال کیوں نہیں ہوتے؟ اس نے کہا: مجھے نہیں معلوم!

۱۳۔ آپ نے فرمایا: ناخن اور بالوں میں جان کیوں نہیں ہوتی؟ اس نے کہا: مجھے نہیں معلوم!

۱۴۔ آپ نے فرمایا: دل صورت کے دنکارے کیوں ہوتا ہے؟ اس نے کہا: مجھے نہیں معلوم!

۱۵۔ آپ نے فرمایا: پہنچہروں کے دنکارے کیوں ہوتے ہیں اور وہ اپنی جگہ پر حرکت کیوں کرتے ہیں؟ اس نے کہا: مجھے نہیں معلوم!

۱۶۔ آپ نے فرمایا: جگہ خیزیدہ کیوں ہوتا ہے؟ اس نے کہا: مجھے نہیں معلوم!

۱۷۔ آپ نے فرمایا: گردہ اوپیا کے دانہ کی مانند کیوں ہوتا ہے؟ اس نے کہا مجھے نہیں معلوم!

۱۸۔ آپ نے فرمایا: زانو پشت کی جانب سے خم اور سیدھے کیوں ہوتے ہیں؟ اس نے کہا: مجھے نہیں معلوم!

۱۹۔ آپ نے فرمایا: دونوں قدم باریک کیوں ہوتے ہیں؟ اس نے کہا: مجھے نہیں معلوم!

آپ نے فرمایا: لیکن مجھے معلوم ہے! اس نے کہا: تو بتائیے۔ امام حضرت صادقؑ نے فرمایا:

ج۔ اسر میں بڑی ہونے کی وجہ یہ ہے کہ اگر کسی کھوکھی چیز میں کوئی فاصلہ نہیں ہوگا تو بہت جلد اس کو شکستی آ لے گی جبکہ اگر اس میں فاصلہ ہوگا تو شکستی اس سے نہیں اور رہے گی۔

ج۔ ۲۔ سر کے اوپر بال ہونے کی وجہ یہ ہے تاکہ اس کی جزوں کے ذریعہ تیل دماغ تک پہنچ جائے اور اس کی اطراف سے بخارات خارج ہو سکیں نیز بال دماغ کی طرف آنے والی ٹھنڈی یا حرارت سے اس کا دفاع کرتے ہیں۔

ج۔ ۳۔ پیشانی پر بال نہ ہونے کی وجہ یہ ہے کہ یہی پیشانی آنکھوں کو روشنی پہنچانے والی ہے۔

ج۔ ۴۔ پیشانی پر خطوط اور شکنیں پڑنے کی وجہ یہ ہے تاکہ سر سے آنکھوں کی طرف آنے والے پسند کو روکا جاسکے بایں مقدار کے انسان اس سے اپنے آپ کو صاف رکھتا ہے بالکل اسی طرح جیسے زمین میں موجود نہیں جو پانی کو روک لیتی ہیں۔

ج ۵۔ بھویں آنکھوں کے اوپر ہوتی ہیں تاکہ حسب ضرورت روشنی اس تک پہنچ سکے۔ اے ہندی، کیا تم نے نہیں دیکھا جس پر روشنی زیادہ پڑتی ہے تو وہ شخص اپنے دنوں باخوں کو اپنی آنکھوں پر کھلیتا ہے تاکہ اس تک اتنی روشنی پہنچے جو ضروری ہے۔

ج ۶۔ ناک کو آنکھوں کے درمیان رکھا گیا تاکہ دنوں آنکھوں تک ایک جیسی روشنی پہنچ سکے۔

ج ۷۔ آنکھیں بادام جیسی ہوتی ہیں تاکہ دوا ذائقے سے میل اس میں جاری ہو جائے اور یہاری اس میں سے باہر نکل جائے۔ کیونکہ اگر آنکھیں چوکر یا گول ہوتیں تو اس میں سے میل جاری ہو سکتا اور نہ ہی یہاری باہر نکل سکتی۔

ج ۸۔ ناک کا سوراخ اس کی مخلی جانب ہوتا ہے تاکہ دماغ سے اترنے والا فاضل مادہ اس میں ٹھہر جائے اور ہر قسم کی یوم شام کے ذریعہ اس کے بالائی حصہ میں جاسکے، کیونکہ اگر یہ سوراخ اور پری حصہ میں ہوتا تو فاضل مادہ اس میں ٹھہر سکتا اور نہ ہی کوئی بواں تک پہنچ سکتی۔

ج ۹۔ موچھوں اور ہوننوں کو منہ کے اوپر رکھا گیا تاکہ دماغ سے اترنے والا فاضل مادہ منہ تک نہ پہنچ سکے کہ مبادا انسان کیلئے کھانا پینا گوار ثابت ہوا اور اس طرح وہ اس کو اپنے سے دور کر سکے۔

ج ۱۰۔ مردوں کے لئے ذرا سی رکھی گئی تاکہ (اس کی جنس) صاف ظاہر ہو جائے اور اسے بتانے کی ضرورت نہ رہے نیز لوگ آسانی سمجھ جائیں کہ یہ مرد ہے عورت نہیں۔

ج ۱۱۔ آگے کے دانت تیز بنائے گئے تاکہ چیزوں کو چبایا جاسکے، عقل دار ہو چوڑا ہایا گیا تاکہ اس کے ذریعہ چیزیں چبائی اور پیسی جاسکیں اور پچھلی کو لمبا اس لئے بنایا گیا تاکہ دار ہو مضر جعل سے بچتی رہے۔ چنانچہ اس کی اہمیت کسی ہمارت کے متون کی طرح ہے۔

ج ۱۲۔ کانہوں پر بال نہیں ہوتے اس لئے کہ اس اسی کے ذریعہ واقع ہوتا ہے لہذا اگر اس پر بال ہوتے تو انسان اپنے سے سکرانی یا چھوٹی ہوئی چیزوں کو نہ جان سکتا۔

ج ۱۳۔ ناخن اور بالوں میں جان نہیں ہوتی، اس لئے کہ ان کی لمبائی بد شما ہوتی ہے جبکہ ان کا کو تاہ پن ان کا حسن ہے، لہذا الگر ان میں جان ہوتی تو انہیں تراشنے وقت انسان کو تکلیف ہوتی۔

ج ۱۴۔ دل صوبر کے دانہ کی مانند ہوتا ہے، اس لئے کہ وہ اوندھا ہوتا ہے لہذا اس کے سر کو باریک بنایا گیا تاکہ وہ پھیپھڑے میں جاسکے اور اس کے بوادینے سے پھیپھڑا ٹھہنڈا رہے کہ مبادا اس کی حرارت سے دماغ جل نہ جائے۔

ج ۱۵۔ پھیپھڑوں کو دمڑوں میں قسم کیا گیا تاکہ دل اس کے اندر تک جاسکے اور اس کی جنبش سے سرد رہے۔

ج ۱۶۔ جگر کو خمیدہ بنایا گیا تاکہ وہ معدہ کو قتل بنائے کے اور یہ پورا کا پورا معدہ کے گرد آ جائے اور اس پر دباؤ ذوال سکے تاکہ اس میں موجود بخارات اس میں سے باہر نکل جائیں۔

ج ۱۷۔ گردہ کولو بیا کے دانہ کی مانند بنایا گیا، کیونکہ یہ بعد مگرے منی کے قطروں کا مقام اسی پر واقع ہے، لہذا اگر یہ چوکر یا دارہ نہ ہوتا تو (ایک نسخہ میں قطرہ ہے) نطفہ کا اگلا قطرہ پچھلے کے ساتھ ٹھہر جاتا، لہذا ایک جاندار کبھی منی سے محظوظ نہ ہوتا کیونکہ منی ریڑا ہکی ہڈی سے گردہ تک آتی ہے اور اس کی مثال ایک کیرٹے کی ہے جو سکردا اور پھیلتا ہے اور یہ مکان کے ٹالہ کی مانند ہے جو (منی کے قطروں کو) ایک کے بعد ایک مشاذ کی طرف پھیلتا ہے۔

ج ۱۸۔ زانو کو پشت کی طرف بنایا گیا اور اس کی وجہ یہ ہے کہ چونکہ انسان آگے کی طرف چلتا ہے لہذا اس کی حرکات معتدل رہیں، کیونکہ اگر ایسا نہ ہوتا تو انسان چلتے چلتے چڑھ جاتا۔

ج ۱۹۔ قدم ہماریک ہوتے ہیں، کیونکہ اگر قدم کمکمل طور پر زمین پر تھہراتے تو وہ ایسے نقل ہو جاتے جیسے بھی کاپٹ کے اگر وہ سرے پر ہو تو پچھے اسے اٹھا لے اور اگر نیچے کو گرجائے تو ایک مرد کے لئے بھی اس کا انحصار دشوار ہو جائے۔

ہندی کہنے والا: آپ کے پاس یہ علم کہاں سے آیا؟

آپ نے فرمایا: میں نے یہ علم اپنے آبا اجادا سے سیکھا ہے، انہوں نے رسول خدا سے، انہوں نے جبریل سے اور انہوں نے اس رب العالمین جل جلالہ سے جسموں اور روحوں کو خلق کیا۔

ہندی نے کہا: آپ نے بالکل درست فرمایا اور میں گواہی دیتا ہوں کہ نہیں ہے کوئی معبود بجز اللہ کے اور یہ کہ محمد (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) اللہ کے رسول اور اس کے بندہ ہیں۔ نیز یہ کہ آپ اعلم زمانہ ہیں۔

### ﴿بیسوان باب﴾

[اس باب میں بیس اور اس سے اوپر کے عد کے متعلق روایتیں ہیں]

﴿۱﴾ اہلیت علیہم السلام کی محبت میں بیس خوبیاں پائی جاتی ہیں: محمد ابن فضل ابن زید ویہ جلا ب (ایک نجی میں جلا ب ہے) ہمدانی نے ہمدان میں ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابراہیم ابن عروس ہمدانی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: حسن ابن اسماعیل نے سعید ابن حکم کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے اپنے والد سے، اس نے اوزاعی سے، اس نے بیکی ابن الی کثیر سے، اس نے الی سلم سے، اس نے الی سعید خدری سے نقل کیا کہ رسول خدا نے فرمایا: جس شخص کو اللہ میرے اہلبیت ائمۃ کی محبت نصیب کرے تو اس نے دنیا و آخرت کی بھلائی حاصل کر لی، لہذا کسی کو ہرگز یہ شک کرنا چاہئے کہ وہ جنت میں نہیں جائے گا اس لئے کہ میرے اہلبیت سے محبت کرنے میں میں خوبیاں پائی جاتی ہیں کہاں میں سے دس خوبیاں دنیا میں اور دس آخرت سے متعلق ہے:

دنیوی دس خوبیاں: زہد، (ایک نجی میں علم ہے) عمل کی حوصلہ، دین میں وزرع، عبادت میں رغبت، موت سے پہلے توبہ، رات کو قیام میں نشاط، لوگوں کے پاس موجود چیزوں سے مایوسی، اللہ عزوجل کے امر و نبی کی حفاظت، دنیا سے لغرض اور سخاوت۔

آخروی دس خوبیاں: اس کے لئے دیوان نظریں ہوگا، اس کے لئے میران نصب نہیں کیا جائے گا، اس کا اعمال نامہ اس کے دامنے ہاتھ میں عطا کیا جائے گا، اس کے لئے جہنم سے آزادی ثابت ہوگی، اس کا چہرہ سفید ہوگا، اسے جنت کے لباس پہنانے جائیں گے، اپنے خاندان میں سے سو افراد کی شفاعت کرے گا، اللہ عزوجل اس کی طرف نظر حست کرے گا، اسے جنت کا تاج پہننا جائے گا اور وہ بغیر حساب جنت میں داخل ہوگا۔ لہذا خوش نصیب میرے اہلبیت سے محبت کرنے والوں کے لئے!

﴿۲﴾ اللہ عزوجل پر مومن کے بیس حقوق ہیں: میرے والد نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: سعد ابن عبد اللہ نے احمد ابن ابو عبد اللہ برقی کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن عبد اللہ، ابن مہران نے مجھ سے روایت بیان کی، کہا: علی بن حسین ابن عبد اللہ یقکری نے مجھ سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن شعبی حضری نے عثمان ابن زید کے ذریعہ مجھ سے روایت بیان کی، اس نے جابر ابن زید سے نقل کیا کہ امام محمد باقرؑ نے فرمایا: مومن کے اللہ عزوجل اور پیش حقوق ہیں جنہیں اللہ تبارک و تعالیٰ ادا کرتا ہے: اسے آزمائش (ایسی آزمائش جو اسے دین سے منحر کر دے) میں نہیں ڈالتا، اسے گمراہ نہیں کرتا، اس کا اللہ پر یہ حق ہے کہ وہ اسے برہمن رکھے اور نہیں بھوکا، اس کا اللہ پر یہ حق ہے کہ اس کے دشمن کی شماتت سے اسے محفوظ رکھے، اس کا اللہ پر یہ حق ہے کہ وہ اسے تھرا اور اکیلانہ چھوڑ دے، اس کا اللہ پر یہ حق ہے کہ وہ اس کی آبروریزی سے کرے، اس کا اللہ پر یہ حق ہے کہ وہ اسے غرقابی اور حل جانے والی موت نہ دے، اس کا اللہ پر یہ حق ہے کہ وہ کسی شے پر گرے اور نہ کوئی شے اس پر گرے، اس کا اللہ پر یہ حق ہے کہ وہ چالبازوں کی چال سے اس کی حفاظت کرے، اس کا اللہ پر یہ حق ہے کہ جابر وہ کے قسط سے اس کو پناہ دے، اس کا اللہ پر یہ حق ہے کہ دنیا و آخرت میں اسے ہمارے ساتھ قرار دے، اس کا اللہ پر یہ حق ہے کہ اس پر کسی ایسی بیماری کو حاوی نہ ہونے دے جو اس کی خلقت کو بدئما بنا دے، اس کا اللہ پر یہ حق ہے کہ وہ اسے برس اور جذام سے بنا دیں رکھے، اس کا اللہ پر یہ حق ہے کہ اسے گناہ کیہرہ کی حالت

میں موت نہ دے، اس کا اللہ پر یہ حق ہے کہ وہ اس کی نافرمانیاں بھلانے دےتا کہ وہ قبہ کر لے، اس کا اللہ پر یہ حق ہے کہ اس سے اپنا علم اور اس کی جنت کی معرفت پوشیدہ نہ رکھے، اس کا اللہ پر یہ حق ہے کہ اس کے دل میں باطل کو عزت نہ دے، اس کا اللہ پر یہ حق ہے کہ جب روز قیامت وہ اسے محصور کرے تو اس کا نور اس کے آگے دوڑ رہا ہو، اس کا اللہ پر یہ حق ہے کہ اللہ اسے ہر کار خیر کی توفیق دے، اس کا اللہ پر یہ حق ہے کہ اس کے دشمنوں کو اس پر مسلط کر کے اسے ذلیل نہ کرے اور اس کا اللہ پر یہ حق ہے کہ اس کا خاتمہ امین و ایمان کے ساتھ ہو اور وہ اسے ہمارے ہمرا درفینت اعلیٰ میں جگہ مرحمت کرے۔ یا اللہ عزوجل جل ہی شراکط ہیں مومنین کے لئے۔

(۲۴) بیس مرتبہ حج کرنے والوں کا ثواب: میرے والد نے ہم سے روایت بیان کی کہا: احمد ابن اوریس نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن احمد ابن میخی ابن عمران اشعری نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن میخی معاذی نے محمد ابن خالد طیاسی کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے سیف ابن غیرہ سے، اس نے ابو بکر حضرت سے نقل کیا کہ امام حضور صادقؑ نے فرمایا: جو شخص میں مرتبہ حج کرے تو وہ جہنم کو نہیں دیکھے گا، اس کی آواز کو نہیں گا اور نہیں ہی اس کے شعلوں کی بھڑک۔

(۲۵) امام زین العابدین علیہ السلام کی تیس صفات محمودہ کا ذکر: مظفر بن جعفر علوی سرقندی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: جعفر ابن محمد بن مسعود عیاشی نے اپنے والد کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، کہا: عبد اللہ ابن محمد ابن حمران خالد طیاسی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: میرے والد نے محمد ابن زیاد کے ذریعہ مجھ سے روایت بیان کی، اس نے ازدی سے، اس نے حمزہ ابن حمران سے، اس نے اپنے والد تمران ابن اعین سے نقل کیا کہ امام محمد باقرؑ نے فرمایا:

امام زین العابدینؑ ایک دن رات میں ایک ہزار کعت نماز پڑھتے تھے جس طرح کہ امیر المؤمنینؑ کی کرتے تھے کہ ان کے پاس پانچ سو کھجور کے درخت تھے اور ہر درخت خرماء کے پاس وہ درکعت نماز ادا کیا کرتے تھے جبکہ نماز کی حالت میں آپؑ کارنگ دگر گوں ہوتا تھا اور آپؑ اس طرح کھڑے ہوتے تھے جیسے کوئی دلیل بندہ اپنے مالک طبیل کے ساتھ کھڑا ہو، آپؑ کے اعضا، خوف خدا سے کاپنے تھے یعنی آپؑ ایسے نماز پڑھا کرتے تھے جیسے کوئی دواع کر رہا ہو گویا اس کے بعد آپؑ کبھی نماز نہیں پڑھ سکیں گے۔

ایک روز آپؑ نماز پڑھ رہے تھے کہ آپؑ کے ایک کاندھ سے ردا سرک گئی تو آپؑ نے اسے درست نہیں کیا یہاں تک کہ نماز سے فارغ ہو گئے تو آپؑ کے کسی صحابی نے اس کے متعلق پوچھا، لہذا آپؑ نے فرمایا: خدا تھوڑا پر جرم کرے، کیا تم جانتے ہو کہ میں کس کے سامنے کھڑا تھا؟ بندہ کی کوئی نماز قبول نہیں ہوتی مگر صرف وہ نماز جسے اس نے حضور قلمیؑ کے ساتھ ادا کیا ہو۔ اس شخص نے کہا: ہم تو بلا ک ہو گئے! آپؑ نے فرمایا: ہرگز نہیں، اس لئے کہ اللہ نوافل کے ذریعہ اس کی کو پورا کر دیتا ہے۔

نیز آپؑ رات کے گھپ اندر ہرے میں نکل پڑتے تھے، زیبیل آپؑ کی پیٹھ پر ہوتی اور اس میں درہم و دینار سے بھری تھیں ایسا کہی کبھار آپؑ اپنی پیٹھ پر کھانا یا لکڑیاں لاد کر جاتے تھے یہاں تک کہ ہر روازہ پر دستک دیجے اور جو باہر لکھتا اس کے ہاتھ میں تھادیتے در حالیکہ جب نقیر کو دیتے تو آپؑ کا چہرہ ڈھکا ہوتا تھا تاکہ وہ آپؑ کو بھیان نہ لے گر جب آپؑ شہید ہوئے تو لوگوں تک یہ چیزیں نہ پہنچ سکیں اور اس طرح وہ لوگ سمجھ گئے کہ یہ امام زین العابدین علیہ السلام ہی تھے۔

جب آپؑ کا غسل دینے کے لئے تخت پر بٹایا گی تو ان لوگوں نے اونٹ کے زان پر پڑے گھنے کی ماندہ آپؑ کی پیٹھ پر بھی گئے دیکھے

بوجنگاہ و مسائیں کے گھروں تک سامان لادنے کی وجہ سے پڑ گئے تھے۔  
ایک مرتبہ آپ گھر سے اس حالت میں نکلے کہ آپ پر ایک خود کی چادر تھی، ایک سائل آ کر آپ کی چادر سے لپٹ گیا لہذا آپ اس چادر کو دیہن چھوڑ کر آگے بڑھ گئے۔

آپ جائز کے موسم میں خریدتے اور جب گرمی کا موسم آتا تو آپ اسے فروخت کر دیتے اور اس کی قیمت کو صدقہ کر دیتے۔

آپ نے عرفہ کے دن ایک جماعت کو لوگوں سے مانگتے دیکھا تو آپ نے فرمایا: خاتم پر حرم کرے، آیاں جیسے دن غیر خدا سے مانگتے ہو جبکہ اس دن تو یہ امید کی جاتی ہے کہ حرم مادر میں جو بچے ہیں وہ سعادت مند ہوں گے۔

آپ اپنی والدہ کے ساتھ کھانا کھانے سے دربغ فرماتے۔ آپ سے پوچھا گیا: اے فرزند رسول، آپ تو سب سے زیادہ نیکوکار اور صلة رحمی کرتے ہیں تو پھر آپ اپنی والدہ کے ساتھ کھانا تناول کیوں نہیں کرتے؟ آپ نے فرمایا: میں ڈرتا ہوں کہ مباراکہ اپنے اس چیز کی جانب بڑھے جس چیز کی طرف میری والدہ کی نگاہی ہو۔

آپ سے ایک شخص نے کہا: میں اللہ کی خاطر آپ سے شدید محبت کرتا ہوں تو آپ نے فرمایا: اے میرے اللہ، میں اس بات سے تیری پناہ مانگتا ہوں کہ مجھ سے تیری خاطر محبت کی جائے جبکہ تو مجھ سے نفرت کرتا ہو۔

آپ نے ناقہ پر سوار ہو کر میں حج کیے گرا آپ نے ایک بار بھی اسے چاکب نہیں ماری اور جب وہ اونٹی مرگی تو آپ نے اسے دفن کرنے کا حکم دیا تاکہ اسے درندے نہ کھا جائیں۔

آپ کے متعلق آپ کی ایک کنیت سے پوچھا گیا تو اس نے کہا: بات کو طول دوں یا کلام مختصر کروں؟ اس سے کہا گیا: مختصر آیاں کرو، لہذا اس نے کہا: میں کسی دن میں ان کے لئے کھانا لے گئی اور نہ ہی رات میں کسی ان کے لئے بستر لگایا۔

ایک مرتبہ آپ کا گذر کچھ ایسے لوگوں کے پاس سے ہوا جو آپ کو بر ابھلا کہردے تھے تو آپ وہاں کھڑے ہو گئے اور فرمایا: اگر تم بھی کہہ رہے ہو تو اللہ میری مغفرت کرے اور اگر تم لوگ جھوٹے ہو تو خدا تھماری مغفرت کرے۔

جب کبھی آپ کے پاس کوئی طالب علم آتا تو آپ فرماتے: رسول خدا کی وصیت کو خوش آمدید اس کے بعد فرماتے: جب کوئی طالب علم اپنے گھر سے نکلتا ہے تو جس خشک و ترقدم رکھتا ہے وہ زمین اپنے سات طبقوں سمیت اس کے لئے تسبیح کرتی ہے۔

آپ مدینہ کے سوریہ گھرانوں کی کفالت فرماتے تھے۔

آپ کو تیہوں، نابیناوں، زمین گیروں اور مسکینوں تک کہ جن کا کہیں سے کوئی آسانیں ہوتا کھانا پہنچانا بہت پسند تھا۔  
نیز آپ اپنے دست مبارک سے ان کو دیتے اور جن کے اہل دعیاں ہوتے تھے تو ان کے اہل دعیاں تک کھانا پہنچاتے تھے۔

آپ اس وقت تک کھانا شروع نہ کرتے جب تک کہ اس طرح صدقہ نہ کر دیتے۔

آپ کے کثرت سے نماز پڑھنے کی وجہ سے ہر سال آپ کے سجدہ کرنے کے مقام سے سات گھنے کاٹے جاتے؛ آپ انہیں اکٹھا کرتے اور جب آپ اس دنیا سے رخصت ہوئے تو نہیں آپ کے ہمراہ دفن کر دیا گیا۔

آپ نے بیس سال تک اپنے والد بزرگوار امام حسین پر گریہ کیا۔ جب بھی آپ کے سامنے کھانا پیش کیا جاتا آپ گریہ کرنے لگتے، بیہاں

تک کہ آپ کے ایک غلام نے آپ سے کہا: اے فرزند رسول خدا، یا ب تک آپ کے گریختم ہونے کا وقت شہیں آیا؟ تو آپ نے اس سے کہا: خدا تجوہ پر حرم کرے، حضرت یعقوب کے قوبارہ میٹھے تھے اور خدا نے ان میں سے صرف ایک کو عاشرب کیا تھا۔ بھی کثرت گری کی وجہ سے ان کی بصارت رائل ہو گئی تھی اور غم و اندوہ کی وجہ سے ان کے سر کے بال سفید ہو گئے تھے اور اس غم میں ان کی کمر جبکہ گئی تھی حالانکہ ان کا بیٹا تو دنیا میں باحیات تھا جبکہ میں نے تو اپنے والد، اپنے بھائی اپنے بچا اور سترہ اہل خانہ کو اپنے اردوگرد مقتول دیکھا ہے تو میرا حزن بھلاکس طرح ختم ہو سکتا ہے؟!

﴿۵﴾ مہر میں اکیس اور تینیسویں رات میں جو کچھ آیا: میرے والد نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: علی ابن ابراهیم ابن ہاشم نے اپنے والد کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے محمد ابن ابی غیرہ سے، اس نے حماد ابن عثمان سے، اس نے فضیل ابن یسار سے نقل کیا کہ جب اکیس اور تیس کی شب ہوتی تھی تو امام محمد باش رپوری رات دعاویں میں مشغول رہتے تھے اور جب رات گزر جاتی تھی تو نماز پڑھتے تھے۔

محمد ابن حسن ابن احمد ابن ولید نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: حسین ابن حسن ابن ابان نے حسن ابن سعید کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے سلیمان جعفری سے نقل کیا کہ امام کاظم نے فرمایا: اکیس اور تیسویں شب کو سُرکعت نماز پڑھو کہ جس کی ہر رکعت میں ایک مرتبہ سورہ حمد اور دس مرتبہ قل هو اللہ احد کی قراءات کی جائے۔

میرے والد نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن حسین عطار نے محمد ابن حسین ابن ابو خطاب کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے ابن فضال سے، اس نے ابو جیلہ سے، اس نے رفاحم سے نقل کیا کہ امام جعفر صادق نے فرمایا: شب قدر ہی سال کی ابتداء ہے اور اس کی انہا بھی۔ نیز ہمارے اساتذہ اس بات پر متفق ہیں کہ شب قدر ماہ رمضان کی تیسیویں شب ہے اور اس میں رات کی ابتداء سے اس کی انتہا تک غسل کرنا چاہئے۔

میرے والد نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: سعد ابن عبد اللہ نے احمد بن محمد ابن عیسیٰ کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے علی ابن حم سے، اس نے سیف ابن غیرہ سے، اس نے حسان ابن مهران سے نقل کیا کہ میں نے امام جعفر صادق سے شب قدر کے متعلق سوال کیا تو آپ نے فرمایا: اکیس اور تیسویں شب میں اس کی جستجو کرو۔

﴿۶﴾ چوبیس خصلتوں کی ممانعت: میرے والد نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: سعد ابن عبد اللہ نے ابراہیم ابن ہاشم کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے حسین ابن حسن قرشی سے، اس نے سلیمان ابن جعفر بصری سے، اس نے عبد اللہ ابن حسین ابن زید ابن علی ابن حسین علی ابن علی ابی طالب سے، انہوں نے اپنے والد سے، انہوں نے امام جعفر صادق سے، انہوں نے اپنے اجداد سے، انہوں نے حضرت علی سے نقل کیا کہ رسول خدا نے فرمایا: بلاشبہ اللہ عز وجل چوبیس خصلتوں کو ناپسند کرتا ہے اور تمہیں ان کی ممانعت کی ہے:

۱۔ اسے یہ بات ناپسند ہے کہ تم نماز کے دوران بے کار حرکت کرو۔

۲۔ اسے یہ بات ناپسند ہے کہ تم صدق میں احسان جتاو۔

۳۔ اسے یہ بات ناپسند ہے کہ تم قبروں کے درمیان ہفو۔

۴۔ اسے یہ بات ناپسند ہے کہ تم گھروں میں جھانگو۔

- ۵۔ اسے یہ بات ناپسند ہے کہ تم عورتوں کی اندازہ بانی دیکھو۔ کہا: یہاں ہے پن کا باعث بنتا ہے۔
- ۶۔ اسے یہ بات ناپسند ہے کہ تم جماع کے وقت باتیں کرو کہ اس سے اولادگئی پیدا ہوتی ہے۔
- ۷۔ اسے یہ بات ناپسند ہے کہ تم عشاء کی نماز سے پہلے سوجہ ہے۔
- ۸۔ اسے یہ بات ناپسند ہے کہ تم عشاء کی نماز کے بعد بات چیت کرو۔
- ۹۔ اسے یہ بات ناپسند ہے کہ تم کھل آسمان بغیر لگ کے (برہمنہ حالت میں) غسل کرو۔
- ۱۰۔ اسے یہ بات ناپسند ہے کہ تم کھل آسمان کے نیچے جماع کرو۔
- ۱۱۔ اسے یہ بات ناپسند ہے کہ تم لگ کے بغیر (برہمنہ حالت میں) نہروں میں داخل ہو تو۔ (نیز فرمایا: نہروں میں رہائش اور ساکنیں فرستے ہیں۔)
- ۱۲۔ اسے یہ بات ناپسند ہے کہ حمام میں بغیر لگ کے (برہمنہ حالت میں) داخل ہو جائے۔
- ۱۳۔ اسے یہ بات ناپسند ہے کہ جنچ کی نماز میں اذان اور اقامت کے درمیان بات کی جائے یہاں تک کہ نماز قضا ہو جائے۔
- ۱۴۔ اسے یہ بات ناپسند ہے کہ جب سمندر تلاطم میں ہو تو اس میں سفر کیا جائے۔
- ۱۵۔ اسے یہ بات ناپسند ہے کہ بغیر دیوار کی چھت پر سویا جائے۔ نیز فرمایا: جو شخص بے دیوار چھت کے اوپر سوئے تو میں اس سے بری الذمہ ہوں۔
- ۱۶۔ اسے یہ بات ناپسند ہے کہ کوئی شخص گھر میں اکیلا سوئے۔
- ۱۷۔ اسے یہ بات ناپسند ہے کہ کوئی شخص اپنی حاضرہ بیوی سے جماع کرے۔ اگر وہ ایسی حالت میں جماع کرے اور اولاد کوڑھی پیدا ہو تو اسے اپنے بواکی کو ملامت نہیں کرنی چاہئے۔
- ۱۸۔ اسے یہ بات ناپسند ہے کہ کوئی شخص اپنی بیوی سے جماع کرے جبکہ اسے احتمام ہوا ہو اور اس نے اس احتمام کا غسل جنابت بھی نہ کیا ہو کیونکہ ایسا کرنے کی صورت میں اگر اولاد مجنون پیدا ہو تو اسے سوائے اپنے آپ کے کسی کو ملامت نہیں کرنی چاہئے۔
- ۱۹۔ اسے یہ بات ناپسند ہے کہ کوڑھی سے بات کی جائے مگر یہ کہ بات کرنے والے اور کوڑھی کے درمیان ایک ہاتھ کا فاصلہ ہو۔ نیز آپ نے فرمایا: کوڑھی سے اس طرح دور بھاگو جیسے تم شیر سے فرار اختیار کرتے ہو۔
- ۲۰۔ اسے یہ بات ناپسند ہے کہ جاری نہر کے کنارے پیشاب کیا جائے۔
- ۲۱۔ اسے یہ بات ناپسند ہے کہ کوئی شخص بچل دار درخت کے نیچے پاخانہ پھرے۔
- ۲۲۔ اسے یہ بات ناپسند ہے کہ کوئی شخص کھڑے ہو کر جوتے پینے۔
- ۲۳۔ اسے یہ بات ناپسند ہے کہ کوئی شخص اندر ہیرے گھر میں داخل ہو سوائے اس کے کہ اس کے پاس آگ ہو۔
- ۲۴۔ اسے یہ بات ناپسند ہے کہ نماز کی جگہ پر پھونک ماری جائے۔

نماز جماعت فرادی نماز سے پچیس درجہ افضل ہے: ابوالقاسم عبد اللہ ابن احمد نقیب نے مذکور میں اپنے اجازت

نامہ میں مجھے خبر دی، کہا: ابو حرب نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن احمد نے ابن الٹیسی حافظ سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن ابراہیم نے ہمیں خبر سنائی، کہا: ابن کبیر نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: لیث نے ابوالہادی کے ذریعہ مجھ سے روایت بیان کی، اس نے عبداللہ ابن حباب سے، اس نے ابوسعید خدری سے نقل کیا کہ رسول خدا نے فرمایا: نماز جماعت فرادی نماز سے پچیس درجے افضل ہے۔

نیز میرے والد نے اپنے رسالہ نماز میں کہا ہے کہ جماعت کے ساتھ نماز پڑھنے والا جنت میں فرادی نماز پڑھنے والے سے پچیس درجہ بلند ہوگا۔

**﴿٨﴾** نماز میں اُنتیس خوبیاں پائی جاتی ہیں: احمد ابن ابراہیم ابن الحنف طالقانی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن محمد ابن سعید ہمانی نبی ہاشم کے غلام نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: منذر ابن محمد نے ہمیں خبر سنائی، کہا: جعفر (ایک نسخہ میں ہے ابن محمد ابن احر) نے اباں احر کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، کہا: حسین ابن علوان نے عمر و اہن ثابت کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے اپنے والد سے، اس نے ضمروہ این عجیب سے نقل کیا کہ نبیؐ سے نماز کے متعلق پوچھا گیا تو آپؐ نے فرمایا: نماز شرائع دین میں سے ہے اور اس میں اللہ عزوجل کی خوشنودیاں پائی جاتی ہیں، یہ پیغمبروں کی روشنی ہے اور نمازی کے لئے فرشتوں کی محبت ہے، یہ پہاہیت ہے، ایمان ہے، نور معرفت ہے اور اس سے رزق میں برکت پیدا ہوتی ہے، یہ راحت بدن ہے اور شیطان کے لئے باعث کراہت، کافر کے مقابلہ میں ہتھیار ہے، دعا کی اجابت کا ذریعہ ہے، اعمال کو تقبل کرواتی ہے اور دنیا اور آخرت میں مومنیں کے لئے زادرا ہے۔ یہ مومن اور ملک الموت کے درمیان شفیع ہے، اس کی قبر میں اُنس اور اس کے پہلو میں پکھونا ہے۔ یہ مکفر و نکیر کے لئے جواب ہے اور بندہ کی نماز محسوس میں اس کے سر کا تاج ہوگی، اس کے چہرہ کا نور ہوگی، اس کے بدن کا لباس ہوگی اور اس کے اور جہنم کے درمیان حائل۔ (نماز) مومن اور رب جل جلالہ کے درمیان جلت ہے، اس کے بدن کے لئے جہنم سے نجات ہے، بل صراط پر سے گذرنے کا ذریعہ ہے، جنت کی نجات ہے، حوروں کے لئے مہر ہے اور جنت کی قیمت ہے۔ نماز ہی کے ذریعہ بندہ بلند ترین درجہ پر فائز ہوگا کیونکہ نماز شفیع ہے، تہلیل ہے، تکبیر ہے، تجدید ہے، قدریں ہے، گفتار ہے اور دعا ہے۔

**﴿٩﴾** علم میں اُنتیس خوبیاں پائی جاتی ہیں: میرے والد نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: سعد ابن عبد اللہ نے محمد ابن عیسیٰ ابن عبید یقطینی کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، کہا: ہمارے کچھ ساتھیوں نے مجھ سے امیر المؤمنین سے مرفوع روایت بیان کی کہ رسول خدا نے فرمایا: علم حاصل کرو کہ اس کا سیکھنا نیکی ہے، اس کا درس دینا شفیع ہے، اس کے بارے میں بحث کرنا چاہا ہے، جو شخص لاعلم ہوا سے علم دینا صدقہ ہے، اس کے لائق افراد کے لئے اسے خرچ کرنا خدا کی رضا ہے کیونکہ اس کے ذریعہ حلال و حرام معلوم ہوتے ہیں، اس کی تلاش کی راہ میں چلنے والا جنت کی راہ میں چلتا ہے، یہ وحشت میں (ایک نسخہ میں "وحشت سے" ہے) ہدم اور تہائی میں ساتھی ہے۔ خوشحالی و بدحالی میں یہ رہنمائی کرتا ہے، دشمنوں کے خلاف ہتھیار ہے، دوستوں کی زینت ہے، اس کے ذریعہ اللہ نے قوموں کو اس قدر بلند کیا کہ انہیں خیر کے پیشوادا بنا دیا کہ ان کی اقتدار کی جاتی ہے، ان کے اعمال پر دھیان دیا جاتا ہے اور ان کو انصب اعین فرار دیا جاتا ہے۔

اس کے علاوہ فرشتے ان سے دوستی کرنے کی طرف راغب ہیں، دوران نمازوں سے اپنے پروں کو اس کرتے ہیں اور ان کے لئے ہر شے مغفرت طلب کرتی ہے حتیٰ کہ سمندر کی مچھلیاں اور دیگر جانور، بیباہی درندے اور چوپائے بھی کیونکہ علم دلوں کی حیات، انہی گنگوں کا نور اور کمزور جسموں کی قوت ہے۔ اللہ نے اس کے حامل افراد کو نیکوکاروں کی منزلت دی ہے اور دنیا اور آخرت میں انہیں ابرار کی مخلوقوں میں نشست دے

علم ہی کے ذریعہ اللہ کی اطاعت کی جاتی ہے، اسی کے ذریعہ اس کی معرفت حاصل کی جاتی ہے اور اس کی وحدانیت بیان کی جاتی ہے، علم ہی کے ذریعہ صدر حجی کی جاتی ہے اور اسی کے ذریعہ طالع و حرام میں تیزی کی جاتی ہے۔  
علم امام اعلیٰ ہے اور علی اس کا پیغمبر و کاربہ کے لئے سعادتمندوں کو یہ الہام کرتا ہے اور بدکھتوں کو اس سے محروم کر دیتا ہے۔

﴿۱۰﴾ وہ خصلتیں جن کرے متعلق ابوذر رحمۃ اللہ نے رسول خدا سے سوال کیا: ابو الحسن علی ابن عبد اللہ ابن احمد اسواری مذکرنے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو يوسف احمد ابن محمد ابن قیم حجری مذکرنے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو الحسن عمر وابن حفص نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو محمد عبد اللہ ابن (ایک نسخہ میں سعید ہے) محمد ابن اسد نے بغداد میں مجھ سے روایت بیان کی، کہا: حسین ابن ابراہیم ابو علی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: حسین سعید بصری نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابن جریر نے عطا کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے عقبہ ابن عمید (ایک نسخہ میں عمر ہے) لشی سے نقل کیا کہ حضرت ابوذر رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں: میں رسول خدا کی خدمت میں حاضر ہوا جبکہ آپ مسجد میں اکیلہ تشریف فرماتے ہندا میں نے اس خلوٹ کو غیبت جانا۔ پس رسول خدا نے فرمایا: اے ابوذر، مسجد کے لئے تحریت ہوتی ہے۔  
میں نے عرض کیا: اس کی تحریت کیا ہے؟ آپ نے فرمایا: تم جودو رکعت نماز پڑھو گے وہی اس کی تحریت ہے۔

میں نے عرض کیا: اے اللہ کے رسول، آپ نے مجھ نماز کا حکم دیا ہے تو یہ نماز کیا ہے؟ آپ نے فرمایا: یہ بہترین موضوع ہے کہ جو چاہے کم پڑھے اور جو چاہے زیادہ۔

میں نے عرض کیا: اے اللہ کے رسول، خدا کے نزدیک بہترین عمل کون سا ہے؟ آپ نے فرمایا: اللہ پر ایمان اور اس کی راہ میں جہاد۔

میں نے عرض کیا: رات کا کون سا وقت افضل ہے؟ آپ نے فرمایا: درمیانی شب۔

میں نے عرض کیا: کون سی نماز افضل ہے؟ آپ نے فرمایا: جس کا تنوت طویل ہو۔

میں نے عرض کیا: کون سا صدقہ افضل ہے؟ آپ نے فرمایا: جو شخص شرمند ہو اور وہ اپنی حیثیت کے مطابق کسی بوز ھنقر کو صدقہ دے۔

میں نے عرض کیا: روزہ کیا ہے؟ آپ نے فرمایا: یہ وہ فریضہ ہے جس کا کئی لٹنا اجر دیا جاتا ہے۔

میں نے عرض کیا: کس قسم کے غلام کو آزاد کرنا افضل ہے؟ آپ نے فرمایا: قیمت میں گران ترین ہو اور اپنے خاندان میں نہیں ترین۔

میں نے عرض کیا: کس قسم کا جہاد سب سے افضل ہے؟ آپ نے فرمایا: جو اپنے تیز رفتار گھوڑے کی گوچیں کاٹ دے اور اپنے خون

بہادے۔

میں نے عرض کیا: اللہ نے جو آسمیں آپ پر نازل کیں ان میں سب سے عظیم کون سی آیت ہے؟ آپ نے فرمایا: آیت الکری۔

اس کے بعد آپ نے فرمایا: اے ابوذر، ساتوں آسمان کری کے مقابلہ میں حضن ایک حلقة کی مانند ہیں جو بیابانی زمین پر پھیلا ہو اور عرش کو

کری پر وہ خصیلت حاصل ہے جو بیان کو اس حلقة پر۔

میں نے عرض کیا: اے اللہ کے رسول، نبی کتنے ہیں؟ آپ نے فرمایا: ایک لاکھ چوتیس ہزار۔

مگن بے بیان اپنی پوچھی سے بے پرواہ ہو جانے کی طرف اشارہ ہو کیونکہ ایک بے زمان و فاقد احوال کو گردی کے طرح تحریک کر رہا تھا۔

میں نے عرض کیا: نبی مرسل کتنے ہیں؟ آپ نے فرمایا: تین سوتیرہ جم غفار۔  
میں نے عرض کیا: سب سے پہلے جسی کون تھے؟ آپ نے فرمایا: حضرت آدم۔

میں نے عرض کیا: کیا وہ نبی مرسل بھی تھے؟ آپ نے فرمایا: ہاں! اللہ نے انہیں اپنے ہاتھوں خلق کیا اور ان میں اپنی روح پھوٹکی۔  
اس کے بعد آپ نے فرمایا: اے ابوذر، چار نبیاء سریانی تھے: حضرات آدم، شیعث، اخنوخ۔۔۔ یہی حضرت اور لیس میں علیہم السلام  
اور سب سے پہلے انہی حضرت نے قلم سے لکھا۔ اور حضرت نوح علیہ السلام۔ ان میں سے چار نبیاء عرب تھے: حضرات ہود، صالح، شعیب  
اور تمہارے نبی محمد (صلی اللہ علیہ وسلم)۔ نبی اسرائیل کے پہلے نبی حضرت موسیٰ تھے اور ان کے آخری نبی حضرت عیسیٰ اور دیگر چھ سو نبیاء۔  
میں نے عرض کیا: اے اللہ کے رسول، یعنی کتابیں نازل ہوئیں؟ آپ نے فرمایا: سو کتابیں اور چار کتب۔ حضرت شیعث پر بیجا س صحیفے  
نازل ہوئے، حضرت اور لیس پر تیس صحیفے اور حضرت ابراہیم پر بیس صحیفے۔ یہ تو توریت، زبور، انجیل اور قرآن کو نازل کیا گیا۔

میں نے عرض کیا: حضرت ابراہیم کے صحیفوں میں کیا تھا؟ آپ نے فرمایا: سب کے سب امثال پر مشتمل تھے۔  
ان میں یہ بھی تھا کہ ”اے مغوروں بتلا بادشاہ، میں نے تمہیں اس لئے نہیں بھیجا کہ تم دنیا جمع کرو، بلکہ میں نے تم کو دنیا میں اس لئے بھیجا  
ہے تاکہ کسی ستم رسیدہ کی دعا کو میرے پاس آنے کی ضرورت نہ رہے، کیونکہ میں مظلوم کی دعا کو رہنیں کرتا خواہ وہ دعا کسی کا فرستم رسیدہ کی ہو۔۔۔“  
”ایک عقلمند شخص کے لئے ضروری ہے کہ جب تک وہ مغلوب نہ ہو اپنے اوقات کے کچھ حصے کر دے: ایک حصہ میں اپنے رب عزوجل  
سے مناجات کرے، ایک حصہ میں اپنے نفس کا محاسبہ کرے، ایک حصہ میں اللہ کی مخلوق کے بارے میں غور فکر کرے اور ایک حصہ میں حلال چیزوں  
سے اپنے آپ کو محظوظ کرے کہ یہ وقت دوسرے (تین) حصوں کے لئے معافون ثابت ہو گا اور اس سے دل آسودہ اور شادر ہتا ہے اور وہ آمادہ ہوتا  
ہے۔۔۔“

”عقل شخص پر لازم ہے کہ وہ زمانہ شناس ہو، اپنے مقام کی رعایت کرے اور اپنی زمان کی خفاہت کرے، کیونکہ جس شخص کے لئے کام  
کے مقابلہ میں عمل کافی ہو اس کا کلام کم ہو جاتا ہے اور صرف باعثیٰ باتیں کرتا ہے۔۔۔“  
”عقل شخص پر لازم ہے کہ وہ تین چیزوں کا طالب ہو: اپنی معاش کی اصلاح، زادۂ خرث کی جمع آوری یا جائز کاموں سے لذت حاصل  
کرے۔۔۔“

میں نے عرض کیا: اے اللہ کے رسول، حضرت موسیٰ کے صحیفے میں کیا تھا؟ آپ نے فرمایا: ان کا پورا صحفہ عبرانی میں تھا۔  
اس میں لکھا تھا کہ ”میں تجب کرتا ہوں اس شخص پر جسے موت کا یقین ہے تو وہ کیونکر خوش ہوتا ہے؟ اس شخص پر جسے جہنم کا یقین ہے تو وہ  
کیونکر نہ تھا ہے؟ جس نے دنیا اور اس کی بے شانی کو دیکھا ہے وہ کیونکر اس پر تکمیل کرتا ہے، جو شخص قضا و قدر پر یقین رکھتا ہے وہ کیونکر بے جا تلاش میں  
لگا رہتا ہے؟ جو شخص حساب کتاب پر یقین رکھتا ہے وہ کیونکر عمل نہیں کرتا۔۔۔“

میں نے عرض کیا: اے اللہ کے رسول، جو کچھ حضرات ابراہیم اور موسیٰ کے صحیفوں میں تھا کیا ان میں سے کچھ آپ پر بھی نازل ہوا ہے جو  
ہمارے پاس ہو؟ آپ نے فرمایا: اے ابوذر، یہ پڑھو: قد أفلح من ترسكي و ذكر اسم ربہ فصلی بل تؤثرُون العِبُودَةَ الدُّنْيَا وَالآخِرَةَ  
خیرو أبیقی ان هذا لفی الصحف الاولیٰ صحف ابراہیم و موسیٰ۔ یعنی یقیناً و دلی مراد کو پہنچا جو پاک ہو اور اپنے پروردگار کے نام کا

ذکر کرتا اور نماز پڑھتا رہا۔ بلکہ تم لوگ تو دنیوی زندگی کو ترجیح دیتے ہو حالانکہ آخرت کہیں بہتر اور دریپا ہے۔ بے شک یہیں بات اگلے صحفوں، ابراہیم اور موسیٰ کے صحفوں میں (بھی ہے) (سورہ علق۔ آیات ۱۹۳-۱۹۴) میں نے عرض کیا: اے اللہ کے رسول، مجھے وصیت کیجئے۔ آپ نے فرمایا: میں تمہیں خدا سے تقویٰ کی وصیت کرتا ہوں کہ یہ تمام امور کا سرگرد ہے۔

میں نے عرض کیا: مزید بیان فرمائیں۔ آپ نے فرمایا: تم پر لازم ہے کہ قرآن کی تلاوت کرو اور اللہ کو کثرت کے ساتھ یاد کرو کہ یہ آسمان میں تمہارا ذکر اور رزق میں تمہارے لئے نور و ثابت ہو گا۔

میں نے عرض کیا: مزید بیان فرمائیں۔ آپ نے فرمایا: تم پر جہاد لازم ہے کہ یہ میری امت کی رہبانیت ہے!

میں نے عرض کیا: مزید بیان فرمائیں۔ آپ نے فرمایا: تم پر لازم ہے کہ خاموشی کو طول دو کہ یہ شیطان (ایک نسخہ میں شیاطین ہے) کو دور بھکاتی ہے اور تمہارے دی امور میں معاونت کرتی ہے۔

میں نے عرض کیا: مزید بیان فرمائیں۔ آپ نے فرمایا: زیادہ ہنسنے سے پر ہیز کرو کہ یہ دل کو مردہ کر دیتا ہے اور چہرے کی بشاشت کو ختم کر دیتا ہے۔

میں نے عرض کیا: اے اللہ کے رسول، مزید بیان فرمائیں۔ آپ نے فرمایا: اپنے سے کم تر کی طرف نگاہ کرو اور اپنے سے برتر کی طرف مت دیکھو کہ یہی زیادہ سزاوار ہے کہ مباد اللہ کی تعیین تمہیں ناجائز لگنے گیں۔

میں نے عرض کیا: اے اللہ کے رسول، مزید بیان فرمائیں۔ آپ نے فرمایا: صدر جمی سے کام لو اگر چہ وہ تم سے قطع رحمی کریں۔

میں نے عرض کیا: مزید بیان فرمائیں۔ آپ نے فرمایا: مسکنیوں سے محبت کرو اور ان کی ہمنشینی سے بھی۔

میں نے عرض کیا: مزید بیان فرمائیں۔ آپ نے فرمایا: حق بات کہو چاہے تھی کیوں نہ ہو۔

میں نے عرض کیا: مزید بیان فرمائیں۔ آپ نے فرمایا: خدا کی راہ میں ملامت کرنے والے کی ملامت سے مت ڈرو!

میں نے عرض کیا: مزید بیان فرمائیں۔ آپ نے فرمایا: جو کچھ تم اپنے بارے میں جانتے ہو اُس کی وجہ سے لوگوں سے باز رہو اور لوگوں کے آئندہ کے بارے میں غم ملت کرو۔

نیز آپ نے فرمایا: ایک شخص کے لئے یہی عیوب کافی ہے کہ اس میں تین میں سے ایک بات پائی جاتی ہو: لوگوں کے عیوب کو جانتا ہو گر اپنے انہی عیوب سے ناواقف ہو، لوگوں کی ان باتوں کو شرمناک سمجھتا ہو جو اس میں بھی پائی جاتی ہیں اور اپنے ہمنشین کو ناقص اذیت دیتا ہو۔

اس کے بعد آپ نے فرمایا: اے ابوذر، عقل جیسی کوئی تدبیر نہیں، ذریع جیسی کوئی روک تھام نہیں اور حسن خلق جیسا کوئی حسب نسب نہیں۔

### ﴿۱﴾ کیسوان باب ﴿۱﴾

[اس باب میں تیس سرے انتالیس عدد کے متعلق روایتیں ہیں]

﴿۱﴾ امام علیہ السلام میں تیس علمتیں پائی جاتی ہیں: محمد ابن ابراہیم ابن الحنفی طالقانی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: احمد ابن محمد ابن سعید کوئی نہ ہمیں خبر سنائی، علی ابن حسین ابن علی ابن فضال نے اپنے والد کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی کہ امام علی رضا نے فرمایا: امام میں تیس علمتیں پائی جاتی ہیں: اعلم زمانہ ہوگا، داشمندرِ زمانہ ہوگا، سب سے زیادہ پرہیز کار ہوگا، سب سے زیادہ ہباد ہوگا، سب سے زیادہ عبادت گزار ہوگا، ختنہ شدہ پیدا ہوگا، پاکیزہ ہوگا، اپنے پیچھے کی چیزوں کو ایسے دیکھے گا جیسے اپنے سامنے والی چیزوں کو دیکھتا ہے، اس کا سایہ نہ ہوگا، شکم مادر سے جب زمین پر آئے گا تو اپنی تھیلیوں کے سہارے بیٹھے گا اور شہادتیں کے لئے اپنی آواز بلند کرے گا، اسے احتمام نہیں ہوگا، اس کی آنکھ سو جائے گی مگر اس کا تقب نہیں سوئے گا، (فرشتون سے) باشیں کرنے والا ہوگا، رسول خدا کی زرہ اس کے جسم پر چھوٹی بڑی نہ ہوگی، اس کا پیشتاب و پاخانہ دیکھا نہیں جائے گا اس لئے کہ اللہ نے زمین کو اس کے فاضل ماذ کو نگھنے پر مامور کیا ہے، اس کے جسم سے مشک سے بھی بہتر خوبیوں آئے گی، لوگوں پر ان کی جانوں سے زیادہ حقدار ہوگا اور ان پر ان کے ماں باپ سے زیادہ مہربان ہوگا، اللہ کے لئے سب سے زیادہ خشوع و خضوع کا مالک ہوگا، لوگوں کو جس بات کا حکم دے گا اسے خود انجام دیتا ہوگا، جبکہ جس بات سے ان کو روکے گا اس سے سب سے زیادہ پرہیز کرنے والا ہوگا، اس کی دعا مستحب ہوگی حتیٰ کہ اگر وہ کسی چیزان پر غریب کرے تو وہ بھی دوکھوئے ہو جائے، رسول خدا کے تھیار اور توار ذوالفقار۔ اس کے پاس ہوگی، اس کے پاس ایک صحیحہ ہوگا جس میں قیامت تک کے شیعوں کے نام ہوں گے، ایک صحیحہ ایسا بھی ہوگا جس میں اس کے قیامت تک کے دشمنوں کے نام درج ہوں گے، اس کے پاس "جامعہ" ہوگا یعنی ایسا صحیحہ جس کی لمبائی سترا تھک کے برابر ہوگی کہ اس میں اولاد آدم کی ضرورت کی ہر شے ہوگی، اس کے پاس جزا کبر و جزا صغیر ہوں گے اور یہ بکری اور میمنڈ ہے کی لھائیں ہیں کہ ان میں ہر چیز تحریر ہے حتیٰ خراش کی دہشت، ایک نصف اور ایک تباہی تازیہ (کی تراز) کے متعلق بھی بتایا گیا ہے اور یہ کہ امام کے پاس مصحف فاطمہ ہوگا۔

(ایک روایت میں یہ بھی ہے کہ امام کو روح القدس کی تائید حاصل ہوتی ہے، اس کے اور اللہ کے درمیان فوراً کاستون ہوتا ہے کہ جس میں وہ بندوں کے اعمال دیکھتا ہے اور ہر اپنے عطا کیے گئے طریقے سے ہر ضرورت کی چیز کا اس میں مطالعہ کرتا ہے۔)

امام جعفر صادق نے فرمایا: ہم پر کشف ہوتا ہے تو ہم جان جاتے ہیں، ہم سے پوشیدہ رکھا جاتا ہے تو ہم نہیں جان پاتے۔ نیز امام پیدا ہوتا ہے اور اس کی بھی اولاد ہوتی ہے، وہ صحت یا بے توپیا رہی، وہ کھاتا ہے، پیتا ہے، پیشتاب پھرتا ہے، پانچانہ کرتا ہے، خوش ہوتا ہے، غمگین ہوتا ہے، بستا ہے، روتا ہے، اسے موت آتی ہے، اس کی قبر ہائی جاتی ہے اور اس کی زیارت کی جاتی ہے تو اسے جانا جاتا ہے۔ اس کی دو ولییں ہیں: علم اور مستحب الدعوات ہوتا۔ اسی طرح وہ پیش آنے والے حادثات کو از قبول جان لیتا ہے اور یہ وہ میراث ہے جو امام کو رسول خدا سے آباؤ اجداد کے ذریعے ملی ہے اور رسول خدا کو جیرتکان نے علام الغیوب کی طرف سے لا کر دی۔

نبیؐ کے بعد گیارہ کے گیارہ اماموں کو قتل کیا جائے گا، کچھ توارے قتل کیے جائیں گے اور یہ امیر المؤمنین ہیں اور امام حسین ہیں جبکہ باقی اماموں کو زہر سے شہید کیا جائے گا اور یہ چیز فی الحقيقة ان کے ساتھ پیش آتی ہے۔

وہ بات حق نہیں ہے جسے غالی اور منظوظ افراد -- خدا ان پر لعنت کرے -- بیان کرتے ہیں۔ اس لئے کہ یہ لوگ کہتے ہیں کہ انہیں حقیقت میں قتل نہیں کیا جائے گا بلکہ ان کے امور میں لوگوں کو غلط فہمی ہو گئی ہے حالانکہ وہ لوگ جھوٹ کہتے ہیں، کیونکہ کسی بھی یا جھوٹ خدا کے امور میں لوگ غلط فہمی کا شکار نہیں ہوئے مگر صرف حضرت عیسیٰ اہن مریم کے سلسلے میں لوگ غلط فہمی میں بستا ہیں اس لئے کہ انہیں زمین سے زندہ نہ ہوا گیا ہے، آسمان و زمین کے بیچ ان کی روح قبض کی گئی تھی اور آسمان پر بلند ہونے کے بعد ان کی روح ان کو لوتا دی گئی تھی اور یہی اللہ عزوجل کا قول ہے: إذ قال الله يا عيسى اني متوفيك و رافعك إلى جس وقت خذاني فرمادي كاۓ عيسيٰ! میں تمہاری مدت پوری کرنے والا ہوں اور تم کو اپنی طرف اٹھانے والا ہوں (سورہ آل عمران- آیت ۵۵) اسی طرح اللہ عزوجل نے حضرت عیسیٰ کا قول عیسیٰ کا قول نقل کیا ہے: وَكُنْتَ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا مَا دُمْتَ فِيهِمْ فَلَمَّا تَوَفَّيْتِكَ سَكَنَ اَنْتَ الرَّقِيبُ عَلَيْهِمْ وَأَنْتَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ اور جس وقت تک میں اُن کا گواہ رہا پھر جب تو نے میری مدت (قیام) پوری کر دی تو تو اُن کا نگران تھا اور تو تھرے سے پوری اطلاع رکھنے والا ہے۔ (سورہ مائدہ- آیت ۷۷)

جبکہ آئندہ علیہم السلام کے بارے میں حد سے تجاوز کرنے والے کہتے ہیں کہ جب حضرت عیسیٰ کے متعلق لوگ غلط فہمی کا شکار ہو سکتے ہیں تو ائمہ کے سلسلہ میں ایسا کیوں نہیں ہو سکتا؟! اس کے جواب میں جو بات کہی جاسکتی ہے وہ یہی ہے کہ حضرت عیسیٰ تو بیغیر باپ کے پیدا ہوئے تھے تو اماموں کے لئے بیغیر باپ کے پیدا ہونا کیونکہ ممکن نہیں جبکہ اس سلسلہ میں تو وہ اپنے مذهب (قانون) کے اخبار کی جسارت نہیں کرتے، خدا اس بارے میں اُن پر لعنت کرے۔

جب تمام انبیاء الہی اور اس کی جیتن ماں باپ سے پیدا ہوتے ہیں اور اُن میں سے صرف حضرت عیسیٰ بیغیر باپ کے پیدا ہوئے تھے تو پھر یہ بھی ممکن ہے کہ لوگوں کو حضرت عیسیٰ کے بارے میں کوئی غلط فہمی ہو جبکہ کسی اور نبی یا جھوٹ خدا کے بارے میں نہیں بالکل اسی طرح جیسے حضرت عیسیٰ کے لئے بیغیر باپ کے پیدا ہونا ممکن ہے مگر دیگر کسی نبی یا جھوٹ خدا کے لئے نہیں۔ وہ حقیقت اللہ عزوجل اپنے مذهب (قانون) کے اخبار کی جسارت نہیں دیتا چاہتا ہے تاکہ یہ جان لیا جائے کہ اللہ عزوجل برے پر قادر ہے۔

﴿۲﴾ ماه رمضان ہمیشہ تیس دن کا ہوتا ہے اور اس سے کم ہر گز نہیں: میرے والدے ہم سے روایت بیان کی، کہا: سعد ابن عبد اللہ، عبداللہ ابن جعفر تیری، محمد ابن یحییٰ عطّار اور احمد ابن اہن اور یہیں۔ سب نے۔ ہم سے روایت بیان کی، کہا: احمد ابن محمد ابن عیسیٰ اور محمد ابن حسین ابن ابو خطاب نے محمد ابن سنان کے ذریعہ سے روایت بیان کی، اس نے حذیفہ ابن مسحور سے، اس نے معاذ ابن کثیر سے کہ اس کو معاذ ابن مسلم ہر ہبھی کہا جاتا ہے نقل کیا کہ امام حضرت صادق نے فرمایا: ماه رمضان تیس دن کا ہوتا ہے اور بخدا کبھی اس سے کم نہیں ہوتا۔ محمد ابن علی ابن ماجلویہ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: علی ابن ابراہیم ابن ہاشم نے اپنے والد کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے یاسر خادم سے نقل کیا کہ میں نے امام رضا سے عرض کیا: کیا رمضان کا مہینہ نہیں وہ کا ہو سکتا ہے؟ آپ نے فرمایا: رمضان کا مہینہ تیس دن سے کم ہرگز نہیں ہوتا۔

محمد ابن علی ابن ماجلویہ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: میرے بیچا محمد ابن ابو القاسم نے احمد ابن ابو عبد اللہ برتری کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے ابو الحسن علی ابن حسین رقی سے، اس نے عبداللہ ابن جبل سے، اس نے معاویہ بن عمار سے، اس نے حسن ابن عبداللہ سے، اس نے اپنے اجادوں سے، اس نے اپنے جد امام حسن علی ابن ابی طالب سے نقل کیا کہ ایک یہودی رسول خدا کی خدمت القدس میں حاضر ہوا اور آپ سے

چند مسائل دریافت کیے کہاں میں سے ایسے مسئلہ یہ تھا کہ اللہ نے آپؐ کی امت پر دن کے وقت تیس دن کے روزے کیوں فرض کیے ہیں جبکہ دیگر امتوں پر اس سے زیادہ فرض کیے ہیں؟! نبیؐ نے فرمایا: جب حضرت آدمؑ نے اس درخت سے کھایا تھا تو وہ چیز آپؐ کے پیش میں تیس دن رہی تھی للہ اللہ عزوجل نے ان کی ذریت پر تیس دن بھوک و بیاس میں رہنا فرض قرار دیا۔ اب ان کے درمیانی وقت میں لوگ جو کھاتے ہیں تو ان پر اللہ عزوجل کا فضل و میراثی ہے۔ چنانچہ حضرت آدمؑ پر اس طرح فرض تعالیٰ یہی فرض میری امت پر بھی عائد کیا گیا۔

اس کے بعد رسول خدا نے اس آیت کی تلاوت فرمائی: کتب عليکم الصیام کما کتب على الذین من قبلکم لعلکم تتفقون۔ ایامًاً معدوداتٍ تم پر روزہ رکھنا اسی طرح واجب کیا گیا ہے جس طرح تم سے اگلوں پر فرض کیا گیا تھا کہ تم پر ہیز گار بُو۔ گئی کے دن ہیں (سورہ بقرہ۔ آیت ۱۸۳-۱۸۴) اس یہودی نے کہا: اے محمدؐ آپؐ نے بالکل درست فرمایا۔

محمد ابن موسیٰ متولؑ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن عبد اللہ کوفی نے موسیٰ (ایک نجی میں محمد ہے) اتنے عمران نجی کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے اپنے بھیجا حسن ابن یزید نوٹلی سے، اس نے علی ابن حمزہ سے، اس نے ابوالصیر سے نقل کیا کہ میں نے امام جعفر صادقؑ سے اللہ عزوجل کی اس آیت و لشکملوا العدة اور (وہ چاہتا ہے کہ) تم لوگ گئی کو پورا کرو (سورہ بقرہ۔ آیت ۱۸۵) کے متعلق سوال کیا تو آپؐ نے فرمایا: تیس دن۔

میرے والد اور محمد ابن حسن ابن ولیدؑ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: سعد ابن عبد اللہ نے محمد ابن حسین ابن ابو خطاب کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے محمد ابن اساعیل ابن بزیع سے، اس نے محمد ابن یعقوب ابن شعیب سے نقل کیا اس نے اپنے والد سے کلام جعفر صادقؑ نے ایک طویل حدیث میں فرمایا: ماہ رمضان تیس دن کا ہوتا ہے اس لئے کہ اللہ عزوجل نے فرمایا: و لشکملوا العدة (ایک نجی میں ہے الکاملة التامة فرمایا: تیس دن) اور کامل پورے کو کہتے ہیں۔

احمد ابن حسنقطان نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: احمد ابن عبد اللہ ابن جبیب کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے تمیم ابن بہلول سے، کہا: ابو معاویہ نے اساعیل ابن مهران نے تجی این رکریاتقطان نے مکرا ابن عبد اللہ ابن جبیب کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے محمد کم تکلیف عائد کی ہے للہ انہیں پورے دن میں پانچ نمازیں پڑھنے کو کہا ہے، ہر ہزار درہم میں سے چھپس درہم نکالنے کو کہا ہے (زکوٰۃ) اور سال بھر میں انہیں تیس دن روزے کرکھنے کو کہا ہے، ان (ذکر و دو اجرات) میں سے ہر اک ایک جمعت ہے جبکہ لوگ اس سے زیادہ پر قادر ہیں۔

مؤلف کتاب فرماتے ہیں: ماہ رمضان کے متعلق شیعوں کے خواص اور صاحبان بصیرت کا عقیدہ ہے کہ یہ تیس دن سے کم ہر گز نہیں ہوتا اور روایتیں بھی قرآن کے موافق ہیں لیکن ہمسنت کی روایتوں کے مخالف۔ اب جو کمزور عقیدہ کے حامل شیعوں نے ان روایت کی طرف رجوع کیا ہے جو تقویٰ میں وارد ہوئی تھیں کہ رمضان کا مہینہ بھی دیگر مہینوں کی مانند کم وزیادہ ہوتا ہے تو انہوں نے تقویٰ کیا ہے جس طرح کہ مخالفین سے تقویٰ کیا جاتا ہے لیکن پھر بھی وہ بات نہیں کہی گئی کہ جس کے قائل مخالفین ہیں۔ ولاقوٰۃ الاباللہ۔

(شرح: یہ واضح ہے کہ ماہ رمضان بھی عربی سال کے مہینوں کی طرح بھی ۲۹ دن کا ہوتا ہے اور یہ نہیں ہو سکتا کہ مہینہ کے گردش کے دوران وہ لگھتے نہیں۔ جو لوگ ہر ماہ کی نظری وضع سے واقف ہیں ان پر یہ امر پوشیدہ نہیں اور کسی حد تک عام لوگ بھی اس کو محسوس کرتے ہیں۔ یہ احادیث جو مادے

رمضان کو پورے تھیں دن کا قرار دیتی ہیں اور اس میں کسی کسی نہیں جانتیں ان کو سمجھنے کی ضرورت ہے۔ یہ بات طے ہے کہ ان احادیث کے مقصود اور شیخ صدق کا نقطہ نظر کہ ان کو انہوں نے قابل اعتماد قرار دیا ہے اور ان کے موضوع کو شیعہ عقائد کہا ہے اور اس کی مخالفت کو شیعہ شیعوں کا خیال سمجھا جائے کہ ان کو نہیں تلقیہ پر محول کرنا چاہئے۔

ایسا نہیں ہے کہ ماہ رمضان و علم جنوم کے نقطہ نظر سے اور صرف کے قاعدے کی بناء پر ہم دونوں کا شمار کریں۔ جیسا کہ صحیح اور علم دین کے مابرین بیان کرتے ہیں۔ بلکہ یہاں تو ایک حکم شرعی بیان کرتا ہے یا اس سبب کو بیان کرتا ہے کہ شریعت میں اس کے مطابق حکم دیا گیا ہے اور اس طبق سے یوں کہنا چاہئے کہ ان احادیث سے مقصود یوم الشک کی کیفیت بیان کرتا ہے یعنی جب کبھی باطل یا موسم کی خرابی کی وجہ سے ماہ رمضان کے آخری دن اور ماہ شوال کے پہلے دن میں اشتباہ و اتع ہو جائے تو پھر اسے ماہ رمضان کی بانانا چاہئے اور روزہ رکھنا چاہئے۔ اور یہ حکومت کی مشینی اور خلافتے جو کہ فیصلوں کی طرف ایک کنایہ ہے جو غیر ذمہ دار اور اجرت یافتہ گواہوں کی بنا پر مشتبہ دونوں کو عید فطر قرار دیا کرتے تھے اور روزہ نہیں رکھتے تھے۔

(یہ ایک عام خیال ہے کہ اگر سید مشارو ز جمعہ کو ہو تو حکومت پر بھاری ہوتی ہے لہذا اہل حکومت یہ کیا کرتے تھے کہ جموں گواہیاں دلو اکر عید کا دن ہمادیتے تھے اور بزرگم خود وہ عید ان کے لئے بھاری ثابت نہیں ہو سکتی تھی۔ یہ مناظر آج کل بھی دیکھنے میں آتے ہیں کہ اب سے تقریباً ۲۵ سال پہلے کا واقعہ ہے کہ جب عرب دنیا کے مسلمانوں کے ایک علاقوں میں ۲۸ روزے ہونے کے بعد اگلے روز باقاعدہ گلی گلی یا اعلان ہوا کہ رمضان کے پہلی کے چاند میں غلطی ہوئی ہے پہلا روزہ جھوٹ گیا لہذا اب ۲۹ روزے ہو چکے ہیں اور آج یوم السعید ہے مسلمان بعد میں ایک روزے کی قضا کریں۔ سرکاری طور پر ہر جگہ نماز عید بھی ادا کی گئی۔ شیعہ حضرات نے خوشی سے روزہ رکھا اور جب ان کی عید ہوئی تو نماز عید منعقد نہیں کر سکئے کیونکہ وہ حکومت کی مخالفت ہو جاتی۔ آج جب نامنہاد نہیں آزادی کا ذکر کیا جا رہا ہے شیعوں کا یہ حال ہے تو پھر بھلانوں کے پیاسے حکمرانوں کے دور میں کس ترقیت اپنے کی ضرورت ہو گی۔ (ترجمہ مشرح)

چنانچہ کافی روایات کے مطابق جو اس موضوع پر ہیں یہ بات واضح ہو جاتی ہے۔ امام ششم علیہ السلام فرماتے ہیں ایک روز جب میں خلیفہ ابو العباس سناح کے پاس تھا اور لوگوں نے دستِ خوان لگوایا اور مجھے بھی دعوت طعام دی۔ مجھے معلوم تھا کہ یہ ماہ رمضان کا آخری دن ہے اور وہ اس بہانے مجھے قتل کرنا چاہتا تھا لیکن میں نے ازرو نے تلقیہ افظار کر لیا کیونکہ ماہ رمضان کا ایک دن روزہ کھول لیتا اور اس کی قضا کر لیتا اس سے بہتر تھا کہ وہ مجھے دین کا عمومی مخالف شمار کر کے میری گردن اڑا دیں۔ اور ان احادیث کے لئے دوسری توجیہات بھی ہو سکتی ہیں۔ جن کو سید نعمت اللہ جزاً ری نے زہرا الریق کی جلد و (۲) میں نقل کیا ہے۔ ہم ازروے وضاحت میں عبارت ہی نقل کیے دیتے ہیں۔

حدیث ماہ رمضان کا افادہ نقش نہیں ہے کیونکہ اس کا ظاہر ہر غلطات کی ایک جماعت اور اہل سنت کے موافق ہے۔ اور اسی جماعت سے اسے تلقیہ اور متعدد تاویلات پر حمل کیا گیا ہے جو اس کے بارے میں کی گئی ہیں۔ (یہ کلام شیخ صدق کی گفتگو کے مخالف ہے کہ ان روایات کو شیعہ عقیدے موافق اور مخالف تلقیہ جانا اور ظاہر میں بھی ایسا ہی ہے)

جو کچھ شیخ اور دیگر کچھ علماء کہتے ہیں اس سے پابندی کی نظری ہی ہوتی ہے یعنی اس کا کوئی داعیٰ نقصان نہیں ہے۔

(یہ توجیہ روایات کی مخالف ہے اور بالخصوص اس توجیہ کی جو شیخ صدق نے کی ہے)

اور اس میں سے ایک یہ ہے کہ حدیث کو اکثر رحمول کیا جائے یعنی اکثریت تمام ہونے کی بواور اس میں سے ایک یہ ہے کہ اشتباہ کے موقع پر آخر ماہ میں چاند نہ کیجئے سکنے پر واجب یہ ہے کہ ماہ کو مل سمجھا جائے اور اسی طرح اول ماہ میں اشتباہ یعنی یوم الشک کے روزہ کے ترجیح دینے کے بارے میں اور ان میں سے ایک یہ ہے کہ نفس الامر میں نص واقع نہیں ہو گا چاہے روایت بلاں میں نظری ہوئی ہو۔ پس جب ماہ شعبان کو مل ہو جائے اول ماہ رمضان ہے اسی طرح امکان ہے کہ آخر شعبان بھی مشتبہ ہو جائے تو اس وقت شعبان کے مل ہونے کا ہی حکم لگایا جائے گا۔ پس یقیناً کہ اس کا آخری نفس الامر میں اول ماہ رمضان مانا جائے گا اور ہر چند کہ اس کی قضاہ واجب نہیں ہے اور شاید یہی ابن بابویہ کی مراد ہے جیسا کہ وہ فرماتے ہیں (یہ توجیہ ہری پیچیدہ مہم اور قابل غور ہے) اور ایک بات یہ کہ ثواب وفضیلت میں کوئی کی واقع نہیں ہوتی خواہ بحسب رؤیت کم بھی ہو اور اس میں سے ایک یہ ہے کہ اس پر کمی کا اطلاق کرنا جائز نہیں ہے کیونکہ نفس (کمی) ایک بڑی صفت ہے جیسا کہ وارہوا ہے قرآن پر مخلوق کے اطلاق کی نہیں ابہام کے لئے یہاں مخلوق سے مراد مکنہ دب ہے۔ اور اس میں سے ایک یہ ہے کہ مراد یہ ہے کہ نامکمل مبنیے کے روزے مکمل مبنیوں کے روزوں کے برابر نہیں ہو سکتے چنانچہ ایک روز کی قضاہ واجب ہے اور اس میں ایک یہ بھی ہے کہ ہرگز سے مراد طویل زمانہ ہے کیونکہ ہرگز کے معانی میں سے ایک معنی زمانہ طویل بھی ہیں۔ زہر الریح کا کلام ختم ہوا۔

﴿۳﴾ کتاب و سنت کے مطابق حرام قرار دی جانے والی شرمگاهیں چونتیس ہیں: ابو محمد حسن ابن حمزہ ابن علی

ابن عبد اللہ ابن محمد ابن حسن ابن علی این حسین این علی این ابی طالب نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن یزاد اور ہم سے روایت بیان کی، کہا: عبد اللہ ابن احمد ابن محمد کوئی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو سعید سبل این صالح عباسی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابراہیم ابن عبد الرحمن اعلیٰ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: امام موسیٰ کاظم نے اپنے والد بزرگوار امام جعفر صادق کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، کہا: میرے والد سے ان شرمگاہوں کے متعلق سوال کیا گیا جنہیں قرآن میں حرام قرار دیا گیا ہے اور ان کے متعلق بھی جنہیں سنت رسولؐ میں حرام قرار دیا گیا ہے تو آپ نے فرمایا: اللہ عزوجل نے چونتیس قسم کی عورتیں حرام قرار دی ہیں کہ ان میں سے سترہ کا ذکر قرآن میں آیا ہے اور سترہ کا ذکر سنت میں:

قرآن کی حرام کردہ: زنا، اللہ عزوجل فرماتا ہے: ولا تقربوا الزنا اور زنا کے قریب مت جاؤ (سورہ نبی اسرائیل۔ آیت ۳۲)، باپ کی بیوی۔ اللہ عزوجل فرماتا ہے: ولا تنكحوا ما نكح آبااؤكم من النساء و امهاتكم ... جن عورتوں سے تمہارے باپوں نے نکاح کیے ہیں تم ان سے نکاح مت کرو اور تمہاری ماوں سے، تمہاری بہنوں سے، تمہاری بھنوں سے، تمہاری بیویوں کی ماوں سے، بھائی کی بیٹیوں (بھتیجیوں) سے، بہن کی بیٹیوں سے، تمہاری رضائی ماوں سے، تمہاری رضائی بہنوں سے، تمہاری بیویوں کی ماوں (ساس) سے اور تم نے اپنی جن بیویوں سے بہسٹری کر لی ہے ان کی ان بیٹیوں سے جو تمہاری گود میں ہیں، البتہ اگر بہسٹرنیں ہوئے تو تم پر کوئی گناہ نہیں اور تمہارے صلبی لڑکے (پوچل، نواسوں وغیرہ) کی بیویوں سے اور وہ بہنوں سے ایک ساتھ نکاح کرنا مگر جو ہو پکاہ و معاف ہے۔ (سورہ نساء۔ آیت ۲۷)، حافظہ سے یہاں تک کہ وہ پاک ہو جائے، اللہ تعالیٰ فرماتا ہے: ولا تقربوهن حتیٰ يطهرون ان سے مقابہ نہ کرنا یہاں تک کہ وہ پاک ہو جائیں (سورہ بقرہ۔ آیت ۲۲۲)، اعتکاف میں مباشرت کرنا، اللہ عزوجل فرماتا ہے: ولا تباشرونهن واتم عاكفون في المساجد۔ اور ان سے مباشرت نہ کرنا جبکہ تم اعتکاف میں ہو (سورہ بقرہ۔ آیت ۱۸۷)

سنت میں حرام کر دہ: ماہ رمضان میں ان کے وقت ہم سترہوں نے سے، لاعان کے بعد ملائکہ سے، دوران عدت نکاح کرنے سے،

حرام کی حالت میں نکاح کرنے یا کرانے سے، جس عورت کے شوہرنے اس کو ظہر کیا ہو تو کفارہ سے پہلے وہ عورت حرام ہے، مشرک عورت سے نکاح کرنے سے، اس عورت سے نکاح کرنے سے کہ جس کو وہ مردو مرتبہ مدد کے ساتھ طلاق دے چکا ہو، آزاد عورت پر کنیر سے نکاح کرنے سے، مسلمان عورت کے اپنی زوجت میں ہوتے ہوئے ذمی عورت سے نکاح کرنے سے، اس عورت سے نکاح کرنے سے کہ جس کی پہلو بھی یا غالباً پہلے سے اس کے نکاح میں ہو، آقا کی اجازت کے بغیر کنیر سے نکاح کرنے سے، کنیر سے نکاح کرنے سے جبکہ آزاد عورت سے نکاح کرنا ممکن ہو، تقسیم سے پہلے ایسا یہ لوگوں سے نکاح کرنے سے، مشرک لوگوں سے نکاح کرنے سے، استبراء سے پہلے خریدی ہوئی لوگوں سے نکاح کرنے سے اور مکاتبہ سے نکاح کرنے سے کہ جس نے مکاتبہ کا کچھ حصہ ادا کر دیا ہو۔

الله تبارک و تعالیٰ نے لوگوں پر دو جمیون کیے درمیان پیشیں نمازیں فرض کی ہیں: احمد ابن جعفر (رض) ہمدانی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: علی ابن ابراہیم ابن ہاشم نے اپنے والد کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے حماد ابن عیین سے، اس نے حریز سے، اس نے رُرارہ سے نقل کیا کہ امام باش رنے فرمایا: اللہ تبارک و تعالیٰ نے دو جمیون کے درمیان پیشیں نمازیں فرض کی ہیں کہ ان میں سے ایک نماز کو باجماعت فرض کیا ہے اور وہ نماز جمعہ ہے۔

### بائیسو ان باب ﴿۱﴾

[اسے باب میں چالیس سے لے کر سو عدد کے متعلق روایتیں ہیں]

شراب پینے والے کی نماز چالیس دن تک قبول نہیں ہوتی: محمد ابن حسن ابن ولید نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن حسن صفار نے معاویہ ابن حییم کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے محمد ابن ابی غیرے سے، اس نے ابا ابی عثمان سے، اس نے فضیل ابن یسار سے نقل کیا کہ ابا محمد باش رنے فرمایا: جو شخص شراب پیتا ہے اس کی نماز چالیس دن تک قبول نہیں ہوتی جبکہ اگر ان دونوں میں کوئی شخص نماز نہ پڑھے تو اس کے عذاب میں نماز نہ پڑھنے کے عذاب کا (بھی) اضافہ ہو جائے گا۔

ایک روایت میں منقول ہے کہ شراب پینے والے کی نماز آسمان و زمین کے درمیان بُرکی رہتی ہے، لہذا جب وہ تو بکرتا ہے تو اس کو واپس لوٹا دی جاتی ہے۔

روزہ کی چالیس اقسام: میرے والد نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: سعد ابن عبداللہ نے قاسم ابن محمد اصحابی کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے سلیمان ابن داؤد مقرری سے، اس نے سفیان ابن عینیہ سے، اس نے زہری سے نقل کیا کہ میں امام زین العابدین کی خدمت میں حاضر ہوا تو آپ نے مجھ سے کہا: اے زہری، کہاں سے آ رہے ہو؟ میں نے عرض کیا: مسجد سے آ رہا ہوں۔ آپ نے فرمایا: تم لوگ کس سلسلے میں گفتگو کر رہے تھے، میں نے عرض کیا: ہمارا موضوع بحث روزہ تھا اور میری اور میرے ساتھیوں کی رائے یہ تھی: تھری کہ ماہ رمضان کے روزوں کے علاوہ کوئی روزہ واجب نہیں تو آپ نے فرمایا: اے زہری! تم لوگوں کی رائے صحیح نہیں ہے، اس لئے کہ روزہ کی چالیس اقسام یہیں کہ ان میں سے دس قسمیں واجب روزوں کی ہیں جیسے ماہ رمضان کے روزے واجب ہیں، ان میں سے دس قسمیں حرام روزوں کی ہیں، چار قسموں میں انسان مختار ہے کہ چاہے تو روزہ رکھے اور اگر چاہے تو نہ رکھے، اذن (اجازت) کی تین قسمیں ہیں، تادیب کا روزہ، مباح روزہ، روزہ سفر اور بیاری کا روزہ۔

میں نے عرض کیا: تفصیل بیان فرمائیں کہ میں آپ پر قربان۔ آپ نے فرمایا:

واجب روزے:

۱. ماہ رمضان کے روزے۔

۲. جو شخص ماہ رمضان میں ایک دن جان بوجھ کر روزہ نہ رکھ کر تو اس پر سلسل دو ماہ روزہ رکھنا واجب ہے۔

۳. قتل خطائی میں لگاتار دو ماہ روزہ رکھنا واجب ہے بشرطیک غلام آزاد نہ کر سکتا ہو۔ اللہ تبارک تعالیٰ فرماتا ہے: و من قتل مؤمناً خطأ فتحرير رقبة مؤمنة و دية مسلمة إلى أهله او جو شخص غلطی سے کسی مومن کو قتل کر دے تو اس کے ذمہ ایک ایمان دار غلام کو آزاد کرنا ہے اور پورا خون بھا اس (مقتول) کے ورثاء کو دینا (سورہ نساء۔ آیت ۹۲) نیز فرمایا: فَمَنْ لَمْ يَجْدِ فَصِيامَ شَهْرِيْنَ مُتَابِعِيْنَ . پھر جس کو غلام آزاد کرنا میسر نہ ہو تو اس کے ذمہ متواتر ۲ ماہ کے روزے ہیں (سورہ نساء۔ آیت ۹۲)

۴. اسی طرح ظہار کے کفارہ میں لگاتار دو ماہ روزہ رکھنا اس شخص کے لئے کہ جو غلام آزاد نہ کر سکتا ہو واجب ہے۔ اللہ تبارک تعالیٰ فرماتا

بے: وَالَّذِينَ يَظْهَرُونَ مِنْ نِسَائِهِمْ ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا قَالُوا فَتُحْرِيرُ رِقَبَةٍ مِّنْ قَبْلِ أَنْ يَتَمَاسَّا ذَلِكُمْ تَوْعِظُونَ بِهِ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خبیر فمن لم يجد فصيام شهرين متتابعين من قبل أن يتماسا. اور جو لوگ تم میں سے اپنی عورتوں سے ظہار کریں پھر جو کچھ وہ کہہ چکے اس کا مدارک کرنا چاہیں تو قبل اس کے کہنوں مبارکت کریں ایک نلام آزاد کرنا لازم ہے۔ (سورہ مجادلاہ۔ آیت ۳)

۵۔ تم کے کفارہ کے طور پر تین دن روزہ رکھنا واجب ہے بشرطیکو و کھانا نکھلانا سہتا ہو۔ اللہ تبارک و تعالیٰ فرماتا ہے: فمن لم يجد فصيام ثلاثة أيام ذلك كفارة أيمانكم إذا حلفتم . اور جسے یہ میسر نہ ہو تو تین دن کے متواتر روزے رکھنا۔ یہ تہاری قسموں کا کفارہ ہے کہ جب تم کپی قسم کرچکے ہو (سورہ مائدہ۔ آیت ۸۹) یہ روزے پے در پے رکھنے ہیں جلد احمد نہیں!

۶۔ حالت احرام میں سرتاشیت کی اذیت سے بچ کاروزہ واجب ہے۔ اللہ تبارک و تعالیٰ فرماتا ہے: فمن كان منكم مريضاً أو به أذى من رأسه ففديه من صيام أو صدقة أو نسك . پھر تم میں سے جو شخص مریض ہو یا اس کے سر میں کسی قسم کی تکلیف ہو تو اس کا بدلہ روزے یا خیرات یا قربانی ہے (سورہ بقرہ۔ آیت ۱۹۲) البتہ اس میں بتا شخص کو اختیار ہے کہ ان میں سے جو مناسب سمجھے انجام دے، لیکن اگر روزہ رکھنے تو تین روزے رکھے۔

۷۔ حج جمیع کی قربانی کاروزہ واجب ہے بشرطیک قربانی نہ کر سکتا ہو۔ اللہ تبارک و تعالیٰ فرماتا ہے: فمن تمعن بالعمرة إلى الحج فما استيسر من الهدى فمن لم يجد فصيام ثلاثة أيام في الحج و سعة إذا رجعتم تلك عشرة كاملة . پس جو شخص عمرہ کو حج سے ملا کر فائدہ اٹھانا چاہے تو قربانی جو میسر آجائے (کر دے) اور جس کو میسر نہ ہو تو حج کے دنوں میں تین دن روزے رکھے اور جب تم واپس آ جاؤ تو سات دن کے۔ یہ سب ملا کر دس ہوئے (سورہ بقرہ۔ آیت ۱۹۶)

۸۔ (احرام کی حالت میں) شکار کے کفارہ کے طور پر روزہ رکھنا واجب ہے۔ اللہ تبارک و تعالیٰ فرماتا ہے: من قتلَهُ مِنْكُمْ مَتَعَمِّدًا فبحزاءٍ مثُلَّ مَا قُتِلَ مِنَ النَّعْمَ يُحْكَمُ بِهِ ذُو اَعْدَلِ مِنْكُمْ هُدَيَا بِالْعُلُوِّ الْكَعْبَةَ أَوْ كَفَارَةً طَعَامٌ مَسْكِينٌ أَوْ عَدْلٌ ذَلِكُ صِيَامًا . اور تم میں سے جو جان بوجھ کر شکار کو قتل کرے گا تو اس کا بدلہ چوپا یوں میں سے ویسا ہی ہے، جیسا کہ اس نے قتل کیا۔ جس کے بارے میں تم میں سے دو منصف حکم لگاویں اور یہ قربانی کیعہ پہنچائی جائے گی یا کفارہ ہو گا مسکینوں کو کھانا کھلانا یا اسی تعداد میں برابر روزے رکھنا۔ (سورہ مائدہ آیت ۹۵) اس کے بعد آپ نے فرمایا: کیا تمہیں معلوم ہے کہ عدل ذلک صیاماً کا کیا مطلب ہے، اے زہری؟ میں نے عرض کیا: مجھے نہیں معلوم۔ آپ نے فرمایا: شکار کی قیمت نکال کر اس کی گندم مخربی جائے گی، اس کے بعد اس گندم کو صاع صاع کر کے تولا جائے گا اور ہر نصف صاع کے بدلہ ایک روزہ رکھا جائے گا۔

۹۔ تذرکاروزہ واجب ہے۔

۱۰۔ اعتکاف کاروزہ واجب ہے۔

#### حرام روزے:

۱۔ عید فقط کاروزہ۔

۲۔ عید الاضحیٰ کاروزہ

۲۵۔ ایام تشریق کے تین روزے۔ (۱۱ سے ۱۳ اذیٰ الحجّ)

۶۔ جس دن کے متعلق شک ہو۔ (کہ آیار مصان کی پہلی تاریخ ہے یا شعبان کی تسویں) اس دن ہمیں روزہ رکھنے کا حکم دیا گیا ہے اور روزہ رکھنے سے منع بھی کیا گیا ہے بایں معنی کہ شعبان کا روزہ رکھیں اور ہمیں اس بات سے منع کیا گیا ہے کہ رمضان کے روزہ کی نیت کی جائے جبکہ دیگر افراد کو اس دن کے بارے میں شک ہو۔

میں نے عرض کیا: میں آپ پر قربان، اگر اس نے شعبان کے مہینہ میں کوئی روزہ نہ کھا ہو تو پھر کیا کرنے؟ آپ نے فرمایا: شک والی رات وہ نیت کرے گا کہ ”میں شعبان کا روزہ رکھتا ہوں“ لہذا اگر رمضان کا مہینہ ہوا تو یہی روزہ کافی ہو گا ورنہ کوئی بات نہیں۔

میں نے عرض کیا: مستحب روزہ بھلا واجب روزے سے کیونکر کفایت کر سکتا ہے؟ آپ نے فرمایا: اس لئے کہ اگر کوئی شخص ماہ رمضان میں مستحب روزہ رکھے جبکہ اس بات کا علم نہ ہو کہ ماہ رمضان ہے اور اسے بعد میں معلوم ہو کہ یہ رمضان ہے تو (ایسی صورت میں) مستحب روزہ رمضان کے روزے سے کفایت کرے گا، کیونکہ واجب روزہ بعینہ اس کے مقررہ دن رکھ لیا گیا۔

۷۔ صوم و صالح حرام ہے۔ (مغرب سے حرستک روزے کی نیت سے کچھ نہ کھانا)

۸۔ پُچ کا روزہ حرام ہے۔

۹۔ حرام کام کے لئے مالی گئی نذر کا روزہ حرام ہے۔

۱۰۔ صوم وہر (ہمیشہ کا روزہ) حرام ہے۔

#### اختیاری روزے:

۱۔ جمعہ کے دن روزہ رکھنا۔

۲۔ جمعرات کے دن روزہ رکھنا۔

۳۔ پیر کے دن روزہ رکھنا۔

۴۔ چاند کی تیرہ، چودہ اور پندرہ تاریخ کو روزہ رکھنا۔

۵۔ ماہ رمضان کے بعد شوال کے چھ دن روزہ رکھنا۔

۶۔ عرفہ کے دن روزہ رکھنا۔

۷۔ عاشورا کے دن روزہ رکھنا۔

ان تمام مذکورہ ایام میں انسان کو اختیار ہے کہ چاہے تو روزہ رکھے اور چاہے تو نہ رکھے۔

#### اجازتی روزے:

۱۔ عورت اپنے شوہر کی اجازت کے بغیر مستحبی روزہ نہیں رکھ سکتی۔

۲۔ غلام اپنے آقا کی اجازت کے بغیر مستحبی روزہ نہیں رکھ سکتا۔

۳۔ مہمان اپنے میزبان کی اجازت کے بغیر مستحبی روزہ نہیں رکھ سکتا۔

رسول خدا نے فرمایا: جو شخص کسی کے ہاتھ مہمان کے طور پر جائے اسے ان کی اجازت کے بغیر مستحبی روزہ نہیں رکھنا چاہئے۔

## تادیبی روزے:

۱. جب بچہ بالغ ہونے کے قریب ہوتا سے تاریب کے طور پر روزہ رکھنے کا حکم دیا جائے حالانکہ یہ فرض نہیں ہے۔
۲. اسی طرح اگر کوئی شخص کسی بیماری کی وجہ سے دن کے ابتدائی حصہ میں افطار کر لے اور اس کے بعد اس میں قوت آجائے تو دن کے باقی حصہ میں اسے چاہئے کہ روزہ باطل کرنے والی چیزوں سے پرہیز کرے اگرچہ یہ بھی بطور تاریب ہے کہ فرض ہے۔
۳. وہ مسافر جو دن کے ابتدائی حصہ میں کھا لے اور پھر اپنے گھر والوں کے پاس پہنچ جائے تو دن کے باقی حصہ میں بطور تاریب اسے روزہ باطل کرنے والی چیزوں سے پرہیز کرنے کا حکم دینا چاہئے بجکہ یہ (بھی) فرض نہیں ہے۔

## مباح روزے:

اگر کوئی شخص بھول یا تقبیہ کی وجہ سے نہ چاہئے ہوئے بھی کھانپی لے تو اللہ نے اس کے لئے مباح قرار دیا ہے اور یہ اس کے روزہ سے کفایت کرے گا۔

جہاں تک بیماری اور سفر کے روزہ کی بات ہے تو اس میں اہلسنت کا نظریہ مختلف ہے: کچھ لوگ کہتے ہیں روزہ رکھنے کا جبکہ کچھ لوگ کہتے ہیں چاہے تو روزہ نہ رکھے۔

لیکن ہم کہتے ہیں کہ دونوں حالتوں میں روزہ نہیں رکھنے کا اور اگر بیماری یا سفر کی حالت میں روزہ رکھنے کا تب بھی ان کی قضائی اس پر واجب ہے اس لئے کہ اللہ عز وجل فرماتا ہے: فَمَنْ كَانَ مِنْكُمْ مُّرِيضًا أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعُدْدَةٌ أَيَّامٌ أُخْرَى۔ تو تم میں سے جو شخص بیمار ہو یا سفر میں ہو تو وہ اور دنوں میں کتنی پوری کر دے (سورہ بقرہ۔ آیت ۱۸۷)

(۴) اس شخص کی متعلقی جو بھلے چالیس دینی بھائیوں کرے لئے ذعا مانگے اور پھر اپنے آپ کرے لئے: محمد ابن حسن ابن احمد ابن ولید نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن حسن صفار نے محمد ابن خالد کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے محمد ابن ابی عسیر سے، اس نے ہمارے کئی ساتھیوں سے نقل کیا کہ امام حضیر صادق نے فرمایا: جو شخص پہلے چالیس دینی بھائیوں کے لئے دعا کرے اور پھر اپنے آپ کے لئے تو ان موئین کے لئے کی گئی دعا کیں مقبول ہوں گی۔

(۵) اس شخص کی متعلقی جس کی موت کی بعد چالیس موئین اس کرے لئے خیر کی گواہی دیں: محمد ابن حسن ابن احمد ابن ولید نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن حسن صفار نے احمد ابن محمد ابن خالد کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے اپنے والد سے، اس نے ان شان سے، اس نے عبداللہ ابن مسکان سے نقل کیا کہ امام حضیر صادق نے فرمایا: جب موئین کا انتقال ہوتا ہے اور چالیس موئین اس کے جنازہ میں حاضر ہو کر یہ کہتے ہیں کہ اللَّهُمَّ لَا نعْلَمْ مِنْهُ إِلَّا خَيْرًا وَ أَنْتَ أَعْلَمُ بِمَا تَوَلَّ اللَّهَ تَبَارَكَ وَ تَعَالَى كہتا ہے: میں نے تمہاری گواہی کو کافی سمجھ کر اس کی اُن غلطیوں کو معاف کر دیا ہے جسے میں جانتا ہوں پر تم لوگ نہیں۔

(۶) چالیس دن سے زیادہ پڑو کرے بال نہ تراشنے کی ممانعت: محمد ابن حسن ابن علی ماجلویہ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: میرے بچہ محمد ابن ابو القاسم نے اپنے والد کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے اپنے اجداد سے، اس نے حضرت علیؓ سے نقل کیا

کر رسول خدا نے فرمایا: جو شخص اللہ اور روز قیامت پر ایمان رکھتا ہے اسے چاہئے کہ چالیس دن سے زیادہ ناف کے نیچے کے حصہ کے بال کو تراشنا ترک نہ کرے، لہذا اگر آسترا (ایک نسخہ میں) نہ ملت تو چالیس دن کے بعد پتھی سے کاٹ دے اور تاخیر سے کام نہ لے۔

﴿۶﴾ جس بوجہ کی ختنہ نہ ہوئی ہو چالیس دن تک اس کے پیشاب سے زمین نجس رہتی ہے: میرے والدُنِ ہم سے روایت بیان کی، کہا: علی ابن ابراہیم ابن ہاشم نے اپنے والد کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے حسن ابن یزید نوٹلی سے، اس نے امام علی ابن مسلم سکونی سے، اس نے امام جعفر صادق سے، انہوں نے اپنے والد بزرگوار امام محمد باش رستے، انہوں نے اپنے اباؤ سے، انہوں نے حضرت علیؑ سے نقل کیا کہ رسول خدا نے فرمایا: ساتویں دن اپنی اولاد کی ختنہ کرو دو کہ یہ طیب و پاکیزہ ترین ہے اور اس سے گوشۂ جلد نہ تاہے۔ یہ جس بچکی ختنہ ہوئی ہو اس کے پیشاب سے زمین چالیس دن تک نجس رہتی ہے۔

﴿۷﴾ اس شخص کے متعلق جس نے لونڈی خریدی اور ہر چالیس دن میں اس سے ہمبستری نہ کرنے پر وہ فعل حرام کی مرتكب ہو گئی ہو: میرے والدُنِ ہم سے روایت بیان کی، کہا: سعد ابن عبد اللہ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: یعقوب ابن یزید نے محمد ابن ابراہیم کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے حسین ابن مختار سے اس کی اسناد کے ماتحت حضرت سلمان رحمۃ اللہ علیہ سے مرفوع روایت بیان کی کہ انہوں نے ایک طویل حدیث میں کہا: جو شخص کسی کنیز کو خریدے مگر ہر چالیس دن میں اس سے ہمبستری ہو اور وہ فعل حرام کی مرتكب ہو جائے تو اس (کنیز) کا گناہ اس (مالک) کے سر ہوگا۔

محمد ابن حسن ابن احمد ابن ولید نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن حسن صفار نے یعقوب ابن یزید کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے عثمان ابن عیسیٰ سے، اس نے کسی شخص سے نقل کیا کہ امام جعفر صادق نے فرمایا: جو شخص کسی لونڈی کو خریدے اور ہر چالیس دن میں اس سے ہمبستری نہ کرے تو اس لونڈی کا گناہ اس (مالک) کے سر ہوگا۔

﴿۸﴾ شکاری کھیر کی دیت چالیس درهم ہے: میرے والدُنِ ہم سے روایت بیان کی، کہا: سعد ابن عبد اللہ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: احمد ابن ابو عبد اللہ بر قی نے حسن ابن علی اپنے فضال کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے عبد اللہ ابن کیر سے، اس نے عبد العالیٰ ابن اعین سے نقل کیا کہ امام جعفر صادق نے فرمایا: کتاب علیٰ میں شکاری کتے کی دیت چالیس درهم ہے۔

محمد ابن حسن ابن احمد ابن ولید نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن حسن صفار نے احمد ابن محمد ابن خالد کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے اپنے والد سے، اس نے ابن ابی عیسیٰ سے، اس نے ابراہیم ابن عبد الحمید سے، اس نے ولید ابن صالح سے فرمایا: شکاری کتے کی دیت چالیس درهم ہے کہ رسول خدا نے ہونزیمہ کو اس بات کا حکم دیا تھا۔

(شرح: ہر درہ تم نصف مثقال اور ۵۰ سنخوندو چاندی کا ہوتا ہے۔)

﴿۹﴾ اللہ تبارک و تعالیٰ نے فرعون کرے دو کلموں کے درمیان اُسرے چالیس سال کی مهلت دی: میرے والدُنِ ہم سے روایت بیان کی، کہا: سعد ابن عبد اللہ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابراہیم ابن ہمز یار نے اپنے بھائی علی اپنے ہمز یار کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے عیسیٰ ابن محمد سے، اس نے ہمارے کسی ساتھی سے، اس نے عبد اللہ ابن محمد سے، اس نے ابو جیل سے، اس نے زرارہ نے نقل کیا کہ امام باش ر نے فرمایا: اللہ تبارک و تعالیٰ نے فرعون کے دو (کفر آمیز) کلموں: "میں تمہارا رب علی ہوں" اور "میں تم لوگوں کے

لئے اپنے علاوہ کسی خدا کو نہیں جانتا۔“ کے درمیان اُسے چالیس سال کی مهلت دی اور اس کے بعد اسے دنیا اور آخرين میں اس کے انجمات تک پہنچا دیا۔ نیز اللہ کے حضرات موسیٰ اور ہارونؑ کو یہ کہنے: ”یقیناً میں نے تمہاری دعا قبول کر لی ہے۔“ اور اس کو عملی جامد پہنانے کے درمیان چالیس سال کا فاصلہ تھا۔ اس کے بعد آپؐ نے فرمایا: حضرت جبریلؑ نے کہا: میں نے اپنے پروردگار سے فرعون کے مسلسلے میں سخت جدت کی، لہذا میں نے کہا: اے میرے پروردگار، کیا تو اس سے درگذر کر رہا ہے جبکہ وہ کہتا ہے کہ ”میں تم لوگوں کا بلند ترین پروردگار ہوں۔“ تو اللہ نے کہا: اس قسم کی بات تم جیسا بندہ کر سکتا ہے۔

﴿١٠﴾ وہ استغفار جس سے چالیس گناہان کیسرہ معاف کر دیئے جاتے ہیں: محمد بن علی ماحیلویہ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: میرے پچا محمد ابن ابوالقاسم نے احمد ابن ابی کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی کہ امام حنفی صادق نے فرمایا: جو مومن دن اور رات میں چالیس گناہان کیسرہ کا مرکب ہوتا ہے اور وہ ندامت کی حالت میں کہتا ہے: أَسْتَغْفِرُ اللَّهَ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْحَقُّ الْقَيُّومُ، بَدِينُ السَّمَاءَوَاتِ وَالْأَرْضِ، ذَا الْحَلَالِ وَالْإِكْرَامِ، وَأَسْأَلُهُ أَنْ يَتُوبَ عَلَىٰ (میں مغفرت طلب کرتا ہوں اللہ سے کہ نہیں ہے کوئی معبد بھروسے کے کہ وہ ہمیشہ سے زندہ و قائم ہے اور ہمیشہ رہے گا کہ وہی آسمانوں اور زمین کو وجود دیجئے والا ہے اور وہ صاحب جلال و اکرام ہے۔ نیز میں اس سے درخواست کرتا ہوں کہ وہ میری توبہ بقول فرمائے) (توالہن گناہوں کو معاف کر دیتا ہے۔ اس کے بعد آپ نے فرمایا: جو شخص دن اور رات میں چالیس سے زیادہ گناہان کیسرہ انجام دے اس کے لئے کوئی محکملائی نہیں۔

﴿۱۱﴾ رَحْمٌ جَالِيسٌ پَشْتُونٌ تَكْ هُوتا هَرِي: میرے والد نے ہم سے فرمایا: عبداللہ ابن حعفہ تمہیری نے احمد ابن محمد ابن عسیٰ کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے حسن ابن علی اہن و شاء سے، اس نے امام علی رضا سے، انہوں نے اپنے والد بزرگوار امام موسیٰ کاظمؑ سے، انہوں نے اپنے اجداؤ سے نقل کیا کہ رسول خدا نے فرمایا: جس وقت مجھے آسمان کی سیر کروائی گئی تو میں نے ایک رحم دیکھا جو عرش سے معلق تھا اور ایک رحم کی شکایت اپنے پروردگار سے کر رہا تھا لہذا میں نے کہا: تمہارے اور اس کے درمیان کتنی پشتوں کا فاصلہ ہے؟ تو اس نے جواب دیا: چالیس پشتوں کا۔

جب حضرت قائم (عجل الله فرجه الشريف) قیام کریں گے تو اللہ عزوجل ایک شیعہ کو چالیس افراد کی قوت عطا کرے گا: محمد ابن حسن ابن احمد ابن ولید نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن صفوار نے حسن ابن علی ابن عبداللہ ابن مسیرہ کوئی کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے عباس ابن عامر قصبانی سے، اس نے ریبع ابن محمد مسلمی سے، اس نے حسن ابن ثوریابن ابو فاختہ سے، اس نے اپنے والد سے نقل کیا کہ امام زین العابدین نے فرمایا: جب ہمارا قائم (عجل الله فرجه الشريف) قیام کرے گا تو اللہ شیعوں کے جسمانی عیوب کو بر طرف کر دے گا، ان کے دلوں کو کوہ آہن کی مانند (مضبوط) کر دے گا اور ایک شیعہ کی قوت چالیس افراد جتنی کر دے گا۔ نیز یہ لوگ زمین کے حکام اور اس کے بزرگان ہوں گے۔

﴿١٣﴾ چالیس حدیثیں حفظ کرنے والے کے متعلق: محمد ابن حسن ابن احمد ابن ولید نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن حسن صفار نے علی ابن اساعیل کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے عبداللہ ہقان سے نقل کیا، کہا: ابراہیم ابن موی مروزی نے امام موی کاظم سے نقل کیا کہ رسول خدا نے فرمایا: میری امت میں سے جس شخص نے اینے روز مرہ پیش آنے والے ذینی امور سے متعلق چالیس

حدیثیں حفظ کر لیں تو قیامت کے دن اللہ اسے عالم فقیہ محسوس کرے گا۔

ابوالحسن طاہر ابن محمد ابن یونس نے حیۃ الفقیہ کے بُلْعَنِ میں دیئے گئے اجازہ کے ذریعہ مجھے خبر سنائی، کہا: محمد ابن عثمان ہروی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: جعفر ابن محمد ابن سوار نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: علی ابن حجر سعدی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: سعید ابن جعفر نے اتنے جریح کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے عطا ابن ابو ریاح سے، اس نے ابن عباس سے نقل کیا کہ نبی نے فرمایا: میری امت کا جو شخص سنت کی چالیس حدیثیں حفظ کر لے تو میں روز قیامت اس کی شفاعت کروں گا۔

ابوالحسن طاہر ابن محمد ابن یونس نے مجھے خبر سنائی، کہا: محمد ابن عثمان ہروی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: جعفر ابن محمد ابن سوار نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: عیسیٰ ابن احمد عسقلانی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: عروہ ابن مروان برقتی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: رجیب ابن بدر نے اپنے انس کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی کہ رسول خدا نے فرمایا: میری امت کے جس شخص نے خوشنودی خدا اور دار آخوت کی خاطر اپنے دینی امور سے متعلق چالیس حدیثیں حفظ کر لیں تو اللہ قیامت کے دن اسے عالم فقیہ محسوس کرے گا۔

محمد ابن پیغمبر علی، عبداللہ ابن محمد زرگار اور علی ابن عبداللہ وراق (کائف بیچنے والے) نے مجھے خبر سنائی، وہ کہتے ہیں: حمزہ ابن قاسم علوی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: حسین ابن شبل ورقاق (آٹا بیچنے والے) نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو عبداللہ علی ابن محمد شادی نے علی ابن یوسف کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے حنان ابن سدر سے نقل کیا کہ میں نے امام جعفر صادق کو یہ کہتے تھا: جو شخص حال حرام سے متعلق ہماری احادیث میں سے چالیس حدیثیں حفظ کر لے تو قیامت کے دن اللہ اسے عالم فقیہ محسوس کرے گا اور اسے عذاب نہیں دے گا۔

علی ابن احمد ابن موی ورقاق، حسین ابن ابراہیم ابن احمد ابن بشام مکتب اور محمد ابن احمد سنائی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن ابو عبد اللہ اسدی کوئی ابوالحسین نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: موی ابن عمر ان نجفی نے اپنے چچا حسین ابن زید کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے امام علی اور امام زین العابدین سے نقل کیا کہ امام حسین نے فرمایا: رسول خدائے حضرت علیؑ کو جو وصیت کیں ان میں سے یہ وصیت بھی تھی کہ آپؐ نے فرمایا: اے علیؑ، میری امت میں سے جو شخص چالیس حدیثیں حفظ کر لے جلد اس کا مقصد خوشنودی خدا اور مقام آخوت ہو تو قیامت کے دن اللہ اسے انبیاء، صدیقین، شہداء اور صالحین کے ساتھ محسوس فرمائے گا اور یہ لوگ کیا ہی ابھی ساختھی ہیں!

حضرت علیؑ نے فرمایا: اے اللہ کے رسولؐ، یہ کون ہی احادیث ہیں؟ تو آپؐ نے فرمایا: خدائے وحدہ لا شریک پر ایمان لا کو، اس کی عبادت کرو اور اس کے علاوہ کسی اور کی پرستش مت کرو، نماز کو کامل و ضو کے ساتھ برو وقت ادا کرو اور ان میں تاخیر مت کرو کہ بغیر کسی وجہ کے ان کو تاخیر میں ڈالنا اللہ کے غصب کو دعوت دینا ہے، زکوٰۃ ادا کرو، ماہ رمضان کے روزے رکھو، اگر تمہارے پاس مال ہے اور تم مستطیج بھی ہو تو حج بیت اللہ کرو، اپنے والدین کی نافرمانی مت کرو، ناقن پتی قیام کا مال مت کھاؤ، سود مت کھاؤ، شراب مت چیزو اور نہ کوئی نشا آور مشروب ہو، زنا مت کرو، اعلام بازی نہ کرو، ادھر کی بات ادھر اور ادھر کی بات ادھر نہ کرو، اللہ کی جھوٹی قسم مت کھاؤ، اسراف مت کرو، کسی کے حق میں جھوٹی گواہی مت دوچاہے دوہ شترے دار ہو یا جنہی، جو حق تم تک لا یا جائے اس کو قبول کر لونا وہ وہ چھوٹا ہو یا بڑا، ظالم کے آگے گھنٹے مت نکیو اگرچہ وہ قریب ترین رشتہ دار کی کیوں نہ ہو، خواہش نفسانی کی پتی وی مت کرو، پاکہ اس نے عمرت پر تھبت مت ایکہ، پریا کاری سے کام مت اور ادنیٰ ترین ریال الدعویٰ وجل کے ساتھ شریک کرنا ہے،

پستہ قد کو "اے پستہ قد، مت کھواوندہ ہی لبے کو" اے لبے، کہہ کر پکارو جبکہ اس سے تمہارا مقصد اس کا عیب بیان کرنا ہو، اللہ کی کسی بھی مخلوق کا نماق مت اڑا، مصیبت و آزمائش کے وقت صبر سے کاملو، اللہ نے جو نعمت تم کو عطا کی ہیں ان پر اس کا شکر ادا کرو، جب تم سے کوئی گناہ سرزد ہو تو اللہ کے عقاب سے اپنے آپ کو حفظ ملت سمجھو، اللہ کی رحمت سے ما یوس ملت ہونا، اللہ سے اپنے گناہوں کی توبہ کرو اس نے کام پے گناہوں سے توبہ کرنے والا ایسا ہے کہ گویا اس کا کوئی گناہ ہی نہیں، استغفار (مغفرت طلب کرنا) کے ساتھ ساتھ گناہوں پر اصرار ملت کرو کہ اس طرح تم اللہ، اس کے انبیاء اور اس کے رسولوں کا نماق اڑانے والے نہ برو گے، یہ جان لو کہ جو چیز تم کو حاصل ہو گئی ہے وہ تم سے فوت نہیں ہو گی اور جو چیز تم سے ہو گئی ہے وہ تم کو حاصل ہونے سے رہی، مخلوق کو خوش کرنے کے لئے اللہ کی نار انگلی کے درپے مت ہونا، دنیا کو آخرت پر ترجیح ملت دو کہ دنیا فانی ہے جبکہ آخرت باقی، جس چیز پر قادر ہو اس میں اپنے بھائیوں کے لئے بخل سے کام ملت اور تمہارا باطن تمہارے ظاہر کی طرح ہونا چاہئے، مبادا تمہارا ظاہر اچھا ہو اور باطن قیچی اس لئے کہ اگر تم نے ایسا کیا تو تمہارا شمار منافقین میں ہونے لگا، جھوٹ ملت بولو، جھوٹوں کے ساتھ میں جوں ملت رکھو، جب کبھی حق سنو تو طیش میں ملت آ، حسب طاقت اپنے نفس، اپنے اہل خانہ، اپنی اولاد اور اپنے پڑو سیوں کی تادیب کرو، جو علم تم نے حاصل کر لیا اس پر عمل کرو، اللہ کی کسی بھی مخلوق کے ساتھ بھی حق کے موکوئی اور سلوک ملت کرو، رشتہ دار ہو یا اجنبی اس کے ساتھ زری سے بیش آ، جابر اور سرکش ملت بنو، کثرت کے ساتھ تسبیح، تہلیل، دعا، موت کا ذکر، موت کے باعده جنت اور جہنم کو یاد کرو، قرآن کی تلاوت کثرت کے ساتھ کرو، اس میں کہی گئی باقیوں پر عمل کرو، مومین و مومنات کے ساتھ یہیں اور کرامت کو غنیمت جانو، جس بات کو تم اپنے لئے نابند کرتے ہو مومین میں میں سے کسی کے ساتھ بھی ایسا ملت کرو، یہیں سے زوج ملت ہو، کسی پر بوجھ ملت ہو، اگر کسی کو نواز و تو اس پر احسان ملت جاؤ، دنیا تمہارے نزدیک قید خانہ ہوئی چاہئے یہاں تک کہ اللہ تھیں جنت عطا کرے۔

پس یہ ہیں چالیس حدیثیں کہ میری امت میں سے جو کوئی ان پر قائم رہے اور انہیں حفظ کر لے وہ اللہ کی رحمت سے جنت میں داخل ہو گا اور وہ اللہ عز و جل کے نزدیک انبیاء اور اوصیاء کے بعد محبوب اور فضل ترین ہو گا اور قیامت کے دن اللہ سے انبیاء، صدۃ یقین، شہداء اور صالحین کے ساتھ محشور فرمائے گا اور یہ لوگ کیا ہی ایچھے ساتھی ہیں!

(۱۲) مسجد کی حدود جالیس ہاتھے اور اس کا پیروس چاروں اطراف سے چالیس گھروں پر مشتمل ہے: حسن ابن احمد ابن اور لیکن ابن ولید نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: میرے والد نے محمد ابن علی ابن اہم محبوب کے ذریعہ ممحوہ سے روایت بیان کی، اس نے محمد ابن حسین سے، اس نے حسین ابن علی ابن فضال سے، اس نے علی ابن عقبہ ابن خالد سے، اس نے اپنے والد عقبہ ابن خالد سے، اس نے امام جعفر صادق سے، انہوں نے اپنے والد بزرگوار امام محمد باش رے، انہوں نے اپنے اجداد سے نقل کیا کہ امیر المؤمنین نے فرمایا: مسجد کی حدود چالیس ہاتھ اور پڑوس چاروں اطراف کے چالیس گھروں پر مشتمل ہے۔

(شرح: حرمیم مسجد سے مراد یہ ہے جب مسجد مباح اور موافق زمین پر تعمیر ہو تو اس کا حریم اتنا تباہ ہے)۔

(موات: عربی زبان کا لفظ ہے جس کے معنی ہیں خبہ اور بخراز میں جس کا کوئی لاک نہ ہو)

(۱۵) اس شخص کے متعلق جس کی عمر چالیس سال یا اس سے زیادہ ہو: محمد ابن حسن ابن احمد ابن ولید نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن حسن عمار نے ابراہیم ابن اشم کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے محمد ابن علی مقرر کیا ہے، اس نے بھی

اہن مبارک سے، اس نے عبد اللہ ابن جبل سے، اس نے ائمۃ ابن عمار سے، اس نے امام جعفر صادق سے، انہوں نے اپنے اجداؤ سے، انہوں نے حضرت علیؑ سے نقل کیا کہ رسول خداؐ نے فرمایا: جو شخص چالیس سال کا ہو جاتا ہے وہ تمنٰ چیزوں سے محفوظ ہو جاتا ہے: جنون، کوڑھ اور برس، جو شخص پچاس سال کا ہو جاتا ہے اللہ سے اپنی طرف رجوع کرنے کی نعمت سے نوازتا ہے، جو شخص ساٹھ سال کا ہو جاتا ہے اللہ قیامت کے دن اس کے حساب میں آسمانی پیدا کرتا ہے، جو شخص ستر سال کا ہو جاتا ہے اس کی نیکیاں لکھی جاتی ہیں اور برائیاں نہیں لکھی جاتیں، جو شخص اسی سال کا ہو جاتا ہے اللہ تعالیٰ اس کے گذشتہ آئندہ گناہوں کو معاف کر دیتا ہے اور روئے زمین پر وہ منغوف ہو کر چلتا ہے نیز ایسا شخص اپنے اہل خانہ کی شفاقت کروائے گا۔

میرے والدؓ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: سعد ابن عبد اللہ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: سلمہ ابن خطاب نے احمد ابن عبد الرحمن کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے امام علی بن عبدالحق سے، اس نے محمد ابن طلحہ سے نقل کیا کہ امام جعفر صادق نے فرمایا: اللہ عزوجل ستر سال کا کرامہ فرماتا ہے اور اُسی سال میں حیا کرتا ہے۔

محمد ابن حسنؑ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: احمد ابن اوریس نے محمد ابن احمد ابن حیکی کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے محمد (ایک نعمت میں ابھی ہے) سندی سے، اس نے علی ابن حکم سے، اس نے داکویں نعمان سے، اس نے سیف تمار سے، اس نے ابو بصیرؓ سے نقل کیا کہ امام جعفر صادق نے فرمایا: جب بندہ تینیس سال کا ہوتا ہے تو اپنی قدرت و طاقت کی اوج کو پہنچ جاتا ہے، جب چالیس سال کا ہوتا ہے تو اپنی انہا کو پہنچ جاتا ہے، جب اکتالیس سال کا ہوتا ہے تو وہ نقصان میں ہوتا ہے اور پچاس سال کے لئے مناسب یہی ہے کہ وہ تختہ کی طرح ہو (کہ جس کی صورت واقع ہونے والی ہو)۔

انہی اسناد کے ساتھ داؤد ابن نعمان نے سیف کے ذریعہ، اس نے ابو بصیرؓ سے نقل کیا کہ امام جعفر صادق نے فرمایا: جب تک انسان چالیس سال کا نہ ہو جائے وہ وسعت میں ہے، البتہ جب چالیس سال کا ہوتا ہے تو اللہ عنہ جل جل اس کے (ایک نعمت میں فرشتوں ہے) دونوں فرشتوں کی جانب وحی کرتا ہے کہ میں نے اپنے بندہ کو ایک طویل عمر عطا کی اللہ اعلم دونوں اب اس کے ساتھ شدت و حنثی سے کام لو، اس کی نگرانی کرو اور اس کا عمل خواہ قلیل ہو یا کثیر، خواہ جھوٹا ہو یا بڑا لکھلو۔

کہا: امام محمد باشؑ نے فرمایا: جب بندہ چالیس سال کا ہوتا ہے تو اس سے کہا جاتا ہے کہ اب مختار ہو کہ تمہارے پاس کوئی عذر نہیں حالانکہ چالیس سالہ شخص بیس سالہ شخص سے زیادہ عذر کا حق نہیں رکھتا، اس لئے کہاں دونوں کو طلب کرنے والا ایک ہی ہے اور وہ ان میں سے کسی سے بھی غافل نہیں؛ اللہ اعلم کرو کہ تمہارے آگے ہولنا کی ہے اور فضول باتوں سے دور رہو!

احمد ابن محمد ابن حیکی عطاءؓ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو محمد ابن احمد نے عباس ابن معروف کے ذریعہ مجھ سے روایت بیان کی، اس نے عبد الرحمن ابن ابی نجران سے، اس نے محمد ابن ابو القاسم سے، اس نے علی ابن مغیرہ سے نقل کیا کہ میں نے امام جعفر صادقؑ کو یہ کہتے تھا کہ جب انسان چالیس سال کا ہو جاتا ہے تو اللہ عزوجل سے تین بیماریوں سے امان دیتا ہے: جنون، کوڑھ اور برس، جب پچاس سال کا ہوتا ہے تو اللہ اس کے حساب میں تخفیف کرتا ہے، جب ساٹھ سال کا ہوتا ہے تو اللہ سے رجوع کی نعمت سے نوازتا ہے، جب ستر سال کا ہوتا ہے تو آسمان کے رہنے والے اس سے محبت کرتے ہیں، جب آٹھ سال کا ہوتا ہے تو اللہ اس کی نیکیوں کو لکھنے اور برائیوں کو نہ لکھنے کا حکم دیتا ہے اور جب نو سے سال کا ہوتا ہے

تو اللہ اس کے گذشتہ و آئندہ لگابوں کو معاف کر دیتا ہے اور اس کا شمار اللہ کی زمین میں اس کے اسیروں میں ہونے لگتا ہے۔

ایک اور روایت میں منقول ہے کہ جب سو سال کا ہوتا ہے تو یہ رذیل ترین عمر ہے۔ نیز روایت نقل کی گئی ہے کہ رذیل ترین عمر یہ ہے کہ اس کی عقل میں سالہ بھی ہی بوجائے۔

میرے والدُنے ہم سے روایت بیان کی، کہا: سعد ابن عبد اللہ نے سلمہ ابن خطاب کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے علی ابین حسین سے، اس نے احمد ابن محمد مودب سے، اس نے عاصم ابن حمید سے، اس نے خالد قافلی سے نقش کیا کہ امام جعفر صادق نے فرمایا: قیامت کے دن ایک بوڑھے شخص کو لایا جائے گا اور اس کا نامہ اعمال لوگوں کے سامنے کی یہ ورنی سمت سے اس کے حوالے کر دیا جائے گا کہ وہ لوگ اس میں صرف بدکاریاں ہی دیکھیں گے اور یہ اس پر سخت و طولانی ہو گا لہذا کہے گا ”اے میرے پروردگار، کیا تو مجھے جہنم میں ڈالنے کا حکم دے گا“ تو (خداۓ) جبار جل جلالہ کہے گا: اے شیخ، مجھ تم کو عذاب میں بچتا کرنے سے حیا آ رہی ہے جبکہ دنیا میں تم نماز پڑھا کرتے تھے، (ایک نسخے میں ہے میرے لئے) (اے فرشتہ) تم اسے جنت میں لے جاؤ۔

ابوسعید محمد ابن فضل نے محمد ابن اسحق نذر کر کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابوالعباس محمد ابن یعقوب اصم نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: مکر ابن سبل و میاضی نے مجھ سے روایت بیان کی، کہا: عبداللہ ابن مہاجر ذیح بن حبیب (ایک نسخہ میں ابن ذیح تحسینی ہے) نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابن وہب نے جعفر ابن میرہ کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے زید ابن اسلم سے، اس نے انس سے لفڑی کی کہ رسول خدا نے فرمایا: کوئی ادھیز مرغ شخص ایسا نہیں جو چالیس سال کا ہو جائے گری یہ کہ اللہ اس سے تم قسم کی بذائق کو نہ کوئی دیتا ہے: جنون، کوڑا اور برص، لہذا جب وہ پچاس سال کا ہوتا ہے تو اللہ اس کا حساب زمیں سے کرتا ہے، جب وہ صاحب سال کا ہوتا ہے تو اللہ اس کو (اپنی جانب) رجوع کی نعمت سے نوازتا ہے جو اللہ کی محبت اور رضا کا سبب بنتا ہے، جب وہ ستر سال کا ہوتا ہے تو اللہ اس سے دوست رکھتا ہے اور آسان والے بھی اس سے محبت کرتے ہیں، جب وہ اسی سال کا ہوتا ہے تو اللہ اس کی نیکیوں کو قبول کرتا ہے اور اس کی برائیوں سے درگذرا کرتا ہے اور جب وہ وہ سال کا ہوتا ہے تو اللہ اس کے گذشتہ اور آئندہ گناہوں کو معاف کر دیتا ہے اور اس کا شمار اللہ کی زمین میں اس کے سیروں میں ہوتے رکتا ہے تیزروہائیے الٰہ خانہ کی شفاعت کروائے گا۔

ابو احمد محمد ابن جعفر بندار فیقہ نے فرغانہ میں ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابوالعباس حمادی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن علی زرگر کی نے مکہ میں ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابراہیم ابن منذر رخراہی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: عبداللہ ابن محمد ابن حسین نے مجھ سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن عبد اللہ ابن عمر ابن عثمان نے اُنس ابن مالک کے ذریعہ مجھ سے روایت بیان کی، کہا: رسول خدا نے فرمایا: اسلام میں کوئی ادھیر عمر شخص ایسا نہیں جو چالیس سال کا ہو جائے تکریبی کہ اللہ اس سے تم قسم کی بااؤں کوٹاں دیتا ہے: جنون، کوڑھا اور برص، لہذا جب وہ پچاس سال کا ہوتا ہے تو اللہ اس کا حساب نرمی سے کرتا ہے، جب وہ سانچھ سال کا ہوتا ہے تو اللہ اس کو (اپنی جانب) رجوع کی نعمت سے نوازتا ہے جو اللہ کی محبت کا سبب بنتا ہے، جب وہ تر سال کا ہوتا ہے تو اللہ اسے دوست رکھتا ہے اور آسمان والے بھی اس سے محبت کرتے ہیں، جب وہ آسی سال کا ہوتا ہے تو اللہ اس کی نیکیوں کو قبول کرتا ہے جبکہ اس کی برا بیوں سے درگذر کرتا ہے اور جب وہ تو سال کا ہوتا ہے تو اللہ اس کے گذشتہ اور آئندہ گناہوں کو معاف کر دیتا ہے اور اس کا شمار اللہ کی زمین میں اس کے اسیروں میں ہونے لگتا ہے تیز وہ ایسے الٰہ خانہ کی شفاعت کروائے گا۔

چالیس حج کرنے والے کا ثواب: میرے والدے نے ہم سے روایت پیان کی، کہا: سعد ابن عبد اللہ نے محمد ابن حسین

ابن ابوخطاب کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے جعفر احوال سے، اس نے زکر یا موصیٰ کو کب الدم سے نقل کیا کہ میں نے العبد الصالح (امام موسیٰ کاظم) کو کہتے سن کہ جو شخص چالیس حج کرے اس سے کہا جائے گا کہ جس کی پاہتے ہو شفاعت کروالو۔ نیز اس کے لئے جنت کے دروازوں میں سے ایک دروازہ حوال دیا جائے گا کہ وہ اس میں سے داخل ہوگا اور وہ بھی کہ جس کی اس نے شفاعت کروائی ہوگی۔

امیرالمؤمنین کا حضرت ابویکرؓ پر تینتالیس خوبیوں کی ذریعہ حجت قائم کرنا: احمد بن حسنقطان نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: عبدالرحمن ابن محمد حنفی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو جعفر محمد ابن حفصؑ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: حسن ابن عبد الواحد نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: احمد ابن شلبی نے مجھ سے روایت بیان کی، کہا: احمد ابن عبد الجمید نے مجھ سے روایت بیان کی، کہا: حفص ابن منصور عطار نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابوسعید وزیر نے اپنے والد کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے امام جعفر صادق سے، انہوں نے اپنے والد بزرگوار امام باش ر سے، انہوں نے اپنے جذے سے نقل کیا کہ جب لوگوں نے حضرت ابویکرؓ بیعت کر لی اور حضرت علیؑ سے دست کش ہو گئے تو حضرت ابویکرؓ نے حضرت علیؑ کے سامنے خوش روئی کے ساتھ ملتے تھے لیکن وہ انہیں دل تگ پاتے تھے لہذا یہ بات حضرت ابویکرؓ نے آپ سے مانا چاہاتا کہ اس طرح آپ کے دل کے حال کو بھی جان لیں اور مددوت کر لیں کہ لوگوں نے ان کو متفق طور پر منتخب کر لیا اور امر امت ان کی گردان میں ڈال دیا جبکہ ان کو اس میں کوئی دلچسپی نہیں تھی اور وہ تو اس چیز سے پر ہیز کرنا چاہتے تھے۔ بہر حال وہ آپ کی خدمت میں حاضر ہوئے اور خلوت کا تقاضا کیا۔

انہوں نے کہا: اے ابو الحسن، جو کچھ بہانہ میں اس پر راضی تھا اور نبی مجھے اس میں نے ایسی تھے کہ امانتی بے اور نہیں ہی امت کی اہم اور ضروری باتوں میں مجھے اپنے آپ پر بھروسہ ہے۔ اس کے علاوہ نہیں میرے پاس مالی قوت ہے اور نہیں خاندانی۔ مزید یہ کہ میں یہ خلافت کسی کے باتحصہ سے چھیننا نہیں چاہتا تھا تو پھر آپ مجھ سے دل تگ کیں ہیں جبکہ اس میں میرا کوئی قصور نہیں اور آپ میرے سے اس غسل سے کراہت کا اظہار کیوں کرتے ہیں اور اس سے بدینکن کیوں جیسا؟

پہلی حجت: آپ نے فرمایا: جب تم کو اس میں دلچسپی نہیں تھی اس بات پر تمہیں کس چیز نے مجبور کیا؟ جبکہ نہ تم واقعیت کی اور نہیں تمہیں اپنے آپ پر بھروسہ ہے کہ تم اس کو قائم رکھ سکو گے اور امت کی ضروریات کو پورا کرو گے؟

حضرت ابویکرؓ نے کہا: ایک حدیث کی وجہ سے جو میں نے رسول خدا سے سئی تھی کہ اللہ میری امت کو گمراہی پر اکٹھا نہیں کرے گا اور جب میں نے ان کو یکجا دیکھا تو میں نے حدیث نبویؑ کی بیروتی کر لی جبکہ مجھے اس بات کا خیال نہیں تھا کہ یہ ہدایت کے برخلاف جمع ہوں گے اسی لئے میں نے ان کی دعوت پر لبیک کہا اور اگر مجھے یہ علم ہوتا کہ ان میں سے کوئی بھی خلاف ورزی سے کام لے گا تو میں اس سے باز رہتا۔

دوسری حجت: حضرت علیؑ نے فرمایا: کیا تم نے (انہیں) اس حدیث نبویؑ کا ذکر نہیں کیا کہ ”اللہ میری امت کو گمراہی پر اکٹھا نہیں کرے گا؟“ تو کیا میں اسی امت کا فرد ہوں یا نہیں ہوں؟

انہوں نے کہا: بالکل ہیں!

تیسرا حجت: حضرت علیؑ نے فرمایا: کیا تمہارے خلاف کھڑے ہونے والے گروہ کے افراد: حضرات سلمانؓ، عمارؓ، ابوذرؓ مقدادؓ، قیسؓ اُبَن عبادؓ اور ان کے تھرہ انصار اُمّت محمدی میں سے نہیں تھے؟

انہوں نے کہا: یہ لوگ (بھی) امت میں سے تھے۔

**چوتھی حجت:** حضرت علی نے فرمایا: پھر تم حدیث نبویؐ کو جنت کیسے قرار دے سکتے ہو جبکہ نہ کوہ افراد جیسی ہستیوں نے تمہاری مخالفت کی حالات کے سی انتقی کو ان پر کسی قسم کا کوئی اعتراض نہ ہے اور نہ ہی ان کے صحابیؐ رسولؐ ہونے میں کوئی شک نہیں انہوں نے اپنی خیر خواہی میں کوئی کسر نہیں چھوڑی!

انہوں نے کہا: مجھے ان کی مخالفت کا علم اس وقت ہوا کہ جب بیعت منعقد ہو جکی تھی اور مجھے ذرخدا کا اگر میں اس خلافت کو لوٹا دوں تو مبارا بات بڑھ جائے اور لوگ دین سے پھر جائیں۔ اسی طرح آپؐ لوگوں کی مخالفت کرنا یہاں تک کہ آپؐ حضرات میری موافقت میں آجاتے یہ امت کے لئے زیادہ آسان و بہتر تھا نہ بہت اس کے کوہ، آپؐ میں لائز مرتے اور کافر ہو جاتے۔ نیز مجھے اس بات کا بھی علم تھا کہ آپؐ ان کی بقاء اور ان کے دین کی بقاء میں مجھے کم تر نہیں ہیں۔

**پانچویں حجت:** حضرت علی نے فرمایا: کیوں نہیں، لیکن مجھے یہ بتاؤ کہ وہ کون تی چیز ہے جس کے ذریعہ کوئی شخص اس خلافت کا حقدار بنتا ہے؟

حضرت ابوکمرؓ نے کہا: وفادار ہو، زبانی مجمع خرچ نہ کرے، بے جادو دوہش سے کام نہ لے، نیک سیرتی، اظہار عدل، کتاب و سنت کا علم، دنیا میں زبد کے ساتھ قضاوت، دنیا میں کم رغبت کرے، مظلوم کو ظالم سے انصاف دلوائے خواہ وہ رشتہ دار ہو یا اجنبی اور اس کے بعد وہ خاموش ہو گے۔

**چھٹی حجت:** حضرت علی نے فرمایا: اے ابوکمرؓ، میں تم کو خدا کی قسم دیتا ہوں (مجھے حق بتاؤ) کہ تمہیں یہ خوبیاں اپنے آپ میں نظر آتی ہیں یا میرے اندر؟

انہوں نے کہا: آپؐ میں پائی جاتی ہیں اے ابو الحسن!

**ساتویں حجت:** حضرت علیؓ نے فرمایا: اے ابوکمرؓ، میں تم کو خدا کی قسم دیتا ہوں (مجھے حق بتاؤ) کہ تمام مسلمانوں میں سب سے پہلے رسول خدا کو کس نے لبیک کہا تھا: میں نے یاتم نے؟

انہوں نے کہا: نہیں بلکہ آپؐ نے!

**آٹھویں حجت:** حضرت علی نے فرمایا: میں تم کو خدا کی قسم دیتا ہوں (مجھے حق بتاؤ) کہ تمام امت کے لئے حج کے دوران سورہ برائت (سورہ توبہ) کا اعلان کس نے کیا تھا: میں نے یاتم نے؟

انہوں نے کہا: نہیں بلکہ آپؐ نے!

**نوبیں حجت:** حضرت علی نے فرمایا: میں تم کو خدا کی قسم دیتا ہوں (مجھے حق بتاؤ) کہ غاروالے روز رسول خدا کو میں نے پھایا تھا یا تم نے؟

انہوں نے کہا: نہیں بلکہ آپؐ نے!

**دسویں حجت:** حضرت علی نے فرمایا: میں تم کو خدا کی قسم دیتا ہوں (مجھے حق بتاؤ) کہ آیت زکوہ میں اللہ کی جانب سے رسول خدا کی ولایت کے ساتھ میری ولایت کا تذکرہ ہے یا تمہاری ولایت کا؟

انہوں نے کہا: نہیں بلکہ آپ کی!

گیارہویں حجت: حضرت علی نے فرمایا: میں تم کو خدا کی قسم دیتا ہوں (مجھے حق بتاؤ) کہ یوم غدری کی حدیث نبویؐ کے مطابق میں تمہارا اور ہر مسلمان کا ولی ہوں یا تم؟

انہوں نے کہا: نہیں بلکہ آپ ہیں!

سارہویں حجت: حضرت علی نے فرمایا: میں تم کو خدا کی قسم دیتا ہوں (مجھے حق بتاؤ) کہ رسول خدا کی وزارت اور حضرت موسیؐ سے حضرت ہارونؐ کی نسبت کی مثال میرے لئے مخصوص ہے یا تمہارے لئے؟

انہوں نے کہا: نہیں بلکہ آپ کے لئے!

تیرہویں حجت: حضرت علی نے فرمایا: میں تم کو خدا کی قسم دیتا ہوں (مجھے حق بتاؤ) کہ نصاریٰ کے شرکیین سے مہبلہ کے روز رسول خدا میرے، میرے الٰل خانہ اور میری اولاد کے ہمراہ بھلکے تھے یا تمہارے گھر والوں اور اولاد کے ساتھ؟

انہوں نے کہا: نہیں بلکہ آپ لوگوں کے ساتھ!

چودہویں حجت: حضرت علی نے فرمایا: میں تم کو خدا کی قسم دیتا ہوں (مجھے حق بتاؤ) کہ پلیدیٰ نے تطبیر کی آیت میرے، میرے الٰل خانہ اور میری اولاد کے بارے میں نازل ہوئی ہے یا تمہارے گھر والوں اور تمہاری اولاد کے بارے میں؟

انہوں نے کہا: نہیں بلکہ آپ اور آپ کے گھر والوں کے بارے میں!

پندرہویں حجت: حضرت علی نے فرمایا: میں تم کو خدا کی قسم دیتا ہوں (مجھے حق بتاؤ) کہ کسانے کے دن رسول خدا نے یہ دعا "اے میرے اللہ، یہ میرے اہلیت میں انہیں آگ سے دور رکھ" میرے الٰل خانہ اور میری اولاد کے لئے کمی یا تمہارے لئے؟

انہوں نے کہا: نہیں بلکہ آپ، آپ کے الٰل خانہ اور آپ کی اولاد کے لئے!

سویہویں حجت: حضرت علی نے فرمایا: میں تم کو خدا کی قسم دیتا ہوں (مجھے حق بتاؤ) کاس آیت: یو فون بالسند و یعافون یو ما کان شره مستطریاً. منتوں کو پورا کرتے ہیں اور اس دن سے ذرتے ہیں کہ جس کی حکمت ہر طرف پھیلی ہوئی ہوگی (سورہ دہر-آیت ۷) کا مقصود میں ہوں یا تم؟

انہوں نے کہا: نہیں بلکہ آپ ہیں!

ستہویں حجت: حضرت علی نے فرمایا: میں تم کو خدا کی قسم دیتا ہوں (مجھے حق بتاؤ) کہ وہ نوجوان میں ہوں جس کے لئے آسمان سے ندا آئی کہ "نہیں ہے کوئی تلوار مگر دالفقار اور نہیں ہے کوئی جوان مگر علی!" یا تم ہو؟

انہوں نے کہا: نہیں بلکہ آپ ہیں!

انہارہویں حجت: حضرت علی نے فرمایا: میں تم کو خدا کی قسم دیتا ہوں (مجھے حق بتاؤ) کہ نماز کو بروقت ادا کرنے کے لئے سورج کو قم نے پلانا یا تھا کہ اس کے بعد وہ غروب ہوا یا میں نے (ایسا کیا تھا)؟

انہوں نے کہا: نہیں بلکہ آپ نے!

انیسویں حجت: حضرت علیؑ نے فرمایا: میں تم کو خدا کی قسم دیتا ہوں (مجھے سچ بتاؤ) کہ نبیر کے دن رسول خدا نے اپنا پر چم جبیں سونپا تھا اور اللہ نے اس پر چم دار کو سچ دی تھی یادو (پر چم دار) میں ہوں؟ انہوں نے کہا: نہیں بلکہ آپ ہیں!

بیسویں حجت: حضرت علیؑ نے فرمایا: میں تم کو خدا کی قسم دیتا ہوں (مجھے سچ بتاؤ) کہ کیا عمر وابن عبد واقع کر کے رسول خدا اور مسلمانوں کے غمہ و اندوہ کو تم نے دور کیا تھا یا میں نے؟ انہوں نے کہا: نہیں بلکہ آپ نے!

اکیسویں حجت: حضرت علیؑ نے فرمایا: میں تم کو خدا کی قسم دیتا ہوں (مجھے سچ بتاؤ) کہ کیا وہ تم ہو کہ جسے رسول خدا نے رسالت کا امین بنایا تھا تاکہ وہ ہوں تک پہنچا دے یادو میں ہوں؟ انہوں نے کہا: نہیں بلکہ آپ ہیں!

بانیسویں حجت: حضرت علیؑ نے فرمایا: میں تم کو خدا کی قسم دیتا ہوں (مجھے سچ بتاؤ) کہ رسول خدا نے یہ کہہ کر کہ "حضرت آدم سے تمہارے باپ تک میں اور تم نکاح سے پیدا ہوئے ہیں نہ کہ زنا سے" حضرت آدم سے حضرت عبدالمطلب تک تمہاری پاکیزگی کو بیان کیا تھا میری پاکیزگی کو؟

انہوں نے کہا: نہیں بلکہ آپ کی طہارت کو بیان کیا تھا!

تئیسویں حجت: حضرت علیؑ نے فرمایا: میں تم کو خدا کی قسم دیتا ہوں (مجھے سچ بتاؤ) کہ آیا رسول خدا نے مجھے منتخب کر کے اپنی بیٹی فاطمہ (سلام اللہ علیہا) سے میری شادی کرو کے کہا تھا کہ "اللہ نے تمہاری شادی کروائی ہے" یادو تم تھے؟ انہوں نے کہا: نہیں بلکہ وہ آپ ہیں!

جو بیسویں حجت: حضرت علیؑ نے فرمایا: میں تم کو خدا کی قسم دیتا ہوں (مجھے سچ بتاؤ) کہ جبیں کے ریاضین حسن اور حسین کا باپ میں ہوں کہ جن کے بارے میں کہا تھا "یہ دونوں جنت کے جوانوں کے سردار ہیں اور ان کا باپ ان سے بہتر ہے" یادو تم ہو؟ انہوں نے کہا: نہیں بلکہ آپ ہیں!

پچیسویں حجت: حضرت علیؑ نے فرمایا: میں تم کو خدا کی قسم دیتا ہوں (مجھے سچ بتاؤ) کہ جنت میں تمہارے بھائی کو دوپول سے آ راستہ کیا گیا ہے کہ جن سے وہ فرشتوں کے ساتھ پرواز کرتے ہیں یا میرے بھائی کو؟ انہوں نے کہا: نہیں بلکہ آپ کے بھائی کو!

چھیسویں حجت: حضرت علیؑ نے فرمایا: میں تم کو خدا کی قسم دیتا ہوں (مجھے سچ بتاؤ) کہ رسول خدا کے قرضوں کی ضمانت لے کر جس کے موقع پر ان کی ادائیگی کی نہ میں نے دی تھی یا تم نے؟ انہوں نے کہا: نہیں بلکہ آپ نے!

ستالیسویں حجت: حضرت علیؑ نے فرمایا: میں تم کو خدا کی قسم دیتا ہوں (مجھے سچ بتاؤ) کہ جب رسول خدا نے اپنے پاس وجہوں

پرندے کو کھانا چاہا تو یہ دعا میرے لئے کی تھی کہ ”اے میرے اللہ، میرے بعد تیرے نزدیک محظوظ ترین مخلوق کو میرے پاس بھیجن دے“ یا تمہارے لئے؟

انہوں نے کہا: نہیں بلکہ آپ کے لئے!

انہائیسویں حجت: حضرت علیؑ نے فرمایا: میں تم کو خدا کی قسم دیتا ہوں (مجھے سچ بتاؤ) کہ رسول خدا نے ناکشین، مارقین اور قاتلین کو تاویل قرآن کے مطابق قتل کرنے کی خوبخبری مجھے دی تھی یا تمہیں؟

انہوں نے کہا: نہیں بلکہ آپ ہو!

انیسویں حجت: حضرت علیؑ نے فرمایا: میں تم کو خدا کی قسم دیتا ہوں (مجھے سچ بتاؤ) کہ رسول خدا کے آخری کلام کے موقع پر حاضر ہونے والا، ان کے غسل اور رفن کی ذمہ داری پوری کرنے والا میں ہوں یا تم؟

انہوں نے کہا: نہیں بلکہ آپ ہیں!

تبیسویں حجت: حضرت علیؑ نے فرمایا: میں تم کو خدا کی قسم دیتا ہوں (مجھے سچ بتاؤ) کہ رسول خدا نے یہ کہہ کر کہ ”علیؑ تم میں سب سے بہترین قاضی ہے“ علم قضاوت میں لوگوں کی رہنمائی میری طرف کی تھی یا تمہاری جانب؟

انہوں نے کہا: نہیں بلکہ آپ کی طرف!

اکیسویں حجت: حضرت علیؑ نے فرمایا: میں تم کو خدا کی قسم دیتا ہوں (مجھے سچ بتاؤ) کہ رسول خدا نے اپنی حیات مبارکہ میں اپنے ساتھیوں کو مجھے امیر کہہ کر سلام کرنے کا حکم دیا تھا یا تمہیں؟

انہوں نے کہا: نہیں بلکہ آپ ہو!

تبیسویں حجت: حضرت علیؑ نے فرمایا: میں تم کو خدا کی قسم دیتا ہوں (مجھے سچ بتاؤ) کہ رسول خدا سے قربت داری میں مجھے سبقت حاصل ہے یا تم کو؟

انہوں نے کہا: نہیں بلکہ آپ ہو!

تینیسویں حجت: حضرت علیؑ نے فرمایا: میں تم کو خدا کی قسم دیتا ہوں (مجھے سچ بتاؤ) کہ وقت ضرورت رسول خدا کو ایک دینا تم نے ہے کیا تھا، جب تک نے تمہاری بیعت کی تھی اور محمدؐ اور ان کی اولاد کی رہنمائی نو ازیز تم نے کی تھی یادوں میں تھا؟

راوی کہتا ہے: اس موقع پر حضرت ابو بکر رضویٰ تھے ہوئے کہنے لگے: نہیں بلکہ وہ شخص آپ ہی ہیں۔

چونیسویں حجت: حضرت علیؑ نے فرمایا: میں تم کو خدا کی قسم دیتا ہوں (مجھے سچ بتاؤ) کہ رسول خدا نے کعبہ کے ہتوں کو بر طرف کرنے اور نہیں تو زن کے لئے جس شخص کو اپنے کا نہ ہوں پر اٹھایا تھا یہاں تک کہ اگر وہ چاہتا تو اُن آسمان پر پہنچ جاتا وہ تم ہو یا میں ہوں؟

انہوں نے کہا: نہیں بلکہ آپ ہیں!

پیمنیسویں حجت: حضرت علیؑ نے فرمایا: میں تم کو خدا کی قسم دیتا ہوں (مجھے سچ بتاؤ) کہ رسول خدا نے تمہارے بارے میں فرمایا تھا ”تم نیا اور آخرت میں میرے پرچم دار ہو“ یا میرے بارے میں؟

انہوں نے کہا: نہیں بلکہ آپ کے بارے میں!

**چھتیسویں حجت:** حضرت علی نے فرمایا: میں تم کو خدا کی قسم دیتا ہوں (مجھے سچ بتاؤ) کہ جب رسول خدا نے ان کی مسجد میں ان کے تمام اصحاب اور اہل خانہ کے دروازوں کو بند کرنے کا حکم دیا تھا تو اس وقت جس شخص کے دروازہ کو کھلے رہنے کا حکم دیا ہے اور اس کے لئے وہ سب کچھ حلال رکھا جاؤ آپ کے لئے حلال تھا وہ میں ہوں یا تم؟

انہوں نے کہا: نہیں بلکہ آپ میں!

**سیتیسویں حجت:** حضرت علی نے فرمایا: میں تم کو خدا کی قسم دیتا ہوں (مجھے سچ بتاؤ) کہ رسول خدا کے ساتھ رازداری کی باتیں کرنے سے پہلے صدقہ دے کر آپ کے ساتھ رازداری کی باتیں کرنے والا شخص کون تھا، تم یا میں کہ جب اللہ عزوجل نے ایک قوم پر عتاب یا یقینی، لبذا فرمایا: آشْفَقْتُمْ أَنْ تَقْدِمُوا بَيْنَ يَدِيْ نَجْوِيْكُمْ صَدَقَاتٍ... کیا تم اس سے ذرگئے کہ آپ تنحیہ سے پہلے کچھ صدقہ کرو... (سورہ مجادلہ- آیت ۱۲)

انہوں نے کہا: نہیں بلکہ آپ!

**اڑتیسویں حجت:** حضرت علی نے فرمایا: میں تم کو خدا کی قسم دیتا ہوں (مجھے سچ بتاؤ) کہ رسول خدا نے حضرت فاطمہ (سلام اللہ علیہا) سے باتیں کرتے ہوئے یہ کس کے بارے میں فرمایا تھا ”...میں نے تمہاری شادی ایک ایسے شخص سے کروانی ہے جو لوگوں میں سب سے پہلے ایمان لا یا اور اسلام میں سب سے پہلے اسی کو تحریج حاصل ہے“؛ میرے بارے میں یا تمہارے بارے میں؟

انہوں نے کہا: نہیں بلکہ آپ کے بارے میں!

پس حضرت علی اسی طرح اپنے ان مناقب و نشانات کو نوارے جوانش عزوجل نے صرف آپ کو عطا کیے تھے زکر حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ اور کوادر آپ سے حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کیتھے تھے کہ انہی یا ان سے ملت جلتے نشانات کا حامل ہی امت محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) کے امداد کی بائیں اور سنبھالنے کا انتدار ہے تو حضرت علی نے ان سے کہا:

**انتالیسویں حجت:** تو پھر وہ کون تھی جیزیرہ جس نے تم کو فریب میں بتانا آیا اور تم نے اللہ اس کے رسول اور اس کے دین سے انحراف کیا جبکہ تم ان خوبیوں سے عاری ہو جو اس کے دین کے لوگوں کے لئے ضروری ہیں؟

حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ نے لگا اور کہا: اے ابو الحسن، مجھے آج کے دن کی مہلت دے دو تاکہ میں اپنی حالت پر غور فکر کروں اور ان ہاتھوں پر بھی جو آپ نے بیان کی۔

**چالیسویں حجت:** حضرت علی نے فرمایا: تمہیں مہلت حاصل ہے، اے ابو بکر! اس کے بعد وہ اٹھ کر وہاں سے چلے گئے، پورے دن اور رات کا وقت تمہائی میں گزار اور اُسی کو ملکہ کی اجازت نہ دی، جبکہ حضرت عمر رضی اللہ عنہوں میں آنا جانا کرہے تھے کیوں کہ انہوں نے یہ کہ حضرت ابو بکر حضرت علی سے خلوت میں مل چکے ہیں۔

بہر حال جب رات کو سوتے میں انہوں نے خواب دیکھا کہ رسول خدا ان کی محفل میں مجسم ہو کر تشریف لائے ہیں تو حضرت ابو بکر آپ کو سلام کرنے کی غرض سے کھڑے ہو گئے مگر آپ نے اپنا منہ پھیر لیا۔

حضرت ابو بکرؓ نے کہا: اے اللہ کے رسول، کیا آپؐ نے کسی ایسی بات کا حکم دیا تھا جسے میں نے انجام نہیں دیا؟

رسول خداؑ نے فرمایا: کیا میں تم کو جواب سلام دوں جبکہ تم نے اللہ اور اس کے رسولؐ (ایک نہیں میں ہے اور اللہ اور اس کے رسولؐ کے دوستوں) سے دشمنی کی ہے، حق اس کے حقدار کو واپس کر دو!

انہوں نے کہا: اس کا حقدار کون ہے؟

آپؐ نے فرمایا: جس نے تم کو سرزنش کی ہے اور وہ علیؑ ہے۔

انہوں نے کہا: آپؐ کے حکم کے مطابق میں نے انہیں ان کا حق واپس کر دیا، لہذا صبح وہ رورہ ہے تھے اور حضرت علیؑ سے کہنے لگے: اپنا ہاتھ آگے کرو، پھر آپؐ کی بیعت کی اور امر خلافت آپؐ کے حوالے کر دیا۔ نیز کہا: مسجد میں جا کر لوگوں کو میرے رات کے خواب اور ہم دونوں کے درمیان جو کچھ ہوا اُسے بیان کر دو، اس طرح مجھے اس معاملہ سے چھکارا دو اور (اب) خلافت میں تمہارے حوالے کرتا ہوں۔

حضرت علیؑ نے ان سے کہا: تھیک ہے!

اس کے بعد وہاں سے چل دیئے جبکہ ان کا رنگ متغیر تھا۔ راستے میں ان کی ملاقات حضرت عمرؓ سے ہو گئی اور وہ انہی کی تلاش میں تھے لہذا کہنے لگے: اے خلیفہ رسول خدا، آپؐ کا کیا حال ہے؟ حضرت ابو بکرؓ نے ان کو سب کچھ بتادیا: اپنی رائے، اپنا خواب اور اپنے اور حضرت علیؑ کے درمیان ہونے والی باتیں بھی۔ حضرت عمرؓ نے ان سے کہا ”میں تم کو خدا کی قسم دیتا ہوں اے رسول خدا کے خلیفہ، تم پر بنی ہاشم کے سحر کا اثر ہو گیا ہے اور یہ ان کا کوئی پہلا جادو تو ہے نہیں...“ بس اسی طرح کی مسلسل گفتگو کے ذریعہ انہوں نے حضرت ابو بکرؓ کی رائے بدل دی۔ چنانچہ ان کے ارادہ کی پچھلی ختم ہو گئی اور وہ بھی ان کی باتوں میں دچپی لینے لگے لہذا انہوں نے خلافت کو سنبھالنے اور اسی پر قائم رہنے کو کہا۔

حضرت علیؑ مقررہ وقت پر مسجد میں تشریف لائے تو اسی کو بھی وہاں نہ پا کر آپؐ کو ان کی طرف سے شر کا احساس ہو گیا، لہذا آپؐ رسول خدا کی قبر کے پاس جا کر بیٹھ گئے کہ وہاں سے حضرت عمرؓ مگر ہو تو انہوں نے کہا: اے علیؑ، تم اپنے مقصود کو کبھی حاصل نہ کر سکو گے، اس پر حضرت علیؑ نے بات کو درک کر لیا اور کھڑے ہو کر وہاں سے اپنے گھر کو چل دیئے۔

﴿۱۸﴾ شوریؑ کی روز امیر المؤمنین کا لوگوں پر انہی مناقب و فضائل کے ذریعہ حجت قائم کرنا: میرے والد اور محمد ابن حسن ابن احمد ابن حسن ایں ایں ولیدؓ نے ہم سے روایت بیان کی، دونوں نے کہا: سعد ابن عبد اللہ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن حسین ایں ابو خطاب نے حکم ایں مسکین شفیقی کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے ابو جارو، یثیم (ایک نہیں هشیم ہے) ابو ساسان اور ابو طارق سراج سے، اس نے عامر ابن وائلہ سے نقل کیا کہ شوریؑ کے دن میں گھر میں تھا کہ میں نے حضرت علیؑ کو یہ کہتے سننا: لوگوں نے ابو بکرؓ کو خلیفہ منتخب کیا جبکہ بخدا میں اس خلافت کا اس سے زیادہ حقدار تھا اور اس سے بہتر بھی، ابو بکرؓ نے عمرؓ کو خلیفہ منتخب کیا جبکہ میں بخدا اس خلافت کا زیادہ حقدار تھا اور اس سلسلے میں اس سے بہتر بھی۔

یاد کھو، عمرؓ نے مجھے پانچ افراد کے ساتھ رکھا تھا کہ جن میں چھٹا میں تھا اور ان کو مجھ پر کوئی فضیلت حاصل نہیں تھی جبکہ اگر میں چاہتا تو چند ایسی باتوں سے ان پر حجت قائم کرتا کہ جس میں تبدیلی لانا کسی عرب کے بس میں تھا اور نہیں کسی عجم کے، خواہ وہ مشرک ہو یا حلیف۔

اس کے بعد آپؐ نے فرمایا: اے لوگوں! میں تم کو اللہ کی قسم دیتا ہوں (مجھے سچ بتاؤ) کہ آیا تم میں سے کوئی ہے جس نے مجھ سے پہلے خدا کی

وحدانیت کا اقرار کیا ہو؟ لوگوں نے کہا: نہیں، بخدا!

آپ نے فرمایا: اے لوگو! میں تم کو اللہ کی قسم دیتا ہوں (مجھے سچ بتاؤ) کہ آیا تم میں سے کوئی ہے جس کے متعلق رسول خدا نے فرمایا: تمہاری نسبت مجھ سے ایسی ہے جیسے حضرت ہارون کی حضرت موسیٰ سے سوائے اس کے کہ میرے بعد کوئی نبی نہیں آئے گا۔ لوگوں نے کہا: نہیں، بخدا!

آپ نے فرمایا: اے لوگو! میں تم کو اللہ کی قسم دیتا ہوں (مجھے سچ بتاؤ) کہ آیا تم میں سے کوئی ہے جو تمام جہانوں کے پروردگار، اللہ کے رسول کے لئے قربانی کا جانور لایا ہوا رپھرا پُنے اس کو اپنے ساتھ شریک کیا ہو؟ لوگوں نے کہا: نہیں، بخدا!

آپ نے فرمایا: اے لوگو! میں تم کو اللہ کی قسم دیتا ہوں (مجھے سچ بتاؤ) جب رسول خدا کے پاس (بھٹا ہوا) پرندہ لا یا گیا کہ آپ اسے تاول کریں اور آپ نے فرمایا ”اے میرے اللہ، میرے پاس اپنی محبوب ترین ملکوں کو سچ دے“ تو کیا میرے علاوہ کوئی اور وہاں آیا تھا؟ لوگوں نے کہا: نہیں، بخدا!

آپ نے فرمایا: اے لوگو! میں تم کو اللہ کی قسم دیتا ہوں (مجھے سچ بتاؤ) کہ جب (خبر میں) عمر و اپس لوٹے اور وہ اور ان کے ساتھی آپس میں ایک دوسرے کو بزدل کہتے تھے اور انہوں نے غلست تسلیم کرتے ہوئے رسول خدا کو پرچم واپس کر دیا تو کیا میرے علاوہ تم میں سے کوئی ہے کہ جس کے متعلق رسول خدا نے فرمایا ہو ”کل میں ایک ایسے شخص کو پرچم دوں گا جو میدان چھوڑ کر بھاگ نہیں امتحنا، اللہ اور اس کا رسول اسے پسند کرتے ہیں اور وہ اللہ اور اس کے رسول گو پسند کرتا ہے؛ جب تک اللہ اس کے ہاتھوں فتح فیصل نہیں کرے گا وہ واپس نہیں آئے گا“ لہذا جب صبح ہوئی تو آپ نے فرمایا: علی کو بلاد، اس پر لوگوں نے کہا: اے اللہ کے رسول، علی کو آ شوب چشم لاحق ہے جو ابھی ختم نہیں ہوا۔ آپ نے فرمایا: اسے میرے پاس لا دا اور جب میں آپ کے سامنے آ کھڑا ہوا تو آپ نے میری آنکھ میں اپنا عاب لگایا اور فرمایا: اے میرے اللہ، اس سے سرزی گرمی کو بر طرف کر دے لہذا اسی لحی اللہ نے سردی گرمی کو مجھ سے بر طرف کر دیا اور میں نے پرچم اٹھایا تو اللہ نے مشرکین کو شکست دی اور مجھے ان پر فتح بخشی؟ لوگوں نے کہا: نہیں، بخدا!

آپ نے فرمایا: اے لوگو! میں تم کو اللہ کی قسم دیتا ہوں (مجھے سچ بتاؤ) کہ تم میں سے میرے علاوہ کسی کا بھائی میرے بھائی جعفرؑ کی طرح ہے جسے اللہ نے جنت میں دوپر دو سے آ راست کیا ہے اور ان کے ذریعے وہ جہاں چاہے پر واڑ کرتا ہے؟ لوگوں نے کہا: نہیں، بخدا!

آپ نے فرمایا: اے لوگو! میں تم کو اللہ کی قسم دیتا ہوں (مجھے سچ بتاؤ) کہ میرے علاوہ تم میں سے کسی کا چاہا حضرت حمزہؓ شیر خدا ہے جو رسول خدا کا بھی شیر ہے اور جو سید الشہداء ہے؟ لوگوں نے کہا: نہیں، بخدا!

آپ نے فرمایا: اے لوگو! میں تم کو اللہ کی قسم دیتا ہوں (مجھے سچ بتاؤ) کہ آیا میرے علاوہ تم میں سے کسی کے ایسے دو سبط ہیں جیسے حسن و حسین میرے دو سبط ہیں جو رسول خدا کے بیٹے اور جنت کے جوانوں کے سردار ہیں؟ لوگوں نے کہا: نہیں، بخدا!

آپ نے فرمایا: اے لوگو! میں تم کو اللہ کی قسم دیتا ہوں (مجھے سچ بتاؤ) کہ آیا تم میں سے سوائے میرے کسی کی بیوی حضرت فاطمہؓ (سلام اللہ علیہا) کی ماں نہ ہے جو رسول خدا کی بیٹی، ان کا گلکار اور جنت کی عورتوں کی سردار ہیں؟ لوگوں نے کہا: نہیں، بخدا!

آپ نے فرمایا: اے لوگو! میں تم کو اللہ کی قسم دیتا ہوں (مجھے سچ بتاؤ) کہ کیا تم میں سے سوائے میرے علاوہ تم میں سے کوئی ایسا ہے جس کے متعلق رسول خدا نے فرمایا ہو ”جوت میں سے خدا ہوا اس نے مجھ سے جدائی اختیار کی اور جس نے مجھ سے جدائی اختیار کی اس نے اللہ کو چھوڑ دیا“ لوگوں نے

کہا: نہیں بخدا!

آپ نے فرمایا: اے لوگو! میں تم کو اللہ کی قسم دیتا ہوں (مجھے سچ بتاؤ) کہ کیا میرے علاوہ تم میں سے کوئی ایسا ہے جس کے متعلق رسول خدا نے فرمایا ہو ”بِنُوكَنْدَهُ كَأَيْكَ قَبْيلَهِ“ کوچا ہے کہ وہ باز آ جائیں ورنہ میں ان کے پاس اپنے جیسے ایک شخص کو سمجھوں گا کہ اس کی اطاعت میری اطاعت ہے اور اس کی نافرمانی میری نافرمانی اور وہ تکوار سے ان کو قابو کرے گا، لوگوں نے کہا: نہیں بخدا!

آپ نے فرمایا: اے لوگو! میں تم کو اللہ کی قسم دیتا ہوں (مجھے سچ بتاؤ) کہ کیا میرے علاوہ تم میں سے کوئی ایسا ہے جس کے متعلق رسول خدا نے فرمایا ہو: ”کوئی مسلمان ایسا نہیں کہ جس کے دل میں میری محبت جاگ جائے مگر یہ کہ اس کے گناہ اس سے منہ پھیر لیتے ہیں اور (اسی طرح) جس کے دل میں میری محبت ہو اس کے دل میں تمہاری محبت بھی جاگ جاتی ہے۔ نیز وہ شخص جھوٹ بولتا ہے جو اس زعم میں ہے کہ وہ مجھ سے محبت کرتا ہے جبکہ تم سے بغضہ رکھتا ہے؟“ لوگوں نے کہا: نہیں بخدا!

آپ نے فرمایا: اے لوگو! میں تم کو اللہ کی قسم دیتا ہوں (مجھے سچ بتاؤ) کہ کیا میرے علاوہ تم میں سے کوئی ایسا ہے جس کے متعلق رسول خدا نے فرمایا ہو ”تم ہر یجہت میں میرے الی خانہ اور مسلمانوں کے جانشی ہو، تمہارا دشمن میرا اور خدا کا دشمن ہے جبکہ تمہارا دوست میرا اور اللہ کا دوست ہے؟“ لوگوں نے کہا: نہیں بخدا!

آپ نے فرمایا: اے لوگو! میں تم کو اللہ کی قسم دیتا ہوں (مجھے سچ بتاؤ) کہ کیا میرے علاوہ تم میں سے کوئی ایسا ہے جس کے متعلق رسول خدا نے فرمایا ہو ”اے علی، جو تم سے محبت کرے اور تم سے ودیتی رکھے رحمت اس کی جانب پیش قدمی کرتی ہے اور جو شخص تم سے بغضہ رکھے اور تم سے دشمنی رکھے لعنت اس کی طرف پیش قدمی کرتی ہے۔“ اس وقت عائشہؓ نے کہا: اے اللہ کے رسول، میرے والد کے لئے دعا فرمائیں مباراہم علی سے بغضہ اور دشمنی رکھنے والے ہوں۔ آپ نے فرمایا: تم خاموش ہو، (کیونکہ) اگر تم اور تمہارا باپ ان لوگوں میں سے ہوئے جو علی سے محبت و ودیتی رکھیں گے تو رحمت تمہاری جانب سبقت کرے گی جبکہ ان لوگوں میں سے ہوئے جو اس سے بغضہ وعدات رکھیں گے تو تمہاری جانب لعنت سبقت کرے گی۔ تم اور تمہارا باپ سخت ناپسندیدہ ہو اس لئے کہ تمہارا باپ وہ پہلا شخص ہے جو اس پر ظلم کرے گا اور اس سے جنگ کرنے میں تم پہلی ہو؟“ لوگوں نے کہا: نہیں بخدا!

آپ نے فرمایا: اے لوگو! میں تم کو اللہ کی قسم دیتا ہوں (مجھے سچ بتاؤ) کہ کیا میرے علاوہ تم میں سے کوئی ایسا ہے جس کے متعلق رسول خدا نے فرمایا ہو ”اے علی، تم میرے بھائی ہو اور میں تمہارا بھائی ہوں، دنیا میں بھی اور آخرت میں بھی۔ نیز خلد میں تمہارا مکان میرے مکان کے میں سامنے ہو گا جس طرح کہ بھائی ایک دوسرے کے سامنے ہوتے ہیں؟“ لوگوں نے کہا: نہیں بخدا!

آپ نے فرمایا: اے لوگو! میں تم کو اللہ کی قسم دیتا ہوں (مجھے سچ بتاؤ) کہ کیا میرے علاوہ تم میں سے کوئی ایسا ہے جس کے متعلق رسول نے فرمایا ہو ”اے علی، خدا نے ایک بات سے تم کو خصوصیت حاصل کیتی ہے اور تم کو عطا بھی کیا ہے، اللہ کے نزدیک دنیا میں زہرا اختیار کرنے سے زیادہ پسندیدہ اور افضل کوئی عمل نہیں ہے، لہذا تم دنیا سے کچھ لوگے اور نہ ہی وہ تم سے کچھ لے لگی اور زہرا قیامت کے دن اللہ عز و جل کے نیکوکار بندوں کی زیستی ہے۔ خوشانصیب اس شخص کے لئے جو تم سے محبت کرے اور تمہاری تصدیق کرے جبکہ وائے ہوں شخص پر جو تم سے بغضہ رکھے اور

تسبیح کرے۔“ لوگوں نے کہا: نہیں بخدا!

آپ نے فرمایا: اے لوگو! میں تم کو اللہ کی قسم دیتا ہوں (مجھے بھی بتاؤ) کہ کیا میرے علاوہ تم میں سے کوئی ایسا ہے جس کو رسول خدا نے بھیجا ہوتا کہ وہ پانی لے کر آئے جس طرح کہ آپ نے مجھے بھیجا تھا تو میں جا کر اپنی پیٹھ پر مشک لا دکر لای رہا تھا کہ ایک ہوا میرے سامنے آئی اور اس نے مجھے بلنا دیا یہاں تک کہ مجھے زمین پر بھادرا یا بھر میں کھڑا ہو گیا تو پھر ایک ہوا میرے سامنے آئی اور اس نے مجھے بلنا دیا یہاں تک کہ مجھے زمین پر بھادرا یا بھر میں کھڑا ہوا کیا۔ ایک ہوا میرے سامنے آئی اور اس نے مجھے زمین پر بھادرا یا بھر میں کھڑا ہوا کیا۔ ایک ہوا میرے سامنے آئی اور اس نے مجھے بلنا دیا یہاں تک کہ مجھے زمین پر بھادرا یا بھر میں کھڑا ہوا گیا اور رسول خدا کے پاس آ گیا تو آپ نے مجھے کہا: اقی دری کیوں لگا دی؟ میں نے آپ کو پورا قصہ سنادیا تو آپ نے فرمایا ”میرے پاس جریئل آئے تھے اور انہوں نے مجھے خردی کہ پہلی ہوا جریئل تھے جو مع ایک ہزار فرشتوں کے قم کو سلام کر رہے تھے، دوسرا ہوا میکا جمل تھے جو مع ایک ہزار فرشتوں کے قم کو سلام کر رہے تھے اور تیسرا ہوا اسرائیل تھے جو مع ایک ہزار فرشتوں کے قم کو سلام کر رہے تھے؟“ لوگوں نے کہا: نہیں بخدا!

آپ نے فرمایا: اے لوگو! میں تم کو اللہ کی قسم دیتا ہوں (مجھے بھی بتاؤ) کہ کیا میرے علاوہ تم میں سے کوئی ایسا ہے جس کے متعلق (بدر کے موقعہ پر) جریئل نے کہا ہو ”اے محمد گیا آپ کیکھ رہے ہیں کیا علی کس قدر مواسات سے کام لے رہے ہیں؟“ رسول خدا نے ان سے کہا ”وہ مجھے سے ہے اور میں اس سے ”لہذا جریئل کہنے لگے“ اور میں آپ دونوں سے ہوں؟“ لوگوں نے کہا: نہیں بخدا!

آپ نے فرمایا: اے لوگو! میں تم کو اللہ کی قسم دیتا ہوں (مجھے بھی بتاؤ) کہ کیا میرے علاوہ تم میں سے کوئی ایسا ہے جس نے رسول خدا کی خاطر کچھ لکھا ہو، جس طرح میں نے لکھا ہے کہ جب میں لکھ رہا تھا رسول خدا پر اُن شی طاری ہو گئی جبکہ میں بھر رہا تھا کہ آپ مجھے الماء کروار ہے ہیں مگر جب آپ بیدار ہوئے تو کہنے لگے ”اے علی، تمہیں یہاں سے دیاں تک کس نے الماء کروایا؟“ تو میں نے کہا کہ آپ نے اے اللہ کے رسول، آپ نے فرمایا ”نہیں بلکہ جریئل نے تمہیں الماء کروایا ہے؟“ لوگوں نے کہا: نہیں بخدا!

آپ نے فرمایا: اے لوگو! میں تم کو اللہ کی قسم دیتا ہوں (مجھے بھی بتاؤ) کہ کیا میرے علاوہ تم میں سے کوئی ایسا ہے جس کے لئے آسمان سے ندا آئی ہو ”نہیں بہے کوئی تلوار مگر ذوالفضل اور نہیں ہے کوئی جوان مگر علی“؟ لوگوں نے کہا: نہیں بخدا!

آپ نے فرمایا: اے لوگو! میں تم کو اللہ کی قسم دیتا ہوں (مجھے بھی بتاؤ) کہ کیا میرے علاوہ تم میں سے کوئی ایسا ہے جس کے متعلق رسول خدا نے وہ بات کہی ہو جو میرے متعلق کہی ہے ”اگر مجھے اس بات کا ڈر رہ ہوتا کہ ہر کوئی تمہارے قدموں کی مٹھی بھر خاک لے کر اسے برکتی شمار کرے گا اور اسے اپنی آئندہ نسلوں کے لئے رکھ چوڑے گا تو میں تمہارے بارے میں ایسی بات کہتا کہ لوگ تمہارے قدموں کی مٹھی بھر خاک کو تبرک کے طور پر اٹھاتے؟“ لوگوں نے کہا: نہیں بخدا!

آپ نے فرمایا: اے لوگو! میں تم کو اللہ کی قسم دیتا ہوں (مجھے بھی بتاؤ) کہ کیا میرے علاوہ تم میں سے کوئی ایسا ہے جس کے متعلق رسول خدا نے فرمایا ہو ”دروازہ کی گرانی کرو کے بلاشبہ فرشتے میری زیارت کو آتے ہیں، لہذا لوگوں میں سے کسی کو بھی اجازت مت دینا“ پس ”غمز“ تین مرتبہ آئے تو میں نے ان کو رسول خدا کی بات بتا دی کہ آپ حجاب میں ہیں اور ان کی زیارت کو فرشتے آئے ہوئے ہیں اور ان کی اتنی اتنی تعداد ہے۔ اس کے بعد (چوتھی مرتبہ) میں نے ان کو اجازت دے دی اور وہ اندر داخل ہو کر کہنے لگے ”اے اللہ کے رسول! میں آپ کے پاس متعدد بارا یا مگر علی نے مجھے لوٹا دیا اور کہہ دیا کہ رسول خدا حجاب میں ہیں اور ان کی زیارت کو فرشتے آئے ہوئے ہیں کہ ان کی اتنی اتنی تعداد ہے، تو علی تعداد کے متعلق کیوں کر جانتے ہیں، کیا انہوں نے فرشتوں کو دیکھتے ہیں؟“ آپ نے فرمایا ”اے علی، یہ حکیم کہہ رہا ہے: تمہیں ان کی تعداد کا علم کیسے ہوا؟“

میں نے عرض کیا "مجھے کئی مرتبہ سلام کیا گیا اور میں نے ان آوازوں کو سنا اور میں نے (اس طرح) تعداد شمار کر لی" اس پر رسول خدا نے فرمایا "تم نحیک کہہ رہے ہو، کیونکہ تم میں میرے بھائی عیسیٰ کی سنت پائی جاتی ہے" پس عمر یہ کہتے ہوئے باہر نکل گئے کہ آپ نے علی کے لئے ابن مریمؑ کی مثال دی جبکہ اللہ عزوجل نے فرمایا ہے: ولما ضرب ابن مریم مثلاً اذا قومك منه يصدون ۵ وقالوا اهلا خیرام هو ، ما ضربوه لك الا جدلاً دبل هم قوم خصمون ۵ ان هو الا عيده انعمنا عليه و جعلته مثلاً لبني اسرائيل ۵ ولو نشا لجعلنا منكم ملکة في الارض يخلفون ۵ اور "جب مریمؑ کے بیٹے کی مثال یا ان کی گئی تو اس سے تمہاری قوم کے لوگ کھل کھلا کر ہنسنے لگے اور کہنے لگے کہ بھلا ہمارے معیودا چھے ہیں یادہ (عیسیٰ) ان لوگوں نے عیسیٰ کی مثال دی تو صرف جھگڑنے کے لئے، بلکہ یہ لوگ ہیں ہی جھگڑا لو، وہ (عیسیٰ) تو اس ہمارے ایک بندے تھے جن پر ہم نے احسان کیا اور ان کو ہم نے نبی اسرائیل کے لئے نہونہ بنایا اور اگر ہم چاہتے تو تم ہی لوگوں میں سے فرشتے ہوادیتے جو زین میں تمہارے جائشیں ہوتے" (سورہ زخرف آیت ۷۶ تا ۷۵)۔ لوگوں نے کہا: نہیں بخدا!

آپ نے فرمایا: اے لوگو! میں تم کو اللہ کی قسم دیتا ہوں (مجھے بچ بتاؤ) کہ کیا میرے علاوہ تم میں سے کوئی ایسا ہے جس کے متعلق رسول خدا نے فرمایا ہو "بلاشبہ طوبی جنت میں ایک درخت ہے کہ اس کی جڑ ملٹی کے مکان میں ہے اور کوئی مومن ایسا نہیں جس کے گھر میں اس کی شاخوں میں سے کوئی شاخ نہ ہو؟" لوگوں نے کہا: نہیں بخدا!

آپ نے فرمایا: اے لوگو! میں تم کو اللہ کی قسم دیتا ہوں (مجھے بچ بتاؤ) کہ کیا میرے علاوہ تم میں سے کوئی ایسا ہے جس کے متعلق رسول خدا نے فرمایا ہو "تم میری سنت پر رہ کر جنگ کرو گے اور مجھے بری الذمہ کر دو گے؟" لوگوں نے کہا: نہیں بخدا!

آپ نے فرمایا: اے لوگو! میں تم کو اللہ کی قسم دیتا ہوں (مجھے بچ بتاؤ) کہ کیا میرے علاوہ تم میں سے کوئی ایسا ہے جس کے متعلق رسول خدا نے فرمایا ہو "تم ناکشیں، قاطین اور مارثین سے جنگ کرو گے؟" لوگوں نے کہا: نہیں بخدا!

آپ نے فرمایا: اے لوگو! میں تم کو اللہ کی قسم دیتا ہوں (مجھے بچ بتاؤ) کہ کیا میرے علاوہ تم میں سے کوئی ایسا ہے جو رسول خدا کی خدمت میں اُس وقت حاضر ہو اجنب آپ کا سر مبارک اُن (جبریل) کی گود میں ہو تو انہوں نے میرے متعلق کہا ہو "اپنے بچپن اد بھائی سے قریب ہو جائیں کہ آپ اس کے سزاوار تھیں؟" لوگوں نے کہا: نہیں بخدا!

آپ نے فرمایا: اے لوگو! میں تم کو اللہ کی قسم دیتا ہوں (مجھے بچ بتاؤ) کہ کیا میرے علاوہ تم میں سے کوئی ایسا ہے جس کی گود میں رسول خدا نے سر رکھا ہو یہاں تک کہ سورج غروب ہو گیا ہو اور اس نے عصر (کی نماز) بھی نہ پڑھی ہو مگر جب آپ بیدار ہوئے تو فرمایا ہو "اے علی، کیا تم نے عصر کی نماز پڑھ لی؟" میں نے کہا "نہیں!" اس موقع پر رسول خدا نے دعا کی ہو اور اس طرح سورج اپنی تابانی پر لوت آیا اور میں نے نماز پڑھی اور اس کے بعد سورج غروب ہو گیا ہو؟" لوگوں نے کہا: نہیں بخدا!

آپ نے فرمایا: اے لوگو! میں تم کو اللہ کی قسم دیتا ہوں (مجھے بچ بتاؤ) کہ کیا میرے علاوہ تم میں سے کوئی ایسا ہے جس کے متعلق اللہ عزوجل نے رسول خدا کو حکم دیا ہو کہ کسی کو اظہار پیزاری (برائت) کے لئے بھیجن تو رسول خدا نے اس سلسلے میں ابو بکرؓ کو بھیجا مگر جب ملک آپ کی خدمت میں حاضر ہوئے اور کہا "اے محمدؐ، یہ کام سوائے آپ کے یا آپ کے کسی قریبی رشتہ دار کے کوئی انجام نہ دے!" رسول خدا نے مجھے بھیجا اور میں ابو بکرؓ سے لے کر چلا گیا اور رسول خدا کی جانب سے میں نے یہ کام انجام دیا تو اس موقع پر اللہ نے آپ کی زبان پر یہ کلام جاری کیا کہ میں آنچنان

سے ہوں؟ لوگوں نے کہا: نہیں بخدا!

آپ نے فرمایا: اے لوگو! میں تم کو اللہ کی قسم دیتا ہوں (مجھے سچ بتاؤ) کہ کیا میرے علاوہ تم میں سے کوئی ایسا ہے جس کے متعلق رسول خدا نے فرمایا ہو؟ تم نور (ایک نجح میں الام ہے) ہو میری اطاعت سے اور میرے اولیاء کے نور ہو نیز تم وہ کلمہ ہو جس سے پر ہیز گار لوگ منسلک ہیں؟؟ لوگوں نے کہا: نہیں بخدا!

آپ نے فرمایا: اے لوگو! میں تم کو اللہ کی قسم دیتا ہوں (مجھے سچ بتاؤ) کہ کیا میرے علاوہ تم میں سے کوئی ایسا ہے جس کے متعلق رسول خدا نے فرمایا ہو؟ جس کے لئے یہ بات خوش آئندہ ہو کہ وہ میری زندگی چنے، میری موت مرے اور میری اس جنت میں کمین ہو جس کا وعدہ مجھ سے میرے پروردگار نے کیا ہے وہ جنات عدن جس کی بنیاد اللہ نے اپنے ہاتھوں سے رکھی اور اس کے بعد کہا ”بہوجا!“ تو وہ ہو گئی لہذا یہ شخص کو چاہئے کہ علیٰ اہن ابی طالبؑ کو دوست رکھے اور اس کے بعد اس کی ذریت کو بھی کہ یہی ائمہ ہیں اور یہیں اوصیاء بھی نیز اللہ نے ان کو میرا علم اور میری فہم عطا کی ہے کہ (پھر) تم لوگ گمراہی کے باب میں داخل ہو گے اور نہ ہی باب ہدایت سے باہر نکلو گے ان کو مت سکھا ہو کہ یہ تم لوگوں سے زیادہ جانتے ہیں کہ جہاں یہ جاتے ہیں وہاں حق ان کے ساتھ سا تھر ہتا ہے؟؟ لوگوں نے کہا: نہیں بخدا!

آپ نے فرمایا: اے لوگو! میں تم کو اللہ کی قسم دیتا ہوں (مجھے سچ بتاؤ) کہ کیا میرے علاوہ تم میں سے کوئی ایسا ہے جس کے متعلق رسول خدا نے فرمایا ہو؟ یہ حقی امر ہے اور اس پر مہر ثابت ہو چکی ہے کہ تم سے سوائے مومن کے کوئی محبت نہیں کرے گا اور سوائے منافق کے تم سے کوئی بغض نہیں رکھے گا؟؟ لوگوں نے کہا: نہیں بخدا!

آپ نے فرمایا: اے لوگو! میں تم کو اللہ کی قسم دیتا ہوں (مجھے سچ بتاؤ) کہ کیا میرے علاوہ تم میں سے کوئی ایسا ہے جس کے متعلق رسول خدا نے وہ بات کہی ہو جو میرے لئے کہی ہے ”تمہاری ولایت کے قائل قیامت کے دن اپنی قبروں سے سفید اونٹیوں پر سوار نکلیں گے اور ان کی نعلیں کے بندنور کے ہوں گے جو چمکیں گے، ان کے لئے راہیں آسان ہو چکی ہوں گی، ان سے سختیاں دور ہو گئی ہوں گی، انیں امان بخشی جائے گی اور غم و اندوہ کو ان سے برطرف کر دیا جائے گا یہاں تک کہ وہ عرش جہن کے سایہ میں راہ چلیں گے۔ نیز ان کے سامنے دستر خوان رکھے جائیں گے جن میں سے وہ تناول کریں گے یہاں تک کہ وہ حساب سے فارغ ہو جائیں گے (در حالیہ) لوگ خوف کر رہے ہوں گے جبکہ ان کو کوئی خوف لا حق نہیں ہوگا، لوگ غمگین ہوں گے مگر ان کو کوئی غم لا حق نہ ہوگا؟؟ لوگوں نے کہا: نہیں بخدا!

آپ نے فرمایا: اے لوگو! میں تم کو اللہ کی قسم دیتا ہوں (مجھے سچ بتاؤ) کہ کیا میرے علاوہ تم میں سے کوئی ایسا ہے کہ جب ابو بکرؓ حضرت فاطمہ (سلام اللہ علیہا) کی خواتینگاری کے لئے آئے تھے تو رسول خدا نے ان کے نکاح میں دینے سے انکار کر دیا اور عمرؓ خواتینگاری کے لئے آئے تو ان کے نکاح میں دینے سے بھی انکار کر دیا اور جب میں نے خواتینگاری کی تو آپ نے میری شادی ان سے کروادی، لہذا ابو بکرؓ اور عمرؓ آئے اور کہنے لگے ”آپ نے ہم دونوں کو انکار کر دیا اور علیؓ سے شادی کروادی؟؟“ رسول خدا نے فرمایا ”میں نے تم دونوں کو منع کر کے علیؓ کی شادی نہیں کروائی، بلکہ اللہ نے تم دونوں کو دینے سے انکار کر دیا اور علیؓ سے شادی کروادی؟؟“ لوگوں نے کہا: نہیں بخدا!

آپ نے فرمایا: اے لوگو! میں تم کو اللہ کی قسم دیتا ہوں (مجھے سچ بتاؤ) کہ کیا تم لوگوں نے رسول خدا کو یہ کہتے سنائے کہ ”قیامت کے دن ہر سب اور نسب مقطوع ہو جائے گا سوائے میرے سبب اور نسب کے“ تو بھلامیرے سبب سے افضل کو نسب ہے؟ اور میرے نسب سے افضل کو نسا

نسب ہے؟ جبکہ میرے والد اور رسول خدا کے والدآ پس میں بھائی تھے، حسن و حسین جو رسول خدا کے بیٹے اور جوانان جنت کے سردار ہیں وہ میرے بیٹے ہیں اور فاطمہ (سلام اللہ علیہا) بت رسول خدا میری زوجہ اور جنت کی سردار ہیں؟ لوگوں نے کہا: بخدا، کیوں نہیں!

آپ نے فرمایا: اے لوگو! میں تم کو اللہ کی قسم دیتا ہوں (مجھے سچ بتاؤ) کہ کیا میرے علاوہ تم میں سے کوئی ایسا ہے جس کے متعلق رسول خدا نے فرمایا ہو ”اللہ نے مخلوقات کو خلق کیا اور پھر انہیں دوستوں میں تقسیم کیا اور مجھے بہترین دستے میں رکھا، پھر ان دستوں کو قبیلوں میں تقسیم کیا اور مجھے بہترین قبیلہ میں رکھا، اس کے بعد ان قبیلوں کو خاندانوں میں تقسیم کیا اور مجھے بہترین خاندان میں رکھا، اس کے بعد انہیں گھروں میں تقسیم کیا اور مجھے بہترین گھر میں رکھا، اس کے بعد میرے گھروں میں مجھلی اور حفظ کو فتح کیا اور مجھے ان میں سے بہترین قرار دیا۔ پس میں ابو طالب کے دونوں بیٹوں کے سامنے سور ہاتھا کر جریل آئے اور ان کے ہمراہ ایک فرشتہ تھا تو اس نے کہا: ”اے جریل، تمہیں ان میں سے کس کے پاس بھیجا گیا ہے؟“ جریل بولے: ”ان کی جانب“ اس کے بعد میرا ہاتھ پکڑا اور مجھے ٹھادیا؟“ لوگوں نے کہا: نہیں بخدا!

آپ نے فرمایا: اے لوگو! میں تم کو اللہ کی قسم دیتا ہوں (مجھے سچ بتاؤ) کہ کیا میرے علاوہ تم میں سے کوئی ایسا ہے کہ رسول خدا نے مسجد کی طرف کھلنے والے ہر مسلمان کا دروازہ بند کر دیا مگر میرے دروازہ کو بند نہیں کیا تو حضرات عباس اور حمزہ آ کر کہنے لگے ”آپ نے ہمیں نکال دیا اور اس کو سکونت دی؟؟“ آپ نے فرمایا ”میں نے تمہیں نکالا ہے اور نہ ہی اسے سکونت دی، بلکہ اللہ نے تم لوگوں کو نکالا ہے اور اسے سکونت دی ہے؛ بلاشبہ اللہ عز و جل نے حضرت موسیٰؑ کی جانب وحی کی کہ مسجد کو پاک کرو اور اس میں تم، ہارون اور ہارون کے دونوں بیٹے فروش ہو جاؤ“ جبکہ اللہ عز و جل نے میری جانب وحی کی کہ ”میں مسجد کو پاک کروں اور میں، علیٰ اور علیٰ کے دونوں بیٹے اس میں فروش ہو جائیں؟“ لوگوں نے کہا: نہیں بخدا!

آپ نے فرمایا: اے لوگو! میں تم کو اللہ کی قسم دیتا ہوں (مجھے سچ بتاؤ) کہ کیا میرے علاوہ تم میں سے کوئی ایسا ہے جس کے متعلق رسول خدا نے فرمایا ہو: ”حق علیٰ کے ساتھ ہے اور علیٰ حق کے ساتھ ہے؛ یہ دونوں ایک دوسرے سے جدا نہیں ہوں گے یہاں تک کہ میرے پاس حوض کو شرپ وارد ہوں؟“ لوگوں نے کہا: نہیں بخدا!

آپ نے فرمایا: اے لوگو! میں تم کو اللہ کی قسم دیتا ہوں (مجھے سچ بتاؤ) کہ کیا میرے علاوہ تم میں سے کوئی ایسا ہے کہ جب مشرکین آپ کے قتل کے ارادے سے آئے تھے تو اس نے رسول خدا کو ان سے بچایا ہو، لہذا میں ان کے بستر پر لیٹ گیا تھا جبکہ رسول خدا انگار کی جانب چلے گئے تھے اور جب انہوں نے دیکھا کہ میں ہوں تو مجھ سے کہنے لگے: ”تمہارے بچا زاد کہاں ہیں؟“ میں نے کہا: ”مجھے نہیں معلوم!“ تو ان لوگوں نے مجھے زد کوب کیا اور قریب تھا کہ وہ مجھے قتل کر دیتے؟ لوگوں نے کہا: نہیں بخدا!

آپ نے فرمایا: اے لوگو! میں تم کو اللہ کی قسم دیتا ہوں (مجھے سچ بتاؤ) کہ کیا میرے علاوہ تم میں سے کوئی ایسا ہے جس کے متعلق رسول خدا نے وہ بات کہی ہو جو آپ نے میرے متعلق کہی ہے کہ ”اللہ نے مجھے علیٰ کی ولایت کا حکم دیا ہے، پس اس کی ولایت میری ولایت ہے اور میرے پروردگار کی ولایت بھی؛ مجھے سے خدا نے عہد لیا ہے اور حکم دیا ہے کہ میں یہ بات تم تک پہنچا دوں تو کیا تم لوگوں نے سن لیا؟“ لوگوں نے کہا: ”ہاں، ہم نے سن لیا!“ آپ نے فرمایا: ”تم میں سے کوئی شخص ایسا ہے جو کہتا ہے کہ ”میں نے سن لیا“ جبکہ وہ اپنے کانڈھوں پر لوگوں کو اٹھا کر اس (علیٰ) سے عداوت سے کام لے گا!“ لوگ کہنے لگے: ”تمہیں ان افراد سے آگاہ کیجئے“ آپ نے فرمایا: ”آگاہ رہو امیر پروردگار مجھے ان کے

ہارے میں تاتا ہے اور مجھے اس بات کا حکم دیتا ہے کہ جو کچھ انہوں نے کیا ہے اس کی وجہ سے میں ان سے روگردانی کردوں اور تم میں سے ہر ایک کے لئے یہی کافی ہے جو علم کے لئے اس کے دل میں ہے؟ لوگوں نے کہا: نہیں بخدا!

آپ نے فرمایا: اے لوگو! میں تم کو اللہ کی قسم دیتا ہوں (مجھے حق بتاؤ) کہ کیا میرے علاوہ تم میں سے کوئی ایسا ہے جس نے بوعبد الدار کے نو سورماؤں کو قتل کیا ہو؟ ان میں سے ہر ایک پر چم اٹھائے تھا اور اس کے بعد ان کا غلام صواب حصی آیا اور کہنے لگا: ”بخدا، میں اپنے آقاوں کے بدلوں میں سوائے محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) کے کسی کو قتل نہیں کروں گا در حالیہ اس کے دونوں سے جھاگ بہرہ تھا اور اس کی آنکھیں سرخ ہو پھکی تھیں اور اس موقع پر تم سب لوگ اس سے ڈر گئے اور کنارہ کشی کر لی مگر میں اس کے مقابلہ میں آیا تو بلند مینار کی مانند تھا اور ہمارے درمیان دودووار چلتے تو میں نے اس کے دلصف مکڑے کر دیئے، اب اس کی دونوں ٹانگیں اور کوئی بھرگئے تھے اور اس کی نانگیں زمین پر کھڑی رہ گئیں لہذا جب مسلمانوں کی نگاہ اس پر پڑی تو وہ ہنسنے لگے؟ لوگوں نے کہا: نہیں بخدا!

آپ نے فرمایا: اے لوگو! میں تم کو اللہ کی قسم دیتا ہوں (مجھے حق بتاؤ) کہ کیا میرے علاوہ تم میں سے کوئی ایسا ہے جس نے قریش کے مشرکوں کو اس طرح قتل کیا ہو جس طرح کہ میں نے؟ لوگوں نے کہا: نہیں بخدا!

آپ نے فرمایا: اے لوگو! میں تم کو اللہ کی قسم دیتا ہوں (مجھے حق بتاؤ) کہ جب عمر و ابن عبدود نے لکارا تھا کہ ”ہے کوئی مقابلہ پر آنے والا؟“ اور تم سب کے سب دبک کر بیٹھ گئے تھے تو کیا میرے علاوہ کسی نے قیام کیا تھا کہ اس وقت رسول خدا نے فرمایا تھا: ”کہاں جا رہے ہو؟“ میں نے جواب دیا تھا: ”میں اس فاسق کی طرف جا رہا ہوں!“ اس پر آپ نے کہا تھا: ”یہ عمر و ابن عبدود ہے!“ میں نے جواب میں کہا تھا: ”اے اللہ کے رسول، اگر وہ عمر و ابن عبدود ہے تو میں علی ابی طالب ہوں!“ اس وقت آپ نے اپنی بات دہرائی میں نے بھی اپنا جواب دہرا دیا، لہذا رسول خدا نے فرمایا: ”اللہ کا نام لے کر جاؤ!“ پس جب میں اس کے قریب پہنچا تو اس نے کہا: ”یہ مرد کون ہے؟“ میں نے کہا: ”علی ابین ابی طالب!“ اس نے کہا: ”کریم ہم پلہ ہو، جاؤ اے میرے برادرزادہ کہ تمہارے والد میرے ہم نہیں وہم خن رہ چکے ہیں لہذا مجھے یہ بات پسند نہیں کہ میں تم کو قتل کردوں!“ میں نے اس سے کہا: ”اے عمر و تم نے اللہ سے عہد کیا تھا کہ جو کوئی تمہارے سامنے تین باتیں پیش کرے گا تم ان میں سے ایک کو قبول کرلو گے“ اس نے کہا: ”مجھے بتاؤ وہ کیا باتیں ہیں؟“ میں نے کہا: ”تم گیو اسی دے دو کہ نہیں ہے کوئی معبد جو اللہ کے اور یہ کہ محمد اللہ کے رسول ہیں اور اللہ کی جانب سے آئی ہوئی ہر چیز کا اقرار کرلو۔“ اس نے کہا: ”اس کے علاوہ کوئی اور بات کہو!“ میں نے کہا: ”تم جہاں سے آئے ہو وہیں لوٹ جاؤ!“ اس نے کہا: ”بخدا، قریش کی عورتیں مجھے طعنے دیں گی اگر میں تمہیں پیٹھے دکھا کر چلا گیا،“ تو اس وقت میں نے کہا: ”تو پھر میرے مقابلہ پر اتر آوا!“ اس نے کہا: ”ہاں یہ بات صحیح ہے“ لہذا وہ مقابلہ پر آیا اور میرے علاوہ تم میں سے کوئی ایسا ہے جو مرحب کے مقابلہ پر گیا تو اس کی ایک تکوئن نے میری ڈھال کو توڑ دیا اور میرے سر پر جا گئی تو اس پر میں نے بھی اس پر اور کیا اور اس کی دونوں ٹانگیں کٹ گئیں کٹ گئیں اور اللہ نے میرے ہاتھوں اسے قتل کیا؛ تو کیا تم میں سے کوئی ہے جس نے ایسا کارنامہ سرانجام دیا ہو؟ لوگوں نے کہا: نہیں بخدا!

آپ نے فرمایا: اے لوگو! میں تم کو اللہ کی قسم دیتا ہوں (مجھے حق بتاؤ) کہ کیا میرے علاوہ تم میں سے کوئی ایسا ہے جو مرحب کے مقابلہ پر گیا ہو جب وہ آکر کہنے لگا تھا کہ ”میں وہ ہوں کہ میری ماں نے میرا نام مرحب رکھا ہے جو سراپا ہتھیار اور تحریر کا رجھنگو ہوں کہ کبھی نیزہ مارتا ہوں تو کبھی تلوار سے وار کرتا ہوں!“ تو اس وقت میں اس کے مقابلہ پر گیا تھا اور اس نے مجھے ضربت لکھی تھی لہذا میں نے اس کے سر پر ضربت لگائی تھی کہ

اس کا سر بہت بڑا تھا اور اس پر کوئی نو دنیں تھا کہ اس میں تواریخی جگہ بناتی، اس نے ایک بڑے پہاڑی پتوہ کو اپنے سر پر نہ دکی جگہ رکھا تھا جو نیچے سے کھوکھا تھا لیکن میری تکوہ اس کے سر کے اندر گھس گئی،؟ لوگوں نے کہا: نہیں بخدا!

آپ نے فرمایا: اے لوگو! میں تم کو اللہ کی قسم دیتا ہوں (مجھے حق بتاؤ) کہ کیا میرے علاوہ تم میں سے کوئی ایسا ہے جس کے بارے میں رسول خدا پر آیت تطہیرہ انسما یا رید اللہ لیذہب عنکم الرجس اہل الیت و بیظہر کم تطہیراً نازل ہو اور اس موقع پر رسول خدا نے ایک خیری چادر کو انھیا اور مجھے، فاطمہ، حسن اور حسین (علیہم السلام) کو اس میں شامل کر لیا اور پھر فرمایا: "اے میرے پروردگار، یہ میرے اہلیت ہیں لہذا تو ان سے پلیدی کو درکھا درانہیں ایسا پاکیزہ قرار دے جیسا کہ پاکیزگی کا حق ہے؟" لوگوں نے کہا: نہیں بخدا!

آپ نے فرمایا: اے لوگو! میں تم کو اللہ کی قسم دیتا ہوں (مجھے حق بتاؤ) کہ کیا میرے علاوہ تم میں سے کوئی ایسا ہے جس کے متعلق رسول خدا نے فرمایا: "میں بنی آدم کا بیشوہوں اور تم عرب کے بیشوہوں والے علی!؟" لوگوں نے کہا: نہیں بخدا!

آپ نے فرمایا: اے لوگو! میں تم کو اللہ کی قسم دیتا ہوں (مجھے حق بتاؤ) کہ جب رسول خدا نے مسجد میں آسمان سے نازل ہونے والی شے کو دیکھا تو آپ جلدی سے اس کی جانب گئے اور آپ کے اصحاب بھی آپ کے پیچھے جل دیئے، رسول خدا چار سیاہ افراد کے پاس پہنچ جو ایک تابوت اٹھائے ہوئے تھے تو آپ نے اُن سے کہا: "اے زمین پر رکھ دوا!" انہوں نے رکھ دیا تو آپ نے کہا: "اے کھولا!" انہوں نے کھول دیا تو کیا دیکھا کہ اس میں ایک سیاہ شخص ہے جس کی گرد میں اہمی طبق ہے، لہذا رسول خدا نے فرمایا: "یہ کون ہے؟" انہوں نے کہا: "ریاضین کا غلام ہے جو خباثت اور فتنہ کرتے ہوئے ان کے ہاتھ سے بھاگ گیا تھا تو انہوں نے ہمیں اس کا اہمی طبق پہنچا کر فتنہ کرنے کا حکم دیا ہے جس طرح کہ آپ دیکھ رہے ہیں" تو اس وقت میں نے اُسے دیکھا اور کہا: "اے اللہ کے رسول، اس نے مجھے کبھی نہیں دیکھا مگر کہتا تھا کہ بخدا میں تم سے محبت کرتا ہوں اور تم سے موائے مومن کے کوئی محبت نہیں کرے گا اور سوائے کافر کے کوئی تم سے بغض نہیں رکھے گا" تو کیا میرے علاوہ تم میں سے کوئی ایسا ہے جس کے متعلق رسول خدا نے فرمایا: "اے علی، اللہ نے اس کا ثواب اس کو عطا کر دیا ہے کہ ابھی فرشتوں کے شر قبیلے کے دن بھی اس پر نماز پڑھی اور اسے دفن کر دیا؟" لوگوں نے کہا: نہیں بخدا!

آپ نے فرمایا: اے لوگو! میں تم کو اللہ کی قسم دیتا ہوں (مجھے حق بتاؤ) کہ کیا میرے علاوہ تم میں سے کوئی ایسا ہے جس کے متعلق رسول خدا نے ایسی بات کہی ہو جو میرے متعلق کہی ہے کہ "گذشت شب مجھے اذن دیا گیا کہ جو چاہوں دُعا مانگوں تو میں نے اپنے رب سے جو مانگا وہ اس نے مجھے عطا کیا جسکی میں نے اپنی ذات کے لئے کچھ نہیں مانگا بلکہ محض تمہارے لئے دُعا کی ہے" تو میں نے کہا "الحمد لله؟" لوگوں نے کہا: نہیں بخدا!

آپ نے فرمایا: اے لوگو! میں تم کو اللہ کی قسم دیتا ہوں (مجھے حق بتاؤ) کہ کیا تمہیں اس بات کا علم ہے کہ رسول خدا نے خالد بن ولید کو بنو جذیر کے پاس بھیجا تھا تو اس نے وہ کام کیا کہ رسول خدا نمبر پر تشریف فرمایا اور تمیں مرتبہ فرمایا: "اے میرے اللہ، خالد ابن ولید نے جو کچھ کیا میں تیرے لئے اس سے بیزاری کا انہصار کرتا ہوں" اس کے بعد فرمایا: "اے علی، جاؤ!" تو میں نے جا کر ان کی دیستیں ادا کر دیں۔ پھر میں نے نہیں اللہ کی قسم دے کر پوچھا کہ آیا بھی کچھ باقی رہتا ہے؟ تو وہ لوگ کہنے لگے: "آپ نے ہمیں اللہ کی قسم دی ہے تو اب ہمارے کتوں

کے ظروف اور انہوں کے زانو بند رہتے ہیں۔” لہذا میں نے ان دونوں چیزوں کا جرجن بھی کیا اور اس کے بعد بھی میرے پاس وافر مقدار میں سونا فتح گیا تو میں نے وہ بھی انہی کو دے دیا اور کہہ دیا: ”یہ رسول خدا کا ذمہ ہے کہ جو تم جانتے ہو وہ بھی اور جس کا تم کو علم نہیں ہے وہ بھی اس میں شامل ہے اور عروتوں اور بچوں کے ہر انسان ہونے کا غرض۔“ اس کے بعد میں رسول خدا کی خدمت میں حاضر ہوا اور انہیں اس بات کی خبر دی تو آپ نے فرمایا: ”اے علی، سرخ بالوں والے انہوں کے گلوں سے زیادہ خوش میں اس کام سے ہوں جو تم نے کیا ہے؟“ لوگوں نے کہا: بخدا، ہم جانتے ہیں!

آپ نے فرمایا: اے لوگو! میں تم کو اللہ کی قسم دیتا ہوں (مجھے سچ بتاؤ) کہ کیا تم نے رسول خدا کو یہ کہتے سنائے کہ ”اے علی، گذشتہ شب میرے سامنے میری امت کو پیش کیا گیا اور اس میں پرچم دار میرے پاس سے گزرے تو میں نے تمہارے لئے اور تمہارے شیعوں کے لئے مغفرت طلب کی“ لوگوں نے کہا: بخدا، ہم نے سنائے!

آپ نے فرمایا: اے لوگو! میں تم کو اللہ کی قسم دیتا ہوں (مجھے سچ بتاؤ) کہ کیا تم نے رسول خدا کو یہ کہتے سنائے کہ ”اے ابو بکر، جاؤ اور اس شخص کی گردن مار دو جسے تم فلاں فلاں جگہ پر موجود پاڑا!“ پس وہ لوٹ آئے اور کہنے لگے: ”میں نے اس کو قتل کر دیا ہے۔“ رسول خدا نے فرمایا: ”نہیں، تم نے اسے نماز پڑھتے پایا ہے۔“ آپ نے فرمایا: ”اے عمر، تم جاؤ اور اسے قتل کر دو!“ وہ (بھی) واپس آگئے اور کہنے لگے: ”میں نے اسے قتل کر دیا۔“ رسول خدا نے فرمایا: ”نہیں، تم نے اس کو نماز کی حالت میں دیکھا، میں تم دونوں سے کہتا ہوں کہ اسے قتل کر دو تو آپ نے دونوں کہتے ہو کہ ہم نے اسے نماز کی حالت میں پایا۔“ (بھر) آپ نے فرمایا: ”اے علی، تم جاؤ اور اس شخص کو قتل کر دو!“ جب میں جانے لگا تو آپ نے فرمایا: ”اگر وہ تم کوں جائے تو اسے قتل کر دو“ (ایک نسخی میں ہے ”اگر وہ علی کوں جائے گا تو علی اس کو قتل کر دے گا“) پس میں واپس آیا اور عرض کیا: ”اے اللہ کے رسول، میں نے وہاں کسی کو نہ دیکھا“ تو آپ نے فرمایا: ”تم تھیک کہہ رہے ہو اس لئے کہا گرہ تم کوں جاتا تو تم اس کو قتل کر دیتے؟“ لوگوں نے کہا: بخدا، ہم نے سنائے!

آپ نے فرمایا: اے لوگو! میں تم کو اللہ کی قسم دیتا ہوں (مجھے سچ بتاؤ) کہ کیا تم میں سے کوئی ایسا ہے جس کے متعلق رسول خدا نے وہ بات کہی ہو جاؤ آپ نے میرے متعلق کہی ہے کہ ”تمہارا دوست جنت میں جائے گا اور تمہارا دشمن جہنم میں؟“ لوگوں نے کہا: ”نہیں، بخدا!“ آپ نے فرمایا: اے لوگو! میں تم کو اللہ کی قسم دیتا ہوں (مجھے سچ بتاؤ) کہ کیا تمہیں اس بات کا علم ہے کہ عاشق نے رسول خدا سے کہا تھا: ”ابراہیم آپ کی اولاد نہیں ہے بلکہ وہ فلاں قبطی کا بیٹا ہے۔“ تو رسول خدا نے فرمایا: ”اے علی، جاؤ اور اس فلاں قبطی کو قتل کر دو!“ میں نے عرض کیا: ”اگر آپ نے مجھے بھیجا تو میری مثال اون میں تاپے ہوئے لوہے کی سی ہو گی یا یہ کہ میں حقیقت کا پتا لگاؤں؟“ آپ نے فرمایا ”نہیں، بلکہ (پسلی) تختین کروا!“ لہذا میں چلا گیا اور جب اس قبطی نے مجھے اپنی طرف آتے دیکھا تو وہ ایک باش کی طرف چلا گیا اور میں نے بھی اس کا تعاقب کیا، اس پر وہ کھجور کے درخت پر جا چڑھا تو میں بھی اس کے پیچھے پیچھے چڑھتا گیا، لہذا جب اس نے دیکھا کہ میں بھی چڑھ گیا ہوں تو اس نے اپنا ازار بند کھول دیا تو میں نے دیکھا کہ اس کا غضون تسلیم ہی نہیں ہے اور میں نے آ کر رسول خدا کو یہ بات بتادی تو آپ نے فرمایا: ”تمام تعریفیں اس اللہ کے لئے ہے جس نے ہم ہمیت سے برائی کو نہیں دیا،“ لوگوں نے کہا: بخدا، ہم جانتے ہیں!

آپ نے فرمایا: اے میرے اللہ، ٹو گواہ بننا۔

وہ پچاس حقوق جو امام زین العابدینؑ نے اپنے ایک صحابی کو تحریر فرمائے: علی ابن احمد ابن موسیؑ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن ابو عبد اللہ کوفی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: جعفر ابن محمد ابن سالم فزاری نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: خیزان ابن داہر نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: احمد ابن شیمان جلی نے اپنے والد کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے محمد ابن علی سے، اس نے محمد ابن فضیل سے نقل کیا کہ ابو حمزہ ثماني کہتے ہیں: علی ابن حسین (امام زین العابدینؑ) کا خط ہے اپنے ایک صحابی کے نام: جان لوکہ اللہ عز وجل کے تم پر کچھ حقوق میں جنہوں نے تمہاری تمام حرکات و سکنات میں تمہارا احاطہ کیا ہوا ہے، خواہ تم جس حالت میں بھی ہو یا جس جگہ بھی اور خواہ تمہارے ارشاد و جوارح کیجھ بھی کریں۔ لہذا تم اللہ تبارک و تعالیٰ کے ان حقوق کی خلقت کو جان لوکہ اس نے تم پر اپنے لئے کیا فرض کیا ہے کہ یہی اصل حقوق ہیں۔

اس کے بعد یہ کہ اللہ نے خود تمہارے لئے سرپا مختلف اعضا پر کیا واجب کیا ہے کہ اللہ عز وجل نے تمہاری زبان کے لئے تم پر ایک حق فرض کیا ہے تو ایک حق تمہاری ماعت کے لئے تم پر لازم جانا ہے، تمہاری آنکھ کے لئے تم پر ایک حق واجب کیا ہے تمہارے ہاتھ کے لئے تم پر ایک حق لازم رکھا ہے، تمہارے پاؤں کے لئے تم پر ایک حق لاگو کیا ہے، تمہارے ٹلن کے لئے تم پر ایک حق واجب کیا ہے تو ایک حق تمہاری شہم گاہ کے لئے تم پر لازم کیا ہے۔ پس یہی وسائل اعضا و جوارح ہیں جن سے تم انعام و انعام دیتے ہو۔  
اس کے بعد ان انعام کے لئے اللہ عز وجل نے تم پر کچھ حقوق مانند کیے ہیں۔ لہذا تمہاری نماز کے لئے تم پر ایک حق فرض کیا ہے تمہارے روزہ کے لئے تم پر ایک حق رکھا ہے، ایک حق تمہارے صدقہ کا تم پر فرض کیا ہے، تمہاری قربانی کے لئے تم پر ایک حق رکھا اور تمہارے انعام کے لئے (بھی) تم پر ایک حق لاگو کیا۔

اس کے بعد کچھ حقوق تم پر دوسرے لوگوں کے بھی عائد ہوتے ہیں کہ ان کے حقوق ادا کرنا بھی تم پر لازم ہے اور ان میں سے اہم ترین واجب حق تمہارے پیشواؤں کے حقوق ہیں، اسی کے بعد تمہاری رعایا کے حقوق، اسی کے بعد تمہارے قریبی رشتہ داروں کے حقوق۔ لہذا ان حقوق میں سے بھی چند گلے حقوق برآمد ہوتے ہیں۔

پیشواؤں کی حقوق: پس تمہارے پیشواؤں کے تم پر تین حقوق فرض ہیں:

۱۔ جو سلطنت کے ذریعہ تمہارے امور کو چلاتا ہے اور تمہاری تربیت کرتا ہے۔

۲۔ وہ شخص جو علم کے ذریعہ تمہاری پرورش کرتا ہے۔

۳۔ وہ شخص جو اپنی باادشاہت کے ذریعہ تمہاری پرورش کرتا ہے۔

(ایک نسخہ میں ہے "ہر وہ شخص جو تمہاری پرورش کرتے تمہارا پیشوائے")

رعایا کی حقوق:

۱۔ جس شخص کو تم نے اپنے علم کے ذریعہ اپنی رعایا بنایا ہے اس کے تم پر کچھ حقوق عائد ہوتے ہیں، کیونکہ جاہل عالم کی رعایا ہے۔

۲۔ اس شخص کا حق جس شخص کو تم نے ملکیت کے ذریعہ اپنی رعایا بنایا ہے جیسے یو یا اور کنیز یہ۔

(ذکر ہے) رعایا کے تم پر تین حقوق الزم ہیں:

۱۔ اہم ترین حق اس شخص کا ہے جو تمہاری بادشاہت کی ہاتھ پر تمہاری رعایا ہے۔  
 ۲۔ اس کے بعد جس قدر کوئی شخص تم سے قریبی رشتہ رکھتا ہے کہ ان کی تعداد بے شمار ہے۔  
 ان میں بھی سب سے واجب ترین حق تمہاری ماں کا ہے، اس کے بعد تمہارے باپ کا حق ہے، اس کے بعد تمہاری اولاد کا حق، اس کے بعد تمہارے بھائی کا حق، اس کے بعد جس قدر قریبی رشتہ بواس کے حق کی اہمیت اسی قدر ہے۔

اس کے بعد تمہارے اُس آقا کا حق ہے جس نے تم کو خرید کر آزاد کیا ہے، اس کے بعد تمہارے اس غلام کا حق ہے جس نے آزاد کیا ہے، اس کے بعد تمہارے ساتھیگی کرنے والے کا حق ہے، اس کے بعد تمہاری نماز کے لئے اذان دینے والے کا حق ہے، اس کے بعد پیش نماز کا حق ہے، اس کے بعد تمہارے ہمٹھیں کا حق ہے، اس کے بعد تمہارے پڑوی کا حق ہے، اس کے بعد تمہارے دوست کا حق ہے، اس کے بعد تمہارے شریک کا حق ہے، اس کے بعد تمہارے مال کا حق ہے، اس کے بعد تمہارے اس قرض خواہ کا حق ہے جو تم سے مطالبہ کرتا ہے، اس کے بعد تمہارے ساتھ میل جول رکھنے والے کا حق ہے، اس کے بعد تمہارے اس مقابل کا حق ہے جس نے تم پر دعویٰ کیا ہے، اس کے بعد تمہارے اس مقابل کا حق ہے جس پر تم نے دعویٰ کیا ہے، اس کے بعد تم سے مشورہ طلب کرنے والے کا حق ہے، اس کے بعد تمہیں مشورہ دینے والے کا حق ہے، اس کے بعد تم سے نصیحت طلب کرنے والے کا حق ہے، اس کے بعد تمہیں نصیحت کرنے والے کا حق ہے، اس کے بعد اس شخص کا حق ہے جو تم سے ہڑا ہے، اس کے بعد اس شخص کا حق ہے جو تم سے چھوٹا ہے، اس کے بعد سائل کا حق ہے، اس کے بعد اس شخص کا حق ہے جس سے سوال کیا گیا ہو، اس کے بعد اس شخص کا حق ہے جس کے قول فعل سے خواہ خواہ برائی سر زد ہوئی ہو، اس کے بعد تم پر تمہاری ملت کا حق ہے، اس کے بعد کافر ذمی کا حق ہے اور اس کے بعد وہ حقوق ہیں جو حوال و اسباب اور زندگی کی دلگر گوئی کی وجہ سے پیدا ہوتے ہیں۔

پس خوشانفیب اس شخص کے لئے کہ ان واجب حقوق کی ادائیگی کے لئے انہاں کی اعانت کرے، اسے توفیق دے اور اس کے لئے راہ بموار کرے!

البته خدا کا تم پر سب سے بڑا حق یہ ہے کہ تم اس کی پرستش کرو اور اس کے ساتھ کسی شکریہ نہ پھراؤ کہ اگر تم نے پر خلوص ہو کر اس فعل کو انجام دیا تو اللہ تمہارے دنیا و آخرت کے امور کی کفایت کرے گا۔

تمہارے نفس کا تم پر یہ حق ہے کہ تم اس کو اللہ عزوجل کی اطاعت میں استعمال کرو۔

تمہاری زبان کا تم پر یہ حق ہے کہ تم اسے دشام طرازی سے محفوظ رکھو، اسے اچھی باتیں کرنے اور فضول اور بے معنی باتوں سے پر بیز کرنے کا نوگر بناو۔ نیز اس کے ذریعہ لوگوں کے ساتھیگی کرو اور ان کے بارے میں اچھی باتیں کرو۔

تمہاری سماعت کا تم پر یہ حق ہے کہ اس کو غیبت نہیں سے دور کھو اور ہر اس بات کے سنبھال سے بھی کہ جس کا سنتا جائز نہیں ہے۔

تمہاری بصارت کا تم پر یہ حق ہے کہ ایسی چیزوں سے چشم پوشی کر لو کر جن کا دیکھنا تمہارے لئے جائز نہیں ہے اور دیکھ کر عبرت حاصل کرو۔

تمہارے ہاتھ کا تم پر یہ حق ہے کہ تم اسے ایسی چیز کے لئے نہ پھیلاو جو تمہارے لئے جائز نہیں ہے۔

تمہارے پاؤں کا تم پر یہ حق ہے کہ اس سے تم ایسی جگہ پر مت جاؤ جہاں جانا تمہارے لئے جائز نہیں ہے کہ ان ہی پیروں پر تم پہل صراط پر

کھڑے رہو گے۔ بلند اتم ہوشیروں کے مہاذی دُم کا جائیں اور تم جہنم میں گر جاؤ۔

تمہارے شکم کا تم پر یقین ہے کہ ماسے حرام اشیاء کے لئے ظرف نہ بنا لیتا اور یہ کہ بیرون ہونے کے بعد بچھت کھاؤ۔  
تمہاری شرمگاہ کا تم پر یقین ہے کہ تم اسے زناء سے بچائے رکھو اور یہ کہ اس کی حفاظت کرو کہ مہادا کوئی اسے دیکھ لے۔  
نماز کا تم پر یقین ہے کہ تم یہ جان لو کہ یہ اللہ تعالیٰ کی جانب تمہارا وفد ہے اور یہ کہ جب تم نماز پڑھتے ہو تو اللہ عزوجل کے سامنے کھڑے ہوتے ہو کہ اگر تم یہ جان لو گے تو حقیقتاً تم اس میں اس طرح کھڑے رہو گے جیسے کوئی ذمیل، حقیر، راغب، پریشان، امیدوار، خوفزدہ، بیچارہ، تضرع و زاری کرنے والا کھڑا ہوتا ہے کہ جس کے سامنے وہ کھڑا ہوتا ہے اور سکون و وقار اور حضور قلبی کے ساتھ قیام کرتا ہے۔ نیز اس طرح تم اس کی حدود تاکم کر دو گے اور اس کے حقوق ادا۔

حج کا تم پر یقین ہے کہ تم جان لو کہ یہ تمہارے پروردگار کی جانب تمہارا وفد ہے اور تمہارے گناہوں سے اس کی جانب فرار کی اسی کے ذریعہ تمہاری توبہ قبول ہوگی اور تمہارا وہ فرض ادا ہو جائے گا جو اللہ نے تم پر واجب کیا ہے۔

روزہ کا تم پر یقین ہے کہ تم جان لو کہ یہ پرود ہے ہے اللہ نے تمہاری زبان، سماعت، بصارت، تمہارے شکم اور تمہاری شرمگاہ پر اللہ ابست کہ یہ جہنم کی آگ سے تم کو پوشیدہ رکھے ہے۔ اگر تم نے روزہ ترک کر دیا تو تم نے اس پرود کو چاک کر دیا جو اللہ نے تم پر رضاختا۔

صدقہ کا تم پر یقین ہے کہ تم جان لو کہ یہ تمہارے پروردگار عزوجل کے ہاں ذخیرہ ہو رہا ہے اور تمہاری وہ امانت ہے جس پر تم کو کسی گواہ کو کھڑے کرنے کی ضرورت نہیں۔ لہذا جب تم یہ بات جان لو گے تو اپنی اس امانت کو خفی طور پر اس کے سپرد کرنے کو زیادہ مستند قصور کرو گے جس نے بت اس کے کعلی اعلان اس امانت کو رکھوا۔ اور (صدقہ کا تم پر یقین بھی ہے کہ) تم جان لو کہ دنیا میں یہ بلا کوں اور بیماریوں کو تم سے دور کرتا ہے جبکہ آخرت میں تم سے آگ کو دور کرے گا۔

قربانی کا تم پر یقین ہے کہ تم اس کے ذریعہ خدا کی خوشنودی بطلب کرو اور اس کے ذریعہ لوگوں کی قربت کا قصد مت کرو۔ نیز مختص اللہ کی رحمت اور اس سے ملاقات کے دل ان پر روح کی نجات کے در پر رہو۔

حاکم کا تم پر یقین ہے کہ تمہیں اس بات کا علم ہو گا چاہتے کہ یہ سلطنت اس کے لئے آزمائش ہے اور اللہ نے تم پر جو اس سے سلطنت عطا کی ہے اس کے ذریعہ وہ تمہارے متعلق (اس آزمائش میں) اگر فتخار ہے۔ اور یہ کہ تم اس کو ہمارا خیال کرنا کہ اس طرح تم اپنے آپ کو بلا کست میں ڈال دو گے اور پھر جو برائی وہ تمہارے ساتھ رہوار کئے گا تم بھی اس میں اس کے حصہدار ہو گے۔

علم کے ذریعہ تمہاری تربیت کرنے والے کا تم پر یقین ہے کہ تم اس کی تعظیم کرو اور اس کی محفل کی تقویم کرو، اس کی باتیں دھیان سے سنو، اس کی طرف متوجہ رہو، اس کے سامنے آواز بلند مت کرو، جب اس سے کوئی شخص سوال کرے تو تم جواب مت دو یہاں تک کہ وہ خود جواب دے، اس کی محفل میں کسی سے بات مت کرو، اس کے ہاں کسی کی غیبت مت کرو، جب تمہارے سامنے اس کو برے الفاظ میں یاد کیا جائے تو اس کا دفاع کرو، اس کے عیوب کو پوشیدہ رکھو، اس کی خوبیوں کا اظہار کرو، اس کے دشمن کے ساتھ بیٹھو اور نہ ہی اس کے دوست سے دشمنی کرو۔ پس اگر تم نے ان (مذکورہ) باتوں کا خیال رکھا تو اللہ کے فرشتے یہ گواہی دیں گے کہ تمہارا مقصود اللہ ہے اور اس کے علم کو اللہ جل اسمہ کی خاطر ہی حاصل کیا ہے نہ کہ لوگوں کی خاطر!

تمہارے روزمرہ کے امور کے مالک کا تم پر یقین ہے کہ تم اس کی اطاعت کرو اور اس کی نافرمانی نہ کرو سوائے ان باتوں میں جو اللہ عزوجل

کی نارضیگی کا سبب بنتی ہیں اس لئے کہ ”خالق کی معصیت میں مخلوق کی اطاعت نہیں ہوتی۔“ -

تمہاری رعایا کا تم پر یہ حق ہے کہ اگر تمہیں اس بات کا علم ہے کہ یہاں پر کمزوری اور تمہاری طاقت کی بناء پر تمہاری رعایا ہے تو تم پر لازم ہے کہ تم ان کے بارے میں انصاف سے کام لو اور تمہاری رعایا کے ساتھ تم ایک شیش باپ کا سا برنا و گرو یعنی ان کی نادانی کو معاف کر دو، اُنہیں سفرزاد یعنی میں علقت سے کام مت اور اللہ عز و جل نے تمہیں ان پر جو قوت عطا کی ہے اس پر اس کا شکر ادا کرو۔

جسے تم نے اپنے علم کے ذریعہاً پر رعایا بنایا ہے اس کا تم پر یہ حق ہے کہ تم یہ جان لو کہ اللہ عز و جل نے تمہیں جو علم عطا کیا ہے اور تم پر اس کے جو خزانے کھول رکھے ہیں ان میں تم کو ان کا سر پرست بنایا ہے، لہذا اگر تم علم سکھانے میں اچھی طرح سے کام لو گے، نہ بد اخلاقی کا مظاہرہ کرو گے اور نہ ہی دل تگاگ ہو گے تو اللہ تم پر اپنے فضل میں اضافہ کرے گا جبکہ اگر تم لوگوں کو اپنا علم دینے سے منع کرو گے یا ان کے طلب کرنے پر تم بد اخلاقی کا مظاہرہ کرو گے تو پھر اللہ عز و جل کو یہ حق حاصل ہے کہ علم اور اس کا وقار تم سے چھین لے اور تم لوگوں کے دلوں میں اپنا مقام کھودو!

یہوی کا تم پر یہ حق ہے کہ تم یہ جان لو کہ اللہ عز و جل نے اسے تمہارے لئے سکون و انس قرار دیا ہے، لہذا تمہیں اس بات کا علم ہونا چاہیے کہ یہوی اللہ عز و جل کی جانب سے تم پر ایک نعمت ہے تو تم (بھی) اس کا اکرام کرو اور اس کے ساتھ زندگی سے پیش آؤ۔ کوئی تمہارا حق اس پر ادا کریں اگر کیا ہے لیکن تم پر بھی اس کا یہ حق عائد ہوتا ہے کہ تم پر تم کرو کہ وہ تمہاری اسیر ہے، اسے کھانا کھلاو، لباس پہننا و اور جب وہ نادانی سے کام لے تو تم اس سے درگذر سے کام لو۔

تمہارے خام کا تم پر یہ حق ہے کہ تم یہ جان لو کہ وہ تمہارے پورا گار کی مخلوق ہے، تمہارے ماں باپ (حضرات آدم و حوا) کا بیٹا ہے، تمہارا گوشت اور تمہارا ہم خون ہے۔ تم اس کے مالک اس لئے نہیں بنے کہ اللہ تعالیٰ جائے تم نے اسے بنایا ہے اور تم نے اس کے کسی عضو کو خلق کیا ہے اور وہ ہی تم نے اس کا رزق فراہم کیا ہے، بلکہ اللہ عز و جل نے اس سے تمہاری کنایت کی ہے، پھر اسے تمہاری تغیری میں دیا اور اس کو اطیوار مانت تمہارے پروردگار ہے نیز تم کو اسے دو دیجت کیا تاکہ تم جو بھائی کی اس کے ساتھ کرو اس کی نگہداری کرے، لہذا تم اس کے ساتھ ہی ہی سے پیش آؤ جس طرح کہ اللہ نے تمہارے ساتھ نیکی کی باہ، اگر تمہیں وہ ناپسند ہے تو تم اس کو تبدیل کرو وہ کہ اس کو شکنجه میں مت کسو۔ **ولا قوۃ الا بالله۔**

تمہاری ماں کا یہ حق ہے کہ تم یہ جان لو کہ اس نے تم کو اس جگہ حمل کیا جائا کوئی کسی کا باری نہیں اٹھانا، اس نے اپنے دل کے میدوہ سے تمہیں وہ عطا کیا جو کوئی کسی کو نہیں دیتا، اس نے اپنے تمام اعضا و جوارح سے تمہاری نگہداشت کی جگہ اس نے اس بات کی بھی پروانیں کی کہ وہ خود بھوکی رہی گر تمہیں سیر کیا، خود پیاسی رہی پر تمہیں سیراب کیا، خود بہادری گر تمہیں لباس پہنایا اور اسی طرح خود وہ ہوپ میں (جھلتی) رہی گر تمہیں ساہبان بخشنا، تمہاری خاطر اس نے اپنی نیند نگوادی اور تمہیں گرمی اور جاڑے سے بچایا تاکہ تم اس کے ہو جاؤ۔ پس تم اس کا شکر یا وہ نہیں کر سکتے گر اللہ کی مد سے اور اس کے صنِ توفیق کی بدولت۔

تمہارے باپ کا یہ حق ہے کہ تم یہ جان لو کہ وہ تمہاری بیویاد ہے کہ اگر وہ نہ ہوتا تو تم بھی نہ ہوتے، لہذا جب کبھی اپنے آپ سے ایسا فعل سرزد ہوتے دیکھو جو تمہیں پسند آئے تو تم سمجھ لینا کہ تم پر اس نعمت کی اصل وجہ تمہارا باپ ہے اور ساتھ ساتھ اللہ کی حمد بجالا و اور اس کا شکر ادا کرو کہ اس نے تمہیں اس بات پر قادر کیا۔ **ولا قوۃ الا بالله۔**

تمہاری اولاد کا یہ حق ہے کہ تم یہ جان لو کہ وہ تم سے ہے اور اس دنیا میں اس کے ایچھے بڑے کو تم سے (بھی) جو زادیاں ہے گا، اسے ایچھے

آداب سلکھانے، اس کے پروردگار عز و جل کی طرف اس کی رہنمائی کرنے اور اس کی اطاعت میں اس کی معاونت کے بارے میں تم سے باز پرس ہوگی، لہذا تم اس کے امور میں اس شخص کی مانند کام کرو جو اس بات کو جانتا ہے کہ اس سے نیکی کرنے پر اس کو ثواب ملے گا جبکہ اس کے ساتھ رہائی کرنے پر اس کو سزا ملے گی۔

تمہارے بھائی کا یہ حق ہے کہ تم یہ جان لو کہ وہ تمہارا بازو، عزت اور تمہاری قوت ہے، لہذا اللہ کی معصیت میں اس کو تھیمار مت بناو اور نہیں اللہ کی مخلوق پر ظلم کرنے میں اسے اپنا سب سارا بناو نہیں اس کے دشمنوں کے خلاف اس کی نصرت ترک مت کرو اور اس کے ساتھ خالص رہو کہ آگر وہ اللہ کی اطاعت کرے (تو بہتر) اور نہ تمہارے لئے اتنا سے زیادہ صاحب اکرام ہونا چاہئے - ولا قوۃ الا بالله۔

تم کو خرید کر آزاد کرنے والے تمہارے آقا کا یہ حق ہے کہ تم یہ جان لو کہ اس نے تمہارے لئے اپنا مال خرچ کیا ہے، تمہیں غلامی کی ذلت سے باہر نکلا ہے اور غلامی کی وحشت سے آزادی کی عزت و انس کی طرف لے گیا ہے، پس اس نے تم کو ملکیت کی قید سے متحرر یا ہے، غلامی کی قید سے تمہیں ربائی عطا کی ہے، تمہیں قید خانہ سے باہر نکلا ہے اور تمہیں تمہارے نفس کا مالک ہنا کہ تمہیں تمہارے پروردگار کی عبادت کے لئے فارغ کر دیا ہے نیز تم یہ جان لو کہ یہ (آقا) تمہاری زندگی اور تمہارے مرنے کے بعد تمام مخلوق سے زیادہ تمہارا سزاوار ہے (ایک نسخہ میں ہے اور تمہاری تائید کرنے والا ہے) اور اپنی جان تک سے اس کی نصرت تم پر لازم ہے، اسی طرح اسے تم سے جس چیز کی ضرورت ہو - ولا قوۃ الا بالله۔

جس بندہ کو تم نے آزاد کیا ہے اس کا یہ حق ہے کہ تم یہ جان لو کہ اللہ عز و جل نے تمہاری دوئی ہوئی آزادی کو اس کی جانب دسلیہ قرار دیا ہے اور تمہارے لئے آگ سے جا ب۔ دنیا میں تمہارا انعام اس کی بیراث ہے بشرطیکہ اس کا کوئی قریبی رشتہ دار نہ ہوتا کہ یہ تمہارے خرچ کردہ مال کا بدلہ ٹھہرے، جبکہ آخرت میں (اس کی جزا) جنت ہے۔

تمہارے ساتھ یہ نیکی کرنے والے کا یہ حق ہے کہ تم اس کا شکریہ ادا کرو، اس کی نیکی کا تذکرہ کرو، اس کی مدح کرو اور اپنے اور اللہ کے مابین جو تعاقبات ہیں (اس بنا پر) اس کے لئے خلوص دل سے دعا کرو اگر تم نے ایسا کر دیا تو یہ تو یہ طور پر اس کا شکریہ ادا کرو یا اور اگر کسی نے اس کے احسان کا بدلہ اتا رکھو تو اتا رہو۔

مودُّن کا یہ حق ہے کہ تم یہ جان لو کہ اس نے تمہارے پروردگار عز و جل کی یادو بانی کروالی ہے اور وہ تمہارے اس نصیب اور اسکی ادائیگی کی طرف دعوت دے رہا ہے جسے اللہ نے تم پر فرض کیا ہے، لہذا تم اس بات پر اس کا ایسے شکریہ ادا کرو جیسے اپنے سے نیکی کرنے والے کا شکریہ ادا کیا جاتا ہے۔

پیش نماز کا یہ حق ہے کہ تم یہ جان لو کہ تمہارے اور تمہارے پروردگار عز و جل کے درمیان اس نے سفیر کا کردار ادا کیا ہے، اس نے تمہاری طرف سے کلام کیا ہے اپنی طرف سے نہیں، اس نے تمہارے لئے دعا کی ہے اپنے لئے نہیں اور اللہ عز و جل کے سامنے کھڑے رہنے کی بوناگی میں اس نے تمہاری کفایت کی ہے کہ اگر اس میں کوئی کی واقع ہوگی تو تمہارا کوئی نقصان نہیں جبکہ اگر اس نے مکمل سیاہے تو اس میں تم بھی اس کے ساتھ شریک ہو جائیں کہ اس میں اس کی نماز کو تم پر کسی فوتی (بھی) حاصل نہیں ہوگی، پس تم بھی اسی قدر اس کا شکریہ ادا کرو۔

تمہارے نہیں کا یہ حق ہے کہ تم اس کے ساتھ زمی سے پیش آؤ، الغاظ کے تباہہ میں اس کے ساتھ انصاف کر جاؤ اس کی مجلس سے اس کی اجازت کے بغیر کفر سے مت ہو جاؤ، جبکہ تمہارے ساتھ بیٹھنے والوں کے لئے تمہاری اجازت کے بغیر حرم ہونا جائز ہے، تم اس کی لغو شدن کو فراموش

کر دو، اس کی نیکیوں کو یاد رکھو اور اس کو صرف اچھی باتیں سناؤ۔

تمہارے پڑوی کا یہ حق ہے کہ اس کی غیر حاضری میں اس کی حفاظت کرو اور جب و تمہارے سامنے حاضر ہو تو اس کا اکرام نہ رہو، اگر وہ مظلوم ہے تو اس کی مدد کرو، اس کے عیب کو مت نہولو، اگر تمہیں اس کی برائی معلوم ہو تو اس پر پردہ نہ رہو، اگر تمہیں یقین ہو کہ وہ تمہاری نصیحت قبول کرے گا تو اس کو بالخصوص نصیحت کرو، بختنی کے موقع پر اسے تمہارت چھوڑ دو، اس کی غفرشون سے درگذر کرو، اس کی حظا والی و معاف ہو و اور بزرگی کے ساتھ اس سے میل جوں رکھو - ولا فوہ الا بالله۔

تمہارے دوست کا یہ حق ہے کہ تم اس کے ساتھ مہربانی اور انصاف کے ساتھ بیش آہ، اس کا اسی طرح اکرام کرو جیسے و تمہارا اکرام ہوتا ہے اور انگریز کے معاملہ میں اسے سبقت مت لے جانے دو کہ اگر وہ سبقت لے جائے تو تم اس کا بدلہ پکا دو، اسے اس طرح دوست رکھو جیسے وہ تمہیں دوست رکھتا ہے، اگر وہ کسی گناہ پر بہت کے توا سے باز رکھو اور اس کے لئے رحمت ثابت ہو ناعذاب نہیں - ولا فوہ الا بالله۔

تمہارے شریک کا یہ حق ہے کہ اگر وہ غیر حاضر ہو تو اس کے امور کو تم انجام دو، اگر وہ موجود ہو تو اس کا پاس رکھو، اس کے محکمے بغیر کوئی محظوظ ہو، اس سے مشورہ کیے بغیر اپنی رائے پر عمل مت کرو، اس کے مال کی حفاظت کرو، اس کی کسی معمولی یا غیر معمولی چیز میں خیانت نہ کرو اس لئے کہ جب تک دو شریک ایک دوسرے سے خیانت نہ کریں اللہ تبارک و تعالیٰ ان پر اپنا تحدیر کرے ہتا ہے - ولا فوہ الا بالله۔

تمہارے مال کا یہ حق ہے کہ اسے صرف حلال طریقہ سے حاصل کرو اور اسے لا اُن کا مون میں صرف کرو، پس اس کے ذریعہ اپنے پروردگاری اٹھات کرو اور اس میں بغل سے کامہت نہ رکھو (ایک نجی میں وسعت ہے) کے ساتھ ساتھ حضرت و نبی امانت اٹھانی پر - ولا فوہ الا بالله۔

تمہارے قرش خواہ کہ جو تم سے مطالبہ کرتا ہے یہ حق ہے کہ تمہارے پاس مال ہے تو اس کو (قرضہ اپنیں) دے و اور اگر تم سنگست ہو تو اچھی باتوں سے ذریعہ اسے رضاہند کرو اور اس طرح اسے نہایت نرمی سے ساتھ رکھنے پا سے اونٹا دو۔

میل جوں رکھنے والے کا یہ حق ہے کہ اسے جہاں سامت دو، اس کے ساتھ فریب کاری نہ رہو اور اسے دھوکہ مت دو نیز اس کے معاملہ میں اللہ تبارک و تعالیٰ سے ڈرو!

تم پر دعویٰ کرنے والے خصم (مدعی) کا یہ حق ہے کہ جس چیز کا وہ دعویٰ کر رہا ہے اگر وہ برحق ہے تو تم اپنے آپ کے خلاف اس کے کوادیں جاؤ، اس پر ظلم مت کرو اور اسے اس کا پورا حق دے و جبکہ اگر جس چیز کا وہ دعویٰ کر رہا ہے وہ فقط ہے تو اس کے ساتھ نرمی سے بیش آہ و اور نرمی کے عائدہ اس کے ساتھ کوئی سلوک نہ کرو نیز اس کے معاملہ میں اللہ تبارک و تعالیٰ سامت کرو - ولا فوہ الا بالله۔

تم نے جس کے خلاف دعویٰ کیا ہے اس خصم (مدعہ عالیہ) کا یہ حق ہے کہ اگر تم اپنے دعویٰ میں برحق ہو تو اس کے ساتھ اچھی طرح بات کرو اور اس کے حق میں زیادتی مت کرو جبکہ اگر تمہارا دعویٰ باطل ہے تو اللہ عز و جل سے ڈرو، اس سے تو یہ کہ کرو اور اپنے دعویٰ سے دوست بردار ہو جاؤ۔

تم سے مشورہ طلب کرنے والے کا یہ حق ہے کہ اگر تم اس کے لئے کوئی رائے جانتے ہو تو اس کی طرف اشارہ کرو جبکہ اگر تم نہیں جانتے تو اس کی رہنمائی اس شخص کی طرف کر دو جو جانتا ہو۔

تم جس سے مشورہ لے رہے ہو اس کا یہ حق ہے کہ اگر اس کی رائے صحیح ثابت نہ ہو تو اسے مہم نہ کرو جبکہ اگر اس کی رائے صحیح ثابت ہو تو اللہ

عزوجل کی حمد بجالا و -

تم سے نصیحت طلب کرنے والے کا یہ حق ہے کہ تم اسے نصیحت کرو تو اس کے ساتھ تمہارا سلوک مہربانی اور نرمی کا ہونا چاہئے۔

تمہیں نصیحت کرنے والے کا یہ حق ہے کہ تم اس کے ساتھ تو اوضع سے پیش آؤ اور اس کی بات دھیان سے سنو، پس اگر وہ صحیح بات کرے تو اللہ عزوجل کی حمد بجالا و جبکہ اگر اس کی بات صحیح نہ ہو تو اس پر مہربانی کرو اور اس سے متهم نہ کرو۔ نیز اگر تمہیں اس بات کا علم ہے کہ وہ غلطی پر ہے تو اس بات پر اس کا مواخذہ مت کرو تو اسے اس کے کوہ تہہت کا سختیں ہو کہ پھر تو اس معاملہ میں کسی صورت میں بھی کسی چیز کی بھی پرواہ ملت کرنا۔ ولا قوۃ الا بالله۔

تم سے بڑے کا یہ حق ہے کہ تم اس کی غمگی وجہ سے اس کی توقیر کرو، اس بات پر اس کو عزت بخشو کرو وہ تم سے پہلے اسلام لایا، خصوصت کے موقع پر اس سے مقابلہ نہ کرو، راستے میں اس کے آگے مت چلو، اس پر مقدم مت ہونا، اسے جاہل نہ سمجھو اور اگر وہ کوئی نادانی کر بیٹھے تو اسے برداشت کرو اور اسلام کے حق و حرمت کی بناء پر اس کا اکرام کرو۔

تم سے کمن کا یہ حق ہے کہ اس کو تعلیم دینے میں اس پر مہربانی کرو، اس سے درگذر سے کام لو، اس کا پردہ رکھو، اس کے ساتھ نرمی سے پیش آؤ اور اس کی مدد کرو۔

سائل کا یہ حق ہے کہ اس کی ضرورت کے طبق اس کو عطا کرو۔

جس سے سوال کیا جائے اس کا یہ حق ہے کہ اگر وہ عطا کرے تو شکریہ کے ساتھ قبول کرو اور اس کی مہربانی کی معرفت رکھو لیں اگر وہ منع کر دے تو اس کے عذر کو قبول کرلو۔

تمہیں اللہ تعالیٰ کی خاطر خوش کرنے والے کا یہ حق ہے (ایک نہد میں ہے اللہ تعالیٰ کا اس پر شکر کرنے کا یہ حق ہے) کہ پہلے تو تم اللہ عزوجل کی حمد بجالا و اور اس کے بعد اس کا شکریہ ادا کرو۔

تمہارے ساتھ رہائی کرنے والے کا یہ حق ہے کہ تم اسے معاف کرو لیکن اگر تم سمجھتے ہو کہ اس کو معاف کرنا تمہارے لئے نقصان دہ ہے تو پھر انقام لو۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے: وَلِمَنْ انتَصَرَ بَعْدَ ظُلْمِهِ فَأَولَئِكَ مَا عَلَيْهِمْ مِنْ سَيِّلٍ، اور جس پر ظلم ہوا وہ اگر اس کے بعد وہ انقام لے اس پر کوئی اڑام نہیں (سورہ سورہ۔ آیت ۲۱)

تمہاری ملت کے لوگوں کا یہ حق ہے کہ دل سے ان کی سلامتی چاہو اور ان میں سے جو براہی کرے اس کے ساتھ مہربانی اور نرمی کے ساتھ پیش آؤ، ان کے ساتھ الافت رکھو اور ان کی اصلاح کرو جبکہ ان میں سے نیکی کرنے والے کا شکریہ ادا کرو، ان کو اذیت مت دو، ان کے لئے وہی پسند کرو جو اپنے لئے پسند کرتے ہو، ان کے لئے وہی ناپسند کرو جو اپنے لئے ناپسند کرتے ہو، ان کے بڑے بزرگ تمہارے باپ کی جگہ، ان کے جوان تمہارے بھائیوں کی جگہ، ان کی بوزہی عورتیں تمہاری ماں کی جگہ اور ان کے جھوٹے تمہاری اولاد کی جگہ ہونے چاہئیں۔

کافر ذمی کا حق یہ ہے کہ تم ان سے وہ چیز قبول کرو جو اللہ عزوجل نے ان سے قبول کیا ہے (یعنی جزیہ) اور جب تک وہ اللہ سے کیے ہوئے وعدہ کو دفا کرتے رہیں ان پر ظلم مت کرو۔

مومنین کی پچاس خوبیاں: میرے والد نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن سیفی عطاء اور احمد ابن ادریس دعویوں

نے کہا: محمد ابن حیثیم اور عمران اشعری نے حسن ابن علی کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے ابوسلمان (ایک نسخہ میں سلیمان ہے) (حوالی سے یا اپنے کسی ساتھی سے کہ جس نے اس کے ذریعہ نقل کیا کہ امام صادق نے فرمایا: مومن کی صفت دین میں قوت، فرم خوئی کے ساتھ ساتھ احتیاط، یقین کے ساتھ ایمان، نقد میں حرص، بدایت کے ساتھ نشاط، استقامت کے معاملہ میں نیکی، شہوت کے وقت چشم پوشی، علم کے ساتھ حلم، نرمی میں شکر، حق میں خواست، فارغ البال میں میانہ روی، فاتح کے وقت بردباری، قدرت کے ساتھ درگذر، اطاعت میں خلوص، رغبت کے ساتھ ورع، جہاد میں حرص، مشغولیت کے ساتھ نماز، حق کے وقت صبر، برزادینے والی غنیتوں میں باوقار، مصیبتوں میں انتہائی صابر، خوشحالی میں انتہائی شاکر، غبہت نہیں کرتا، تکبیر نہیں کرتا، زیادتی نہیں کرتا، اگر اس پر زیادتی ہو جائے تو صبر کرتا ہے، قطع رحمی نہیں کرتا، است نہیں ہوتا، بدغلق اور سخت دل نہیں ہوتا، اپنی آنکھوں سے سبقت نہیں کرتا، اس کا شکم اسے رسوائی نہیں کرتا، اس کی شرمگاہ اس پر غالب نہیں آتی، لوگوں سے حسد نہیں کرتا، بخل نہیں کرتا (ایک نسخہ میں ہے فضول خرچی نہیں کرتا)، اسراف نہیں کرتا بلکہ میانہ روی سے کام لیتا ہے، مظلوم کی مدد کرتا ہے، مسکنیوں پر حرم کرتا ہے، وہ خود اپنے آپ کو رنج میں بدل کرتا ہے جبکہ لوگ اس سے راحت میں ہوتے ہیں، دنیا میں رغبت نہیں کرتا، اپنی تکالیف پر لوگوں کے سامنے جزع فزع نہیں کرتا، جب لوگوں کو کوئی غم لاحق ہوتا ہے تو وہ اس کی طرف رجوع کرتے ہیں جبکہ اسے کوئی تکلیف ہوتی ہے تو اس کی بردباری اور رائے میں شکستگی نظر نہیں آتی، وہی اس کے دین میں ضیاع ہوتا ہے جو شخص اس سے مشورہ طلب کرتا ہے اس کی راہنمائی کرتا ہے، جو اس کی مدد کرتا ہے یا اس کی مدد کرتا ہے، باطل، دشام طرازی اور نادانی سے گریزاں رہتا ہے۔ پس یہ ہیں مومن کی صفتیں!

﴿۲۱﴾ ستر حجج کوئی والی کا ثواب: میرے والد رضی اللہ عنہ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: سعد ابن عبد اللہ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن حسین اور بخطاب نے علی ابن سیف کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے عبد اللہ (ایک نسخہ میں ابن ہے) مومن سے، اس نے ہارون ابن خاجہ سے نقل کیا کہ میں نے امام جعفر صادقؑ کو یہ کہتے تھا: جو شخص ستر حجج کرے اللہ جنت عدن میں اس کے لئے ایک شہر تعمیر کرتا ہے کہ اس میں ایک لاکھلی ہیں اور ہر ہلکی میں حواریں اور ایک ہزار بیویاں ہیں نیز اسے حضرت محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے رفقاء میں سے فرار دیا جائے گا۔

﴿۲۲﴾ امیر المؤمنین کری وہ ستر مناقب کہ امت میں سے کوئی بھی ان میں آپ کا شریک نہیں: احمد ابن حسنقطان، محمد ابن احمد سنائی (ایک نسخہ میں سنائی ہے)، علی ابن احمد ابن موکی وفاقی، حسن (ایک نسخہ میں حسین ہے) اور ابراہیم ابن ہشام اور مکتب اور علی ابن عبد اللہ وراق نے ہم سے روایت بیان کی، تمام نذکورہ افراد نے کہا: ابوالعباس احمد ابن حیثیم اور ایمان زکریاقطان نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: بکر ابن عبد اللہ اور حبیب نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: تمیم ابن بہلول نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: سلیمان ابن حکیم نے عمر وابن زیب کے ذریعہ (ایک نسخہ میں "الشور کے ذریعہ" ہے) ہم سے روایت بیان کی، اس نے بکھوں سے نقل کیا کہ امیر المؤمنین حضرت علی بن ابی طالبؑ نے فرمایا: حضرت محمد (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) کے حافظ اصحاب جانتے ہیں کہ ان میں کوئی شخص بھی ایسا نہیں کہ جس کی کوئی منقبت ہو مگر یہ کہ میں اس شخص کا شریک ہوں (ایک نسخہ میں) "کہ جس میں میں اس کا شریک نہ ہوں" اور مجھے اس پر فضیلت حاصل ہے جبکہ میری سترائی متعقبین ہیں کہ ان میں سے کوئی صحابی بھی ان میں میرا شریک نہیں۔

میں نے کہا: اے امیر المؤمنین، مجھے ان سے آگاہ کیجئے۔ آپ نے فرمایا:

پہلی منقبت: یہ ہے کہ میں نے ایک لحظہ کے لئے بھی اللہ کے ساتھ شرک نہیں کیا اور نہ ہی میں نے لات و غیرہ کی کی پستش کی ہے۔

دوسری منقبت: یہ ہے کہ میں نے کبھی شراب نہیں پی۔

تیسرا منقبت: یہ ہے کہ رسول خدا نے میرے بھپن میں میرے والد سے مجھے مانگ لیا تھا الہذا میں نے ان کے ساتھ کھایا پیا، میں ان کا مونس ہوں اور میں ان کے ساتھ گنتگو کرنے والا ہوں۔

چوتھی منقبت: یہ ہے کہ سب سے پہلے میں ایمان اور اسلام لایا۔

پانچویں منقبت: یہ ہے کہ رسول خدا نے مجھ سے فرمایا: ”اے علی، تمہاری مجھ سے ایسی نسبت ہے جیسے حضرت ہارونؑ کی حضرت موسیٰؑ سے مگر یہ کہ میرے بعد کوئی نبی نہیں ہوگا۔“

چھپی منقبت: یہ ہے کہ میں سب سے آخر میں رسول خدا سے خدا ہوا اور ان کو قبر میں آتا را۔

ساتویں منقبت: یہ ہے کہ جب رسول خدا غار کی طرف روانہ ہوئے تھے تو مجھے اپنے بستر پر سلا یاتھا اور اپنی چادر اڑھائی تھی، جب مشرکین آئے تو انہوں نے مجھے رسول خدا سمجھ لیا اور مجھے بیدار کر کے کہنے لگے: ”تمہارا ساتھی کہاں ہے؟“ میں نے کہا: ”اپنے کام سے گئے ہیں۔“ وہ لوگ کہنے لگے: ”اگر وہ بھاگے ہوتے تو یہ بھی ان کے ساتھ بھاگ گیا ہوتا!“

آنہویں منقبت: یہ ہے کہ رسول خدا نے مجھے علم کے ایک ہزار باب تعییم کیے کہ ہر ایک سے ایک ہزار باب کھلتے ہیں نیز میرے علاوہ یہ علم کسی کو تعلیم نہ کیا۔

نویں منقبت: یہ ہے کہ رسول خدا نے مجھ سے فرمایا: ”اے علی، جس وقت اللذ اولین و آخرین کو محشور کرے گا تو انہیاً کے منبروں کے اوپر میرے لئے ایک منبر نصب کیا جائے گا اور تمہارے لئے ایک منبر نصب کیا جائے گا، پس تم اس پر چڑھو گے۔“

دسویں منقبت: یہ ہے کہ میں نے رسول خدا کو یہ فرماتے سننا: ”اے علی، قیامت کے دن مجھ کو کی جیز عطا نہیں کی جائے گی مگر یہ کہ میں نے تمہارے لئے بھی اسی جسمی چیز کی درخواست کی ہے۔“

گیارہویں منقبت: یہ ہے کہ میں نے رسول خدا کو یہ فرماتے سننا: ”اے علی، میری امت میں تمہاری مثال حضرت نوحؐ کی کشتوں کی مانند میرے باتھ میں ہو گا یہاں تک کہ تم جنت میں داخل ہو جاؤ۔“

بارہویں منقبت: یہ ہے کہ میں نے رسول خدا کو یہ فرماتے سننا: ”اے علی، میری امت میں تمہاری مثال حضرت نوحؐ کی کشتوں کی مانند ہے کہ جو اس میں سوار ہو گیا وہ نجات پا گیا جبکہ اس سے روگردانی کرنے والا غرق ہو جائے گا۔“

تیرہویں منقبت: یہ ہے کہ رسول خدا نے اپنے دست مبارک سے مجھے پانچ امامہ پہنایا تھا اور میرے لئے دشمنوں پر فتح مند ہونے کی دعائیں کی تھیں، الہذا میں نے اللہ عزوجل کے اذن سے انہیں شکست دے دی۔

چودہویں منقبت: یہ ہے کہ رسول خدا نے مجھے حکم دیا کہ میں اپنایا تھا اس گو سند کے تھن پر پھیروں کا اس کا تھن خشک ہو گیا تھا الہذا میں نے عرض کیا: ”اے اللہ کے رسول، بلکہ آپ باتھ پھیر دیں“ آپ نے فرمایا: ”اے علی، تمہارا فعل میرا فعل ہے!“ میں نے اس پر باتھ پھیروں تو اس میں واپس مقدار میں دوڑھ آنے لگا، اس موقع پر میں نے رسول خدا کو ایک گھونٹ پلایا، اس کے بعد ایک بوڑھی عورت پیاس کی شکایت

کرنے لگی تو میں نے اسے بھی پلایا تو رسول خدا نے فرمایا: ”میں نے اللہ عز وجل سے یہ درخواست کی تھی کہ وہ تمہارے باتصوں اس امر کو بیرے لئے مبارک قرار دے تو اس نے ایسا ہی کیا۔“

**پندرہویں منقبت:** یہ ہے کہ رسول خدا نے مجھے وصیت کرتے ہوئے فرمایا: ”اے علی، مجھے غسل دینے کی ذمہ داری تمہارے سوا کوئی انعام نہیں دے گا اور نہ ہی تمہارے علاوہ کوئی میرے پوشیدہ اعضاء کو چھپائے گا کیونکہ اگر تمہارے علاوہ کوئی شخص میرے پوشیدہ اعضاء کو دیکھنے کا تو اس کی آنکھیں باہر نکل آئیں گی۔“ میں نے عرض کیا: ”میں آپ کو کس طرح پلانا ہوں گا اے اللہ کے رسول؟“ آپ نے فرمایا: ”تمہاری مدد ہو گی؛ پس خدا کی قسم میں نے آپ کے اعضاء میں سے کسی عضو کو نہیں پلانا گری کرو گا میرے لئے پلٹ دیا گیا۔“

**سولہویں منقبت:** یہ ہے کہ جب میں نے آپ کو برہنہ کرنا چاہا تو مجھے ندادی گئی کہ ”اے محمد (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) کے صی، انہیں برہنہ مت کرو، لہذا میں نے آپ کو غسل دیا درحالیکہ آپ کے جسم پر قمیض تھی۔ پس اس خدا کی قسم جس نے آپ کو نبوت کے ذریعہ مکرم کیا اور رسالت سے مخصوص کیا میں نے آپ کے پوشیدہ اعضاء کو نہیں دیکھا کہ یہ خصوصیت میرے علاوہ آپ کے کسی صحابی کو حاصل نہیں۔

**سترہویں منقبت:** یہ ہے کہ اللہ عز وجل نے میری شادی حضرت فاطمہ سلام اللہ علیہا سے کروائی جبکہ ابو بکر اور عمرؓ نے بھی خواستگاری کی تھی مگر اللہ نے ساتوں آسمانوں پر میری شادی کروائی تو رسول خدا نے فرمایا: ”تمہیں مبارک ہوں علی! بالاشہ اللہ عز وجل نے تمہاری شادی فاطمہ سلام اللہ علیہا سے کروائی جو جنت کی عورتوں کی سردار ہیں اور یہ میرا لکڑا ہیں۔“ میں نے عرض کیا: ”کیا میں آپ سے نہیں ہوں؟“ تو آپ نے فرمایا: ”کیون نہیں اے علی! تم مجھ سے ہو اور تم قم سے ہوں جیسے میرا دیاں میرے بائیں سے ہے۔ میں دنیا اور آخرت میں تم سے بے نیاز نہیں ہوں!“

**انہارہویں منقبت:** یہ ہے کہ رسول خدا نے فرمایا: ”اے علی، آخرت میں پر جنم تمہارے باتحہ میں ہو گا اور روز قیامت تم تمام لوگوں کی نسبت مجھ سے قریب تر نہیں ہو گے؛ ایک مند میرے لئے پچھائی جائے گی اور ایک مند تمہارے لئے کہ میں انبیاء کے زمرہ میں ہوں گا جبکہ تم اوصیاء کے زمرہ میں ہو گے نیز تمہارے سر پر نوک تانج پہنایا جائے گا اور تانج کرامت (نہیں) تمہارے ارد گرد ستر ہزار فرشتے ہوں گے یہاں تک کہ اللہ عز وجل تمام لوگوں کے حساب سے فارغ ہو جائے۔“

**انیسویں منقبت:** یہ ہے کہ رسول خدا نے مجھ سے فرمایا: ”تم ناکشین، قاطلین اور مارپیش سے جنگ کرو گے، پس جو شخص تم سے جنگ کرے گا ان میں سے ہر ایک کے عوض تمہیں اپنے ایک لاکھ شیعوں کی شفافعت کا حق حاصل ہو گا۔“ میں نے عرض کیا: ”اے اللہ کے رسول، ناکشین کون لوگ ہیں؟“ آپ نے فرمایا: ”ظلحہ اور زیبر ایسا ہے دنوں جاہز میں تمہاری بیعت کریں گے جبکہ عراق میں تمہاری بیعت توڑیں گے، لہذا جب یہ دنوں ایسا کریں تو تم ان دنوں سے جنگ کرنا کہ ان کے ساتھ جنگ کرنا اہل زمین کے لئے باعث طہارت ہے۔“

میں نے عرض کیا: ”قاطلین کون لوگ ہیں؟“ آپ نے فرمایا: ”معادیہ اور اس کے ساتھی۔“ میں نے عرض کیا: ”مارپیش کون لوگ ہیں؟“ آپ نے فرمایا: ”ذوالشیعہ کے ساتھی کہ یہ لگ دین سے اس طرح خارج ہوں گے جیسے کہ انوں سے تیر خارج ہوتے ہیں، لہذا تم انہیں قتل کر دو کہ ان کا قتل کرنا اہل زمین کے لئے گلخانوں کا باعث ہے، ان کے لئے جلد آنے والا عذاب ہے اور روز قیامت اللہ عز وجل کے ہاں تمہارے لئے ذخیرہ!“

**بیسیسوں منقبت:** یہ ہے کہ میں نے رسول خدا کو مجھ سے یہ فرماتے تھا: ”میری امت میں تمہاری مثال بنی اسرائیل کے باب طکی سی ہے کہ جو تمہاری ولادیت میں داخل ہو گیا تو وہ اس باب میں داخل ہو گیا جس طرح کہ اللہ عزوجل نے حکم دیا ہے۔“

**اکیسوں منقبت:** یہ ہے کہ میں نے رسول خدا کو یہ فرماتے تھا: ”میں علم کا شہر ہوں اور علیٰ اس کا دروازہ، پس شہر میں سوائے دروازہ سے ہر زادخانہ نہیں ہوا جائے“ اس کے بعد آپ نے فرمایا: ”اے علیٰ، تم بہت جلد میرے عہد کا پاس رکھو گے، میری سنت پر جنگ کرو گے اور میری امت تمہاری مخالفت کرے گی۔“

**سالیسوں منقبت:** یہ ہے کہ میں نے رسول خدا کو یہ فرماتے تھا: ”اللہ تبارک و تعالیٰ نے میرے دونوں ہینوں حسن اور حسین کو ایسے نور سے خلق کیا ہے اس نے تم میں اور فاطمۃ میں ودیعت کیا تھا اور یہ دونوں اس طرح جنبش کرتے ہیں کہ جیسے کافنوں میں گوشوارے جنبش کرتے ہیں اور ان کا نور شہداء کے نور سے ستر گناہ زیادہ ہے۔ اے علیٰ، اللہ تبارک و تعالیٰ نے مجھ سے وعدہ فرمایا ہے کہ وہ ان دونوں حضرات کو ایکی کرامت سے نوازے گا کہ جس سے سوائے انبیاء و مرسلین کے کسی کو مکمل نہیں کرے گا۔“

**ٹیسیسوں منقبت:** یہ ہے کہ رسول خدا نے مجھ کی حیات میں اپنی انگوٹھی، زرہ اور پنکا عطا کیا اور اپنی تلوار میرے لئے میں جہاں کی جبکہ آپ کے تمام اصحاب وہاں موجود تھے اور میرے چچا عباس بھی وہیں پر تھے مگر اللہ نے ان سب کو چھوڑ کر صرف مجھے یہ شرف بخشنا۔

**چوبیسوں منقبت:** یہ ہے کہ اللہ عزوجل نے اپنے رسول پر یہ آیت نازل کی: یَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نَاجَيْتُمُ الرَّسُولَ فَقَدْ هُوَا بَنِي نَجْوَا كم صدقۃ۔ اے من بنو ابی اس رسول کے کافنوں میں کوئی بات کہنا پا جا ہو تو سرگوشی سے پہلے کچھ صدقہ دے دیا کرو (سورہ بجادہ۔ آیت ۱۲) تو میرے پاس ایک دینار تھا جسے میں نے وہ دہم کے عوض تبدیل کرالیا، لہذا میں جب بھی آپ کے سے سرگوشی کرتا تو اس سے پہلے ایک درہم صدقہ کر دیا جبکہ بخدا مجھ سے پہلے یا میرے بعد آپ کے کسی محابی نے ایسا نہیں کیا تو اس پر اللہ عزوجل نے یہ آیت نازل کی: أَشْفَقْتُمْ أَنْ تَقْدِمُوا بَنِي نَجْوَا كم صدقۃ فَإِنْ لَمْ تَفْعُلُوا وَتَابَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ كیا تم لوگ اس بات سے ڈر گئے کہ کافنوں میں بات کرنے سے پہلے خیرات کرلو؟! جب تم (اتا سا کام) کہ کر کے اور خدا نے تمہاری توبہ قبول کر لی... (سورہ بجادہ۔ آیت ۱۷) تو کیا گناہ کے علاوہ بھی کسی کیز سے توبہ ہوتی ہے؟!

**پچھسوں منقبت:** یہ ہے کہ میں نے رسول خدا کو یہ فرماتے تھا: ”جب تک میں داخل نہ ہو جاؤں و مگر انہیا پر جنت حرام ہے اور اسی طرح یہ اوصیاء پر بھی حرام ہے یہاں تک کہ تم اس میں داخل ہو جاؤ۔ اے علیٰ، اللہ تبارک و تعالیٰ نے مجھ کے تمہارے متعلق وہ خوشخبری دی ہے جو مجھ سے پہلے کسی بھی کوئی نہیں دی؛ مجھے یہ خوشخبری دی ہے کہ تم اوصیاء کے سردار ہو اور روزِ قیامت تمہارے دونوں ہیئے حسن اور حسین جوانان جنت کے سردار ہیں۔“

**چھیسوں منقبت:** یہ ہے کہ میرے بھائی جعفرؑ جنت میں ملائکہ کے ساتھ پرداز کرتے ہیں کہ انہیں ذر، یا قوت اور زبرجد کے دو پر ول سے آراستہ کیا گیا ہے۔

**ستائیسوں منقبت:** یہ ہے کہ میرے چچا حضرت حمزہ سید الشہداء ہیں۔

**اٹھائیسوں منقبت:** یہ ہے کہ رسول خدا نے فرمایا: ”اللہ تبارک و تعالیٰ نے تمہارے متعلق مجھ سے ایک وعدہ فرمایا ہے کہ وہ اس کی

مخالفت نہیں کرے گا: اس نے مجھے نبی ہنا اور تمہیں وحی بنا یا نہیں میرے بعد تمہارے ساتھ میری امت ایسا ہی سلوک روا رکھنے کی وجہ سے حضرت موسیٰؑ کے ساتھ فرعون نے کیا، لہذا تم صبر سے کام لو اور اللہ کے حساب میں ڈال دیہاں تک کہ تم مجھ سے آئو؛ جو تم سے دوستی رکھے اس سے میں دوستی رکھوں گا اور جو تم سے دشمنی کرے اس سے میں دشمنی کروں گا۔

**انتیسویں منقبت:** یہ ہے کہ میں نے رسول خدا کو یہ فرماتے سن: ”اے علیٰ، تم صاحبِ حوض (کوثر) ہو کہ تمہارے علاوہ یہ کسی کی ملکیت نہیں ہے اور عنقریب تمہارے پاس ایک قوم آئے گی اور تم سے (اس کا پانی) پانے کی درخواست کرے گی تو تم کہو گے: ”نبی، قطرہ بھر بھی نہیں!“ لہذا وہ لوگ سیاہ روہاں سے لوٹ جائیں گے کہ اس کے بعد میرے اور تمہارے شیعہ تم پرواہ ہوں گے تو تم کہو گے: ”جی بھر کے سیراب ہو جاؤ۔ لہذا وہ سیراب ہوں گے اور ہاں سے سفید چپروں کے ساتھ سیراب ہوں گے (ایک نہج میں ہے ”لوٹ جاؤ“ تو وہ لوٹ جائیں گے)۔

**تیسویں منقبت:** یہ ہے کہ میں نے رسول خدا کو یہ فرماتے سن: ”روز قیامت میری امت پانچ پر چھوٹے مخصوص ہوں گے۔ پہلا پر چم حوض کو ترک کردے گا جو اس امت کے فرعون کا پر چم ہو گا اور وہ معاویہ ہے؛ دوسرا پر چم اس امت کے ساری کے ساتھ ہو گا اور وہ عمر وہن عاص ہے؛ تیسرا پر چم اس امت کے جاثلین کے ساتھ ہو گا اور وہ ابو موسیٰؑ اشعری ہے؛ چوتھا پر چم ابو اعرسلی کے ساتھ ہو گا اور پانچواں پر چم اعلیٰ، تمہارے ساتھ ہو گا کہ اس کے (سائے) تلے موٹیں ہوں گے اور تم ان کے امام ہو گے۔ اس کے بعد اللہ تبارک و تعالیٰ چار سے کہے گا: ”اپنے پیچھے واپس چلے جاؤ اور نور کو تلاش کرو، پھر ان کے سامنے ایک دیوار قائم کر دی جائے گی کہ اس کا ایک دروازہ ہو گا جس کے باطنی حصہ میں رحمت ہو گی اور یہ لوگ میرے شیعہ ہوں گے تو یہ لوگ تمہارے ساتھ نہیں تھے؟“ (میرے شیعہ) کہیں گے: ”کیوں نہیں، لیکن تم لوگوں نے اپنے آپ کو دھوکہ دیا، بازرہ، شک کرنے لگے اور تمہاری باطل خواہشات نے تمہیں (ایک نہج میں ہے دنیا میں) دھوکہ میں رکھا یہاں تک کہ امر الہی آیا اور شیطان نے اللہ کے معاملہ میں تمہیں فریب دے دیا، تو آج کے دن تم سے کوئی فدیلیا جائے گا اور نہیں ان افراد سے کہ جنہوں نے کفر کیا، تمہارا ملکہ نہ ہنگمہ ہے۔ یہی تمہارا آقا ہے اور یہ کتنا بڑا ملکہ ہے!“ اس کے بعد میری امت اور میرے شیعہ وارد ہوں گے، یہ لوگ حوضِ محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے سیراب ہوں گے اور میرے ہاتھ میں عوچ (ایک کانے دار درخت) کا عصا ہو گا جس کے ذریعہ میں اپنے دشمنوں کو دھنکار دوں گا جس طرح کہ جبکی اونٹوں کو دھنکارا جاتا ہے۔

**اکیسویں منقبت:** یہ ہے کہ میں نے رسول خدا کو یہ فرماتے سن: ”اگر تمہارے بارے میں غلوکرنے والے ایسی بات نہ کہتے جیسی نصاریٰ نے حضرت عیسیٰ ابن مریم کے بارے میں کہی تھی تو میں تمہارے متعلق ایسی بات کہہ دیتا کہ تم جس قوم کے پاس سے بھی گزرتے وہ تمہارے قدموں کی ناک اٹھا کر اس سے شفاظ طلب کرتی!“

**بیسویں منقبت:** یہ ہے کہ میں نے رسول خدا کو یہ فرماتے سن: ”بلاشہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے رعب کے ذریعہ میری نصرت کی، پس میں نے اس سے درخواست کی کہ وہ تمہاری بھی اسی طرح سے نصرت فرمائے تو اس نے تمہارے لئے بھی وہی چیز قرار دی جو اس نے میرے لئے قرار دی،“

**تیسیسویں منقبت:** یہ ہے کہ رسول خدا نے میرے کان کو اپنے منہ کے پاس رکھا اور مجھے گندشتہ اور تاقیامت آئندہ کی باقی تعلیم کیں،

پس اللہ عزوجل نے میری خاطر اپنے نبی کی زبان پر اس کو بجارتی کیا۔

**چوتیسویں منقبت:** نصاریٰ نے کسی بات کا دعویٰ کیا تو اللہ عزوجل نے اس بارے میں آیت نازل کی: فقل تعالوا ندع ابنانا و ابناکم و نسانا و نسائكم و انفسنا و انفسکم ثم نبهل فجعل لعنة الله على الکاذبين۔ پھر جب تمہارے پاس علم آپ کا اس کے بعد بھی اور تم سے کوئی (نصرانی) عیلیٰ کے بارے میں جھٹ کرے تو کہو کہ آؤ، ہم اپنے بیٹوں کو بلا اسیں تم اپنے بیٹوں کو اور ہم اپنی عورتوں کو اور تم اپنی عورتوں کو اور ہم اپنے نفروں کو اور تم اپنے نفوں کو، اس کے بعد ہم سب مل کر خدا کی بارگاہ میں ڈگڑا ایں اور جھوٹوں پر خدا کی لعنت کریں (سورہ آل عمران- آیت ۲۱) پس میر افس رسول خدا کا نفس تھا، عورتوں میں حضرت فاطمہ سلام اللہ علیہا تھیں اور بنیٰ حضرات حسن و حسین۔ پھر (وہ) قوم شرمند ہوئی اور رسول خدا کے معاف کی خواستگار ہوئی تو آپ نے انہیں معاف کر دیا۔ اس ذات کی قسم جس نے حضرت موسیٰ پر قوریت نازل کی تھی اور حضرت محمد پر قرآن کر اگر وہ لوگ مبلدہ کرتے تو انہیں بندروں کی صورت میں مسخ کر دیا جاتا۔

**پنجمیسویں منقبت:** بد رکے رسول خدا نے مجھے ایک ہی جگہ سے مجھی ہرگز نہیں لانے کے لئے روانہ فرمایا، لہذا میں نے انہیں اٹھایا اور سونگھا تو یکا یک ان میں سے مشکل کی خوبصورتی، پس میں ان کو آپ کے پاس لا لایا تو آپ نے انہیں مشرکوں کے چہروں پر پھینک دیا؛ ان میں سے چار ہرگز نہیں فردوس کے تھے، ایک ہرگز نہیں مشرق سے، ایک ہرگز نہیں مغرب سے اور ایک ہرگز نہیں زیر عرش کا تھا نیز ہر ہرگز نہیں کے ہمراہ ایک لاکھ فرشتے ہماری مد کے لئے آئے ہوئے تھے اور اللہ عزوجل نے اس سے پہلے یہ فضیلت کسی کو بخشی ہے اور نہیں اس کے بعد کسی کو۔

**چھتیسویں منقبت:** یہ ہے کہ میں نے رسول خدا کو یہ فرماتے تھا ”وائے ہو تمہارے قاتل پر کہ بلاشبہ وہ (ایک نسخہ میں ثبوت ہے) نمرود اور ناق شہود کو پے کرنے والے سے بدجنت تر ہے اور تمہارے قاتل کی بنا پر خدا نے رحمن کا عرش لرز جائے گا، لہذا تمہارے لئے خوشخبری ہے کہ تم صدِ یقین، شبداء اور صالحین کے زمرہ میں ہو گے۔“

**سیتیسویں منقبت:** یہ ہے کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے حضرت محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے اصحاب کو چھوڑ کر صرف مجھناخ و منسون خ، محکم وقتا شاہ و رخص و عام کا علم عطا کیا اور یہ اللہ کا مجھ پر اور اس کے رسول پر احسان ہے۔ نیز رسول خدا نے مجھ سے فرمایا: ”اے علی، اللہ عزوجل نے مجھے یہ حکم دیا ہے کہ میں تمہیں قریب کروں اور تمہیں دور نہ کروں اور یہ کہ میں تمہیں علم عطا کروں اور تم پر یقین گفانہ کروں اور مجھ پر یہ حق عائد ہوتا ہے کہ میں اپنے پروردگار کی اطاعت کروں اور تم پر یہ حق عائد ہوتا ہے کہ تم اس کو حفظ کرو!“۔

**اٹھتیسویں منقبت:** یہ ہے کہ رسول خدا نے مجھے جنگ کرنے پر آدھ کیا اور میرے لئے دعا میں کیس نیز آپ کے بعد ہونے والے واقعات سے مجھے آگاہ کیا تو اس بات سے کسی صحابی نے غمگین ہو کر کہا: ”اگر محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اپنے چجاز اکونبی بنانے پر قادر ہوتے تو یہ بھی کر گزرتے“، پس اللہ عزوجل نے مجھے اپنے نبی کی زبانی ان سب سے آگاہی کا شرف بخشنا۔

**انتالیسویں منقبت:** میں نے رسول خدا کو یہ فرماتے تھا: ”جهوٹ بولتا ہے وہ شخص جو اس زعم میں ہے کہ وہ مجھ سے محبت کرتا ہے جبکہ وہ ملک سے بعض رکھتا ہے، میری اور اس کی محبت صرف موسیٰ ہی کے دل میں جمع ہوتی ہے۔ بلاشبہ اللہ عزوجل نے میرے اور تمہارے مجبوں کو جنت کی جانب پیش قدمی کرنے والے زمرہ کے پیش پیش رکھے گا جبکہ مجھ سے اور تم سے بعض رکھنے والوں کو جنم کی طرف پیش قدمی کرنے والوں کے زمرہ کے پیش پیش رکھے گا۔“

چالیسویں منقبت: رسول خدا نے مجھے ایک غزوہ میں ایک کنویں کی طرف روانہ فرمایا، پس جب میں وہاں پہنچا تو اس میں پانی نہیں تھا تو میں واپس آگئیا اور آپؐ گواں بات سے آگاہ کر دیا۔ آپؐ نے فرمایا: ”کیا اس میں کچھ ہے؟“ میں نے عرض کیا: ”ہاں!“ آپؐ نے فرمایا: ”اس کی کچھ مقدار لے آؤ“، پس میں آپؐ کے لئے کچھ کی کچھ مقدار لے آیا تو آپؐ نے اس پر کچھ پڑھا اور فرمایا: ”اے اس کنویں میں ڈال دو!“ میں نے اس کو دیں ڈال دیا تو یہاں یک وہاں پانی پھوٹ پڑا یہاں تک کہ کنویں کی اطراف پانی سے پر ہو گئیں تو میں آپؐ کی خدمت میں حاضر ہوا اور انہیں اس بات سے آگاہ کر دیا تو آپؐ نے مجھے فرمایا: ”تمہیں توفیق دی گئی اعلیٰ اور تمہاری برکت سے پانی پھوٹ پڑا“، لہذا یہ منقبت بھی نبیؐ کے تمام اصحاب کو چھوڑ کر صرف مجھے حاصل ہوئی۔

اکتالیسویں منقبت: یہ ہے کہ میں نے رسول خدا کو یہ فرماتے تھا: ”اے علی، تمہارے لئے یہ خوشخبری ہے کہ جو بیکل میرے پاس آئے تھے اور مجھے کہہ رہے تھے: اے محمد (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم)، اللہ تبارک و تعالیٰ نے آپؐ کے اصحاب کی طرف نگاہ کی تو اس نے آپؐ کے چیاز اور دادا لیجی حضرت فاطمہ سلام اللہ علیہا کے شوہر کو سب سے بہتر صحابی پایا، لہذا انہیں آپؐ کا وصی مقرر کیا اور آپؐ کا نام نہ دندھا۔“

بیالیسویں منقبت: میں نے رسول خدا کو یہ فرماتے تھا: ”تمہارے لئے یہ خوشخبری ہے اعلیٰ کہ جنت میں تمہارا مکان میرے مکان کے عین سامنے ہو گا، تم اعلیٰ علیین میں رفیق اعلیٰ میں میرے ساتھ ہو گے!“ میں نے عرض کیا: ”اے اللہ کے رسول، اعلیٰ علیین کیا ہے؟“ آپؐ نے فرمایا: ”سفید موتویوں کا منوارہ کہ اس کے ستر ہزار دروازے ہیں جو میرا اور تمہارا مسکن ہے اعلیٰ!“

تیسالیسویں منقبت: رسول خدا نے فرمایا: ”اللہ عز وجل نے میری محبت مونین کے دلوں میں راح کر دی ہے اور اسی طرح اعلیٰ، تمہاری محبت (بھی) مونین کے دل میں راح کر دی ہے نیز مجھے اور تم سے بغض کو منافقوں کے دل میں راح کر دیا ہے، لہذا تم سے سوائے مونن کے کوئی محبت نہیں کرے گا اور سوائے کافر منافق کے کوئی تم سے بغض نہیں رکھے گا!“

چوالیسویں منقبت: میں نے رسول خدا کو یہ فرماتے تھا: ”عرب میں سے سوائے زنازادہ کے کوئی تم سے بغض نہیں رکھے گا، عجم میں سے سوائے بدجنت ترین شخص کے کوئی تم سے بغض نہیں رکھے گا اور عروتوں میں سوائے اس عورت کے کوئی تم سے بغض نہیں رکھے گی جو سلسلیتیہ ہو گی!“

پیسالیسویں منقبت: رسول خدا نے مجھے بلا یا جکہ میں آشوب چشم میں بتلا تھا تو آپؐ نے میری آنکھیں اپنا العاب لگایا اور فرمایا: ”اے میرے اللہ، اس آنکھ کی حرارت اس کی خنکی میں رکھ دے اور اس کی خنکی اس کی حرارت میں رکھ دے“ تو خدا کی قسم اب تک مجھے اس آنکھ میں کوئی شکایت نہیں ہوئی۔

چھالیسویں منقبت: رسول خدا نے اپنے اصحاب اور اپنے تمام چیزوں کو (مسجد کی طرف کھلنے والے) دروازے بند کرنے کا حکم دیا اور ان کے دعوی کو پورا کرنے کا حکم دیا تو میں نے عرض کیا: ”اے اللہ کے رسول، آپؐ تو اس بات کو جانتے ہیں کہ میرے پاس مال نہیں ہے“ تو آپؐ نے فرمایا: ”اللہ تمہاری مدد کرے گا!“ پس میں نے آپؐ کے قرضوں کی ادائیگی اور آپؐ کے دعوی کو پورا کرنے کا ارادہ نہیں کیا اگر یہ کہ اللہ نے

میرے لئے آسانی پیدا کر دی یہاں تک کہ میں نے آپ کے بہت سارے قرآن ادا کرنے یعنی اور آپ کے بہت سارے وحدوں دوفا کر دیا کہ ان کی تعداد اسی ہزار تک پہنچ گئی اور کچھ باتی رو گئے کہ جن کی خصیت میں نے (امام حسن) حسن و کردی ہے وہ اس کام میں عمل کر دیں۔

**ازتالیسوں منقبت:** رسول خدا نے گھر پر تشریف لائے جبکہ جنم نے تین دن سے کھانا نہیں کھایا تھا تو آپ نے فرمایا: "اے علی! کیا تمہارے پاس کوئی چیز ہے؟" میں نے عرض کیا: "اس ذات کی قسم جس نے آپ کو کرامت کے ساتھ مکرم کیا ہے، وہ آپ کو رسالت کے لئے منتخب کیا ہے میں نے، میری زوجہ نے اور میرے دنوں بیٹوں نے تین دن سے کھانا نہیں کھایا ہے!" نبی نے فرمایا: "اے نبی! (سلام اللہ علیہا)! الحُر کے اندر جاؤ اور دیکھو کہ کوئی چیز مل جائے" آپ (سلام اللہ علیہا) نے فرمایا: "میں ابھی بھی باہر آئی ہوں" میں نے عرض کیا: "میں اندر جاؤں؟" آپ نے فرمایا: "اندکا نام لے کر تم اندر جاؤ" پس میں اندر گیا تو دیکھا کہ ایک طبق رکھا ہے کہ اس پر کھجور یں رکھی ہوئی ہیں اور ایک پیالہ شور بے کا ہے، لہذا میں اسے اٹھ کر رسول خدا کی خدمت میں لے آیا تو آپ نے فرمایا: "اے علی! کیا تم نے اس قاصد کو دیکھا جو یہ کھانا لایا ہے؟" میں نے عرض کیا: "بھی بھاں!" آپ نے فرمایا: "اس کا خدیہ یہاں کرو" میں نے عرض کیا: "سرخ، بہر اور پیلے رنگ کا تھا" آپ نے فرمایا: "یہ تو بال جریکل کے لئے تو شے کہ جن کی دُڑ اور یا قوت سے تاج پوشی کی گئی ہے۔ پھر ہم نے شور بہ کھایا یہاں تک کہ ہم سیر ہو گئے مگر اس کے باوجود ہمارے باتحاظتے صاف تھے کہ ان میں سوائے خطوط والگیوں کے کچھ نظر نہ آیا اور (اس بار بھی) اللہ نے تمام اصحاب پیغمبر کو چھوڑ کر مجھے اس خصوصیت سے نوازا۔

**انچاسوں منقبت:** اللہ تبارک و تعالیٰ نے اپنے نبی گوبنت جیسی خصوصیت عطا کی جبکہ نبی نے مجھے صی ہونے کی خصوصیت عطا کی، لہذا جو مجھ سے محبت کرے گا وہ خوش بخت ہے اور وہ انبیاء کے ذمہ میں محشور ہو گا۔

**پچاسوں منقبت:** رسول خدا نے برائت (سورہ کوہ) کے مکالمے میں ابو بکر و یحییٰ، پس جب آپ نے انہیں بھیجا (ایک نسخہ میں ہے وہ گیا) تو جریکل آئے اور کہنے لگے: "اے محمد، اسے آپ کی جانب سے کوئی ادائیگی کرے گا مگر یہ کہ آپ بذات خود یا پھر آپ ہی میں سے کوئی ہو" تو رسول خدا نے عضباء نامی اونچی پر مجھے روانہ کیا۔ چنانچہ میں داخلیہ پہنچا اور اس سورہ مہارکہ کو لیا تو اللہ عز وجل نے یہ خصوصیت بھی مجھے یہ عطا کی۔

**اکیاون و میں منقبت:** رسول خدا نے مجھے نذرِ خرم کے دن تمام کے تماہوں کے سامنے کھرا کیا اور فرمایا: "جس کا میں مولا ہوں پس علی اس کا مولا ہے، لہذا خالق مقوم ذرورتا بود ہو جائے!"

**باون و میں منقبت:** رسول خدا نے فرمایا: "اے علی! کیا میں تمہیں ایسے کلمے نہ سمجھا ہوں جو حضرت جریکل نے مجھے تعلیم کیے؟!" میں نے عرض کیا: "کیوں نہیں؟" آپ نے فرمایا: "کہو یا زارِ الْمَقْلَبِينَ، وَبَارِجِمَ الْمَسَاكِبِينَ، وَبَا اسْمَعَ السَّابِعِينَ وَبَا ابْصَرَ النَّاطِرِيْبِينَ وَبَا اَرْحَمَ الرَّاجِبِيْنَ اَرْخَمِيْنَ وَارْزَقِيْنَ" (اے فلاشوں کو رزق دینے والے اور اسے مسکینوں پر رحم کرنے والے اور اسے زیادہ سُلٹنے والے اور اسے سب سے بہتر طور پر دیکھنے والے اور اسے سب سے زیاد رحم کرنے والے تو مجھ پر رحم فرم اور مجھے رزق عطا کر۔)

**تربیتوں منقبت:** اللہ تبارک و تعالیٰ دنیا کو فنا نہیں کرے گا یہاں تک کہ ہم میں سے قائم (عجل اللہ فرج الشریف) قیام کرے جو ہم سے بخشن رکھنے والے وہیں کروے گا، جیزی قبول نہیں کرے گا، صلیب اور ہتوں اور چوری کے کا، جنکہ بنڈی کرے گا، انگوں کو موالی لیجنے کے لئے بھے بھے گا۔

سادات کے ساتھ تسلیم کرے گا اور عالیہ کے ساتھ عدل و انصاف کا سلوک کرے گا۔

**چوَّنُوں میقت:** میں نے رسول خدا کو یہ فرماتے سنًا ”اے علی، ہنامیہ خدا ان سب پر لعنت کرے غفریب تم پر لعنت کریں گے اور ان کی بر لعنت کے عوام ایک فرشتہ ان کی جانب ایک ہزار لعنتیں پلانے گا اور جب قائمِ عجل قبل اللہ فرجہ قیام کرے گا تو دونوں ان پر چالیس سال تک لعنت کرے گا۔“

**بیچنوں میقت:** رسول خدا نے فرمایا: ”تمہارے متعلق میری امت کے کئی گروہوں کی آزمائش ہو گی تو وہیں گے: ”رسول خدا نے اپنے بیچنے کچنے کیوں چھوڑا تو پھر علی کو کس بات کے لئے وصی مقرر کیا ہے؟ کیا اللہ عزوجل کے بعد کتاب خدا سب سے افضل شے نہیں تھی؟ اس ذات کی قسم جس نے نبی کو محوٰہ کیا ہے اگر تم نے قرآن کی جمع آوری نہیں کی تو تابدی یہ جمع نہیں ہو گا“، پس یہ خصوصیت بھی اللہ عزوجل نے میرے علاوہ کسی صحابی رسول کو عطا نہیں کی۔

**چھپنے والوں میقت:** اللہ تعالیٰ و تعالیٰ نے مجھے ایسی خصوصیت عطا کی جو اس نے اپنے اولیاً اور اطاعت نے زاروں کو عطا کی اور اس نے مجھے مسلمی اللہ علیہ السلام کا وارث بنایا، اب جسے برالگا ہے اسے برالگا اور جسے یہ چیز خوش کرتی ہے وہ خوش رہے۔ نیز آپ نے اپنے ہاتھ سے مدینہ کی طرف اشارہ فرمایا۔

**ستاونوں میقت:** ایک غزوہ میں رسول خدا کے پاس پانی ختم ہو گیا تو آپ نے مجھ سے فرمایا: ”اے علی! اس چنان کے ساتھ لکھرے ہو جاؤ اور کہو ”میں اللہ کے رسول کا پیغام بھر ہوں لبذا (اے چنان) میرے لئے پانی پیدا کروا“، اس ذات کی قسم جس نے آپ کو نبوت سے عکرم کیا میں نے یہ پیغام پہنچایا تو اس کے گائے کی مانند تھن اجھرے اور جس سے پانی بنتے گا، جب میں نے یہ مظہر دیکھا تو نبی کی جانب دوزا اور انہیں اس بات سے آگاہ کیا تو آپ نے فرمایا: ”جاواں علی، پانی لے آؤ! نیز دیگر افراد بھی وہاں آئے اور انہوں نے اپنی مشکوں اور پانی کے ظروف بھر لیے اور اپنے جانوروں کو سیراب کیا، خود نے بھی پانی یا اس پانی سے وصول کیا۔ اللہ نے یہ خصوصیت بھی میرے علاوہ کسی صحابی کو نہیں دی۔

**انہاونوں میقت:** ایک غزوہ میں چونکہ پانی ختم ہو گیا تھا، لہذا آپ نے فرمایا: ”اے علی، میرے لئے آب خورہ لے آؤ!“، جب میں ان کے پاس لے آیا تو آپ نے اپنا دہنہ باتھا اور اس کے ساتھ میرا باتھا اس آب خورہ میں ڈالا اور فرمایا ”بھوٹ پڑا“، تو ہماری انگلیوں سے پانی بھوٹ پڑا۔

**انسٹھوں میقت:** رسول خدا نے مجھے خیر کی جانب روانہ کیا، پس جب میں وہاں پہنچا تو میں نے دروازہ بند پایا، میں نے اسے سختی سے بلایا اور اسے اکھاؤ کر چالیس قدم دور پھینک دیا۔ اس کے بعد میں اس کے اندر داخل ہو گیا اور مرحوم کے مقابلہ پر آیا تو اس نے مجھ پر حملہ کیا اور میں نے اس پر حملہ کر کے زمین کو اس کے خون نے سیراب کیا جبکہ اس سے پہلے آپ اپنے دوصحابہ کو (اس بھر پر) سمجھ چکے تھے گروہ دونوں شکست خورده و جبل لوٹ آئے تھے۔

**سانہوں میقت:** میں نے عمر و این عباد کو کوئی جلد اس کو ایک ہزار افراد کے برابر شارکیا جاتا تھا اور رسول خدا نے میرے حق میں فرمایا تھا: ”خندق کے دن علی کی ضربت جن و انس کے اعمال سے افضل ہے“، نیز آپ نے فرمایا: ”مکن اسلام مکن لغرنے مقابلہ پر اتر آیا ہے

**اکسٹھویں منقبت:** میں نے رسول خدا کو یہ فرماتے تھا ”اے علی، میری امت میں تمہاری مثال قل هو اللہ احمد جیسی ہے، الہذا جو شخص دل سے تم سے محبت کرے (ایک نہذ میں ہے اپنی زبان کے ذریعہ تمہاری اعانت کرے اور اپنے باتھوں سے تمہاری نصرت کرے تو گویا اس نے پورے قرآن کی تلاوت کر لی) تو گویا اس نے ایک تہائی قرآن کی تلاوت کی، جو شخص دل سے تم سے محبت کرے اور اپنی زبان سے تمہاری اعانت کرے تو گویا اس نے دو تہائی قرآن کی تلاوت کی اور جو شخص دل سے تم سے محبت کرے، اپنی زبان سے تمہاری اعانت کرے اور اپنے باتھوں سے تمہاری نصرت کرے تو گویا اس نے پورے قرآن کی تلاوت کی۔

**باسٹھویں منقبت:** میں تمام واقعات اور جنگوں میں رسول خدا کے ہمراہ تھا اور ان کا پرچم میرے باتھوں میں ہوتا تھا۔

**تریسٹھویں منقبت:** میں نے میدان جنگ سے کسی فرار انتیار نہیں کیا اور جو کوئی بھی میرے مقابلہ پر آیا میں نے زمین کو اس کے خون سے ہیراں کیا۔

**چونسٹھویں منقبت:** رسول خدا کے پاس جنت سے ایک بھنا ہوا پرندہ لایا گیا تو آپ نے اللہ عز و جل سے یہ عالمگی کہ وہ آپ کے پاس اپنی محبوب ترین مخلوق کو صحیح دے، لہذا اللہ نے مجھے ان کی خدمت میں حاضر ہونے کی توفیق دی یہاں تک کہ میں نے آپ کے ساتھ اس پرندہ میں سے تناول کیا۔

**پینسٹھویں منقبت:** میں مسجد میں نماز پڑھ رہا تھا کہ ایک سائل نے آ کر سوال یا جبکہ میں روع میں تھا، میں نے اپنی آنکھیں نکال کر اسے دی تو اندھ تعالیٰ نے یا آیت نازل کی (إِنَّمَا وَلِكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا إِنَّمَا يَقِيمُونَ الصَّلَاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكُوْنَ وَهُمْ رَاكِعُونَ) (سورہ المائدہ آیت ۵۵)

**چھیساٹھویں منقبت:** اللہ تبارک و تعالیٰ نے میرے لئے دو مرتبہ سورج کو پلانا یا جبکہ امرت محمد میں سے میرے نادوہ کسی کے لئے نہیں پلانا۔

**سریسٹھویں منقبت:** رسول خدا نے اپنی حیات اور اپنی موت کے بعد مجھے میر المؤمنین کہہ کر پکارنے کا حکم دیا، جبکہ میرے علاوہ کوئی کو (امیر المؤمنین) کہنے کی اجازت نہیں دی۔

**اڑسٹھویں منقبت:** رسول خدا نے فرمایا: ”اے علی، جب قیامت کا دن آئے گا تو باطن عرش سے ایک منادری ندادے گا کہ کہاں ہے انہیاء کا سردار؟ پس میں کھڑے ہو جاؤں گا، اس کے بعد ایک منادری ندادے گا کہ اوصیاء کا سردار کہاں ہے؟ تو تم کھڑے ہو جاؤ گے اور رضوان میرے پاس جنت کی کنجی (ایک نہذ میں ہے کنجیاں) کا لئے گا جبکہ ماں لکھ میرے پاس جنم کی چاہیاں لائے گا، بھردوؤں کہیں گے: (اللَّهُ حَالَ الدَّنَّى بِهِمْ يَهْدِي بِهِمْ يَأْمَلُونَ آپ کے حوالے کر دیں اور آپ کو یہ حکم دے دیں کہ آپ ان کو حضرت علی اہن ابی طالب کے حوالے کر دیں“ اس طرح اے علی، تم جنت اور جنم کو قیمت کرنے والے ہو جاؤ گے“

**انہترویں منقبت:** میں نے رسول خدا کو یہ فرماتے تھا ”اگر تم نہ ہوتے تو مومنین میں سے منافقوں کی شناخت نہ ہو سکتی۔

**سترویں منقبت:** رسول خدا خود لیٹے اور مجھے، میری زوجہ فاطمہ سلام اللہ علیہا اور میرے دنوں بیٹوں، حسن و حسین کو لایا اور، ہم پر

ایک قطوانی عبادی توائد تبارک و تعالیٰ نے یہ آیت نازل کی ”إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيذْهَبَ عَنْكُمُ الرِّجْسُ أَهْلُ الْبَيْتِ وَ يُظْهِرَ كُمْ تَطْهِيرًا“ (سورہ احزاب آیت ۳۳) نیز حضرت جبریل نے کہا ”اے محمد، میں (بھی) آپ لوگوں کے ساتھ ہوں“ تو جبریل، ہم میں چھپے ہو گئے۔

محمد ابن ابراہیم ابن الحنف طالقانی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: عبد العزیز ابن حیثی جلوہ میں ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو حامد نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: عبد العزیز ابن خطاب نے بلید ابن سلیمان کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے لیٹ سے نقل کیا کہ مجاهد نے کہا: حضرت علیؑ کی شان میں ستر آتیں نازل ہوئیں کہ ان فضیلتوں میں کوئی بھی ان کا شریک نہیں ہے۔

﴿۲۳﴾ نماز و تر میں خدا سے ستر مرتبہ مغفرت طلب کرنے والے کا اجر: احمد ابن محمد ابن حیثی عطار نے اپنے والد کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے احمد ابن محمد ابن عیشی سے، اس نے حسن ابن محبوب سے، اس نے عمر ابن یزید سے جبکہ میں اس کو نہیں جانتا گری کہ اس نے امام صادق سے نقل کیا: جو شخص جب نماز و تر پڑھے اور اپنی اس نماز و تر میں کھڑے رہ کر ستر مرتبہ مغفرت طلب کرے اور اس عمل کو ایک سال تک جاری رکھے تو اللہ اپنے باں اُسے سحر کے وقت مغفرت طلب کرنے والوں کی فہرست میں ثبت کر لیتا ہے اور اللہ عزوجل کی جانب سے اس کے لئے مغفرت لا رام ہو جاتی ہے۔

﴿۲۴﴾ نماز فجر کے بعد خدا سے ستر مرتبہ مغفرت طلب کرنے کا اجر: محمد ابن علی ماجلویہ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن حیثی عطار نے محمد ابن احمد ابن حیثی ابن عمران اشعری کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے علی ابن سندی سے، اس نے محمد ابن عمر ابن سعید سے، اس نے عمر وابن بدل سے، اس نے بارون ابن خارجہ سے، اس نے جابر بن عینی سے نقل کیا کہ امام عصر صادق نے فرمایا: جو شخص نماز فجر کے بعد خدا سے ستر مرتبہ مغفرت طلب کرے تو اللہ اسے معاف کر دیتا ہے خواہ اس روز اس نے ستر ہزار گناہ کیے ہوں۔ البتہ ستر ہزار سے زیادہ گناہ کرنے والے کے لئے اس روز کوئی بخلافی نہیں۔  
دیگر ایک روایت میں سات سو گناہ (درج) ہے۔

﴿۲۵﴾ شعبان میں اللہ عزوجل سے روزانہ ستر مرتبہ مغفرت طلب کرنے والے کا اجر: میرے والد نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: سعد ابن عبداللہ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: موسیٰ ابن جعفر بغدادی نے محمد ابن جہور کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے عبد اللہ ابن عبد الرحمن سے، اس نے محمد ابن الجوزہ سے نقل کیا کہ امام جعفر صادق نے فرمایا: جو شخص شعبان میں روزانہ ستر مرتبہ کہے ”أَسْتَغْفِرُ اللَّهَ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ الْحَقِيقُومُ وَ أَتُوبُ إِلَيْهِ“ تو اُس کو اُفق میں میں لکھا جائے گا۔ راوی کہتا ہے۔ میں نے عرض کیا ”یہ اُفق میں کیا ہے؟“ آپ نے فرمایا ”عرش کے سامنے ہے کہ اس میں نہیں ہیں جن میں ستاروں کی تعداد میں بیان لے ڈالے گئے ہیں۔

مظفر ابن جعفر علوی سرقندی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: جعفر ابن محمد ابن مسعود نے اپنے والد کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، کہا: علی ابن حسن ابن فضال نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن ولید نے عباس ابن ہلال کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی کہ امام علی رضا کو یہ فرماتا ہوا: جو شخص اللہ عزوجل کے ثواب کی خاطر شعبان میں ایک دن روزہ رکھے وہ جنت میں داخل ہوگا، جو شخص شعبان میں اللہ سے ستر مرتبہ مغفرت طلب کرے گا روز قیامت وہ شخص رسول خدا کے زمرہ میں مشور ہوگا اور اللہ کی طرف سے اس پر کرامت و احباب ہوگی، جو شخص شعبان

میں کوئی صدقہ کرے گا خواہ نصف کھجور تو انہاں اگ پر اس کا جسم حرام کر دے گا اور جو شخص شعبان کے تین دن روز درکھے اور انہیں ماد رمضان سے متصل کر دے تو اللہ راس کے نامہ اعمال میں) پے در پے دمہینوں کے روزے لکھے گا۔

﴿۲۶﴾ پرچم حمد کے ستر پھریرے ہیں: میرے والد نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: حسن ابن احمد اسکیف قیمت نے توے میں مجھ سے محمد ابن علی سے مرفوع روایت بیان کی، کہا: محمد ابن حسان مسدی (ایک سخن میں ہے تو ہی) نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: علی ابن محمد انصاری مردی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: عبد اللہ بن عبد اللہ بن جابر از زیر غرف البدوع نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: عبدالحمید حنافی نے لیٹ کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے مجاہد سے، اس نے ابن عباس سے نقل کیا کہ رسول خدا نے فرمایا: میرے پاس جبریل آئے جبکہ وہ بہت خوش تھے تو میں نے ان سے کہا: ”میرے سے حبیب جبریل تم اتنے خوش کیوں ہو؟“ میرے بھائی اور چیڑا اعلیٰ ابن طالب کی اس کے پروردگار کے باں کیا منزلت ہے؟“ انہوں نے کہا: ”اس ذات کی تصریح جس نے آپؐ کو نبی مہبوب کیا اور آپؐ گورنمنٹ کے لئے منتخب کیا میں اس وقت سوائے اس بات کے کسی چیز کے لئے یقین نہیں اترتا، اے محمد، بلند اور بلند ترین اللہ انہا پ دلوں پر سلام کھیجتا ہے اور کہتا ہے کہ محمد میری رحمت کے بھی ہیں اور علی میری جلت کو قائم کرنے والے میں ان دونوں سے محبت کرنے والے کو عذاب نہیں دوں گا اگرچہ وہ میری نافرمانی کرے اور میں ان دونوں سے دشمنی رکھنے والے پر حرم نہیں کروں گا اگرچہ وہ میری اطاعت کرے۔“

ابن عباس کہتے ہیں کہ رسول خدا نے فرمایا قیامت کے دن جبریل میرے پاس آئیں گے تو ان کے ساتھ پرچم محمد ہوگا اور اس کے ستر پھریرے ہوں گے کہ اس کا ایک پھریرا سورج و چاند سے بھی وسیع ہوگا اور میں رسول کی کرسی پر ہوؤں گا جو قدس کے منبروں کے ایک منبر پر ہوگا، پس میں اسے اٹھاؤں گا اور علی ابن ابی طالب کی طرف بلند کروں گا اس موقع پر یکدم عمر بن خطاب لکھرے ہو گئے اور کہا: ”اے اللہ کے رسول، یہ پرچم کس طرح اٹھایا جائے گا جبکہ آپؐ نے تذکرہ کیا کہ اس کے ستر پھریرے ہوں گے اور اس کا ایک پھریرا سورج و چاند سے بھی بڑا ہوگا۔“ تو نبی نے فرمایا: جب قیامت کا دن ہوگا تو اللہ علیٰ و جبریل تھنی توت، نور آدم کی مانند ہو، رسول کے حلم کی مانند حلم، جمال یوسف کی مانند جمال، اور حن و اوز کی مانند اوز اعظم کا جریحہ اسکے خطیب نہ ہوتے تو اللہ ان کو دیکھیں ہی آزاد بھی دے دیتا: علی وہ پہلے فرد ہیں جو (جوض) سلسلیہ و زنجیل سے خوش فرمائیں گے اور علی پہلے صراط پر جہاں قدم رکھیں گے وہاں ایک دوسرا (رات) استوار ہو جائے گا۔ نیز اللہ کی طرف سے علی اور اس کے شیعوں کے لئے ایسا مقام ہے جس پر اویں و آخرین رشک کریں گے۔

﴿۲۷﴾ سود کے ستر اجزاء ہیں: محمد ابن علی ابن شاہ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو حامد نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو زید نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن احمد ابن صالح حسینی نے اپنے والد کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، کہا: انس ابن محمد ابن ابو مالک نے اپنے والد کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے امام عظیم صادق سے، انہوں نے اپنے والد بزرگوار امام محمد باقر سے، انہوں نے اپنے جد سے، انہوں نے حضرت علی ابن ابی طالب سے نقل کیا کہ رسول خدا نے آپؐ کو وصیت کرتے ہوئے فرمایا: اے علی، سود کے ستر اجزاء ہیں کہ ان میں سب سے معمولی بجود ہے کہ کوئی شخص خانہ کعبہ میں اپنی ماں سے جامعت کرے؛ اے علی، (سود کا) ایک درہم ستر زنا سے بھی بڑا ہے جس میں سے ہر زنا خانہ کعبہ میں اپنے کسی حرم کے ساتھ کیا گیا ہو۔

﴿۲۸﴾ جہنم میں ستر خریف تک قیام کرنے والے بندہ کے متعلق ایک حدیث: میرے والد نے ہم سے

روایت بیان کی، کہا: محمد ابن احمد ابن سعین نے حسن ابن علی کوئی کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے عباس ابن عامر سے، اس نے احمد ابن ارزق (ایک نوح میں روزین ہے) سے، اس نے سعین ابن ابو علا سے، اس نے جابر بن قرقیل کیا کہ امام محمد باقر نے فرمایا: ایک بندہ جہنم میں ستر خریف تک قیام کرے گا جبکہ ایک خریف ستر سال کا ہے؛ اس کے بعد وہ اللہ عز وجل کو محمد اور ان کے اہلیت کا واسطہ کے درخواست کرے گا کہ تو مجھ پر حرج کرو اللہ عز وجل جریل کو دی کرے گا کہ میرے اس بندہ کے پاس جاؤ اور اس کو باہر نکال لاؤ، جریل کہیں گے: ”اے میرے پروردگار، میں آگ میں کیسے اتروں گا؟!“ اللہ فرمائے گا: ”میں نے آگ کو یہ حکم دے دیا ہے کہ وہ تمہارے لئے سر اور سلامتی والی بن جائے“ جریل کہیں گے: ”مجھے اس جگہ کا علم نہیں ہے!“ اللہ کہے گا: ”وہ سعین کے ایک کنویں میں ہے!“ امام نے فرمایا: پس جریل آگ میں جائیں گے جبکہ انہوں نے اپنے چہرے پر کچھ باندھ رکھا ہو گا اور اس طرح اسے باہر نکال لائیں گے تو اللہ تعالیٰ کہے گا: ”اے میرے بندہ، تم کتنے عرصہ آگ میں رہے کہ مجھے قسم واسطہ دینے لگے“ وہ کہے گا: ”میں نے شانہ نہیں کیا اے میرے پروردگار!“ اللہ کہے گا: ”میری عزت کی قسم اگر تم یہ واسطہ دے کر درخواست نہ کرتے تو تم اب بھی آگ میں جل رہے ہو تو مگر میں نے یا اپنے آپ پر لازم قرار دے دیا ہے کہ جو کوئی بھی محمد وآل محمد کا واسطہ کر مجھ سے سوال کرے گا میں اپنے اور اس کے بیچ گناہوں کو پہنچ دوں گا، لہذا آج میں نے تمہیں بھی معاف کر دیا۔“

﴿۲۹﴾ امت محمدی بہتر فرقوں میں بت جائیے گی: ابو احمد محمد ابن جعفر بن دار الشافعی نے فرانس میں ہم سے روایت بیان کی، کہا: مجاہد ابن عین نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن فضل نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابن زریع نے سعید ابن ابو بلاں کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے انس ابن مالک کے ذریعہ نقش کیا کہ رسول خدا نے فرمایا: حضرت عیسیٰ تک بنی اسرائیل اکابر فرقوں میں بٹ گئے کہ ان میں سے ستر فرقے بلاک ہو گئے اور ایک فرقہ نجات پاے گا جبکہ میری امت بہتر فرقوں میں بٹ جائے گی کہ ان میں سے اکابر فرقے بلاک ہو جائیں گے اور ایک فرقہ نجات پائے گا!

لوگوں نے کہا: اے اللہ کے رسول، وہ کون سا فرقہ ہے؟!

آپ نے فرمایا: جماعت جماعت جماعت۔

مؤلف کتاب فرماتے ہیں: جماعت اہل حق ہیں خواہ و کم بھی کیوں نہ ہوں، کیونکہ نبیؐ سے منقول ہے کہ آپ نے فرمایا ”اکیلا مومُن ہی جماعت ہے“ (بھی) جماعت ہے اور اکیلا مومُن ہی جماعت ہے؟“

﴿۳۰﴾ جنہوں نے یہ روایت بیان کی کہ امت محمدی تہتر فرقوں میں بت جائیے گی: احمد ابن محمد ابن شیم عجیب نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو العباس احمد ابن سعین نے سعین زکریا قطان نے ہم سے روایت بیان کی کہا: بکر ابن عبد اللہ ابن حبیب نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: تمیم ابن ہبیول نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو ععاوی نے سلیمان ابن مہران کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے امام جعفر صادق سے، انہوں نے اپنے والد بزرگوار امام محمد باقر سے، انہوں نے اپنے جد سے، انہوں نے اپنے والد بزرگوار امام حسین سے، انہوں نے حضرت علیؑ اہل طالبؑ سے نقش کیا کہ میں نے رسول خدا کو یہ فرماتے تھا: حضرت موسیؑ کے بعد ان کی امت اکابر فرقوں میں بٹ گئی کہ ان میں سے (صرف) ایک فرقہ نجات یافتہ ہے جبکہ ستر جہنم رسید ہوں گے: امت عیسیٰ ان کے بعد بہتر فرقوں میں بٹ گئی کہ ان میں سے (صرف) ایک فرقہ نجات یافتہ ہے جبکہ (باقی) اکابر جہنم واصل ہوں گے اور میرے بعد میری امت میرے بعد بہتر فرقوں میں بٹ جائے گی کہ ان میں سے

ایک فرقہ نجات یافتہ ہے جبکہ ان میں سے بہتر فرتقے جہنم میں ہوں گے۔

(۳۱) عورتوں کے تھہر آداب اور عورتوں اور مردوں کے احکام میں فرقہ: الحمدلہ حسنقطان نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: حسن ابن عسکری نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو عبد اللہ محمد ابن زکریا بصری نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: عفرا بن محمد ابن عمارہ نے اپنے والد کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے جابر ابن زید جھٹی سے نقل کیا کہ میں نے امام محمد باقرؑ کو یہ فرماتے سناؤ: عورتوں پر اذان، اقامت، نماز جمعہ، نماز جماعت، مریض کی عیادت، جنازہ میں شرکت، تبلیغ کا بلند آواز میں کہنا، صفا و مروہ کے درمیان ہر دل کرنا، حجر اسود کو بوس دینا، کعبہ میں داخل ہونا اور سرمنڈ و انا فرض نہیں ہے مگر یہ کہ وہ اپنے بالوں کو تراشے گی۔

عورت تھادت نہیں کرے گی، امیر نہیں بنے گی، اس سے مشورہ نہیں لیا جائے گا، بغیر محرومی کے قربانی نہیں کرے گی۔

وضو کی ابتداء کہنی کے اندر ولی حصہ سے کرے گی اور پاؤں کو اس کے ظاہری حصہ سے، وہ مردوں کی طرح مسح نہیں کرے گی بلکہ اسے چاہئے کہ فخر اور مغرب کی نماز میں سر کے مسح کی جگہ سے نقاب ہٹانے لے جبکہ باقی نمازوں میں اسی پرسح کرے بایں معنی کا پانی ایک انگلی اندر ڈالے گی اور نقاب ہٹانے بغیر سر کا مسح کرے، جب نماز میں قیام کرے تو اپنے دونوں ہنگیوں کو مladے، اپنے دونوں ہاتھ ہیمنہ پر رکھے، رکوع میں اپنے دونوں ہاتھر انوں پر رکھے اور جب سجدہ کرنا چاہے تو بیٹھ جائے، سجدہ میں زمین سے چھٹ جائے، جب سجدہ سے سر اٹھائے تو (پسلے سیدھی) بیٹھے اور اس کے بعد قیام کے لئے کھڑی ہو، جب تشدید کرے یعنی تو اپنی دونوں ہنگیوں اور کرکے دونوں رانوں کو مladے، جب تسبیح کرے تو اپنی انگلیوں کے پوروں کے ذریعہ شارکرے کیونکہ ان سے باز پرس ہوگی، جب عورت کو کوئی حاجت ہو تو اپنے گھر کی چھٹ پر جا کر وہاں دور رکعت نماز پڑھ کر پاناسر آسمان کی جانب بلند کرے کہا گراں نے ایسا کیا تو اللہ اس کی دعائیں قبول کرے گا اور اسے نایوں نہیں کرے گا۔

سفر کے دوران اس پر غسل جمع نہیں جبکہ حضر میں اس کا ترک کرنا اس کے لئے جائز نہیں، حدود کے کسی امر میں عورتوں کی گواہی جائز نہیں ہے اور نہ ہی طلاق، روایت ہلال میں ان کی گواہی جائز ہے البتہ ان کی گواہی ان امور میں جائز ہے جنہیں مرد نہیں دیکھ سکتے۔

عورتوں کو چیز راہ سے نہیں گزرنا چاہئے بلکہ نہیں چاہئے کہ کناروں پر چلیں، ان کے لئے بالاخانہ میں آجائے جائز نہیں۔

انہیں تحریر کرنا نہیں سکھانا چاہئے، اون کا تنا اور سورہ نور کی تعلیم لینا ان کے لئے مستحب ہے جبکہ مکروہ ہے کہ وہ سورہ یوسف کی تعلیم لیں۔ اگر عورت مرتد ہو کہ اسلام کے دائرہ سے خارج ہو جائے تو اس کو قبہ کروائی جائے گی کہ اگر وہ قبہ کر لے (تو بہتر) ورنہ اسے ہمیشہ کے لئے قید خانہ میں ڈال دیا جائے گا لیکن اس کو قتل نہیں کیا جائے گا جیسے کہ مرتد ہونے والے مردوں کو قتل کیا جاتا ہے؛ البتہ ایسی عورت سے سخت خدمت لینی چاہئے اور اسے کھانے پینے سے باز رکھنا چاہئے مگر یہ کہ جو اس کے زندہ رہنے کے لئے کافی ہو۔ نیز اسے ناگوار کھانا دیا جائے اور موٹے اور کھردے کپڑے پہننے کو دینے چاہئیں۔

نماز اور روزہ کے لئے عورت کو مارنا چاہئے، عورتوں پر جزیہ نہیں ہے، جب بچھ جننے کا وقت آجائے تو اس کرہ سے تمام عورتوں کو باہر نکال دینا واجب ہے تاکہ سب سے پہلے شرمگاہ پر ان کی نظر نہ چل جائے۔

حائضہ اور بھبھ عورت کے لئے میت کی تلقین کے موقع پر حاضر ہنا جائز نہیں ہے کیونکہ ان دونوں سے فرشتوں کو واذیت ہوتی ہے نیزان دونوں کے لئے میت کو قبر میں اٹھانا جائز نہیں ہے۔

جب عورت اپنی نشت سے کھڑی ہو جائے تو مرد کے لئے وہاں بینہنا جائز نہیں ہے یہاں تک کہ وہ جگہ سردوڑ پڑ جائے۔ عورت کا جہاد اچھی شوہرداری ہے اور لوگوں میں اس پر سب سے زیادہ شوہر کا حق ہے۔ نیز جب یوں کا انتقال ہو جائے تو شوہر تمام لوگوں سے زیادہ حق رکھتا ہے کہ وہ اپنی یوں کی نماز جنازہ پڑھے، عورت کے لئے یہ بودی اور نصرانی عورت کے سامنے بھی بے پردو ہونا جائز نہیں ہے، کیونکہ وہ اپنے شوہروں سے اُس کا خلیہ بیان کر دیں گی، جب عورت اپنے گھر سے باہر جائے تو اس کے لئے خوبیوں کا ناجائز نہیں ہے، عورت کے لئے جائز نہیں ہے کہ وہ مردوں کی شایستہ اختیار کرے اس لئے کہ رسول خدا نے عورتوں سے مشابہ مردوں پر لعنت کی ہے اور (ای طرح) مردوں سے مشابہ عورتوں پر (بھی) لعنت کی ہے، عورت کے لئے (زیورات سے) خالی رہنا جائز نہیں چاہے اپنی گردن میں دھاگہ ہی باندھ لے، عورت کے لئے جائز نہیں کہ اس کے ناخن سفید دیکھ جائیں چاہے بلکی سی مہندی ہی لگا لے، حیض کے دوران اپنے ہاتھوں میں خضاب نہیں لگانا چاہئے کہ ممکن ہے شیطان اسے اذیت پہنچائے۔

دوران نماز اگر عورت کو کوئی ضرورت پیش آجائے تو اسے چاہئے کہ وہ اپنے دونوں ہاتھوں سے تالی بجائے جبکہ دوران نماز مرد اپنے سر بلائے گا، اپنے ہاتھ سے اشارہ کرے گا اور تسبیح بلند آواز سے پڑھتے گے۔

عورت کے لئے نقاب کے بغیر نماز پڑھنا جائز نہیں ہے سوائے اس کے کہ وہ کنیت ہو تو پھر وہ بغیر نقاب کے گھلے سر نماز پڑھ سکتی ہے، عورت کے لئے نماز اور حرام کے علاوہ دیبا اور ریشم پہننا جائز ہے جبکہ مردوں کے لئے یہ حرام قرار دیا گیا ہے سوائے جہاد میں۔ نیز عورت کے لئے سونے کی انکوٹی پہننا جائز ہے اور اس میں نماز پڑھنا بھی جبکہ مردوں پر ایسا کہ ناجرام ہے کہ بنی نے فرمایا: "اے بنی اتم سونے کی انکوٹی مت پہننا کہ یہ جنت میں تمہاری زینت ہے اور ریشم مت پہنونکہ یہ جنت میں تھا رہا تھا۔"

عورت کے لئے شوہر کی اجازت کے بغیر اپنے مال سے بندہ آزاد کرنا یا یعنی کرنا جائز نہیں ہے اور نہ ہی اس کے لئے اپنے شوہر کی اجازت کے بغیر مستحب روزہ رکھنا جائز ہے۔

عورت کے لئے حرام کے ساتھ مصائب کرنا جائز نہیں ہے مگر یہ کہ کپڑا اڈھکا ہوا ہو اور نہ ہی کپڑا اڈھکے بغیر اس کے لئے خریدو فروخت کرنا جائز ہے۔

عورت کے لئے شوہر کی اجازت کے بغیر مستحب حج کرنا جائز نہیں ہے۔

عورت کے لئے حمام میں داخل ہونا جائز نہیں ہے اس لئے کہ یہاں پر حرام ہے، عورت کے لئے زین پر سوار ہونا جائز نہیں مگر یہ کہ ضرورت پڑ جائے اور سفر میں (بھی جائز ہے)۔

میراث میں عورت کو مرد کا آدھا حصہ ملے گا اور عورت کی دیت بھی مرد کی نصف دیت ہے جبکہ زخموں کی دیت میں ایک تہائی تک وہ مرد کے برابر ہے لیکن جب اس کی مقدار ایک تہائی سے بڑھ جائے تو پھر مرد کا پلے بھاری ہو جائے گا اور عورت کا پلے ہلکا۔ عورت اگر مرد کے ساتھ نماز پڑھنے والی کو پیچھے کھڑی رہے گی اور اس کے پہلو میں (بھی) نہیں کھڑی رہے گی۔

جب عورت کا انتقال ہو تو اس پر نماز پڑھنے والا اس کے سینے کے پاس کھڑا ہو گا جبکہ مرد پر نماز پڑھنے وقت اس کے سر کے پاس کھڑا ہو گا، عورت کو قبر میں اتارتے وقت اس کا شوہر ایسی جگہ کھڑا ہو گا کہ اس کی روانہ اٹھائے۔

عورت کے لئے اس کے شوہر کے رخصامندی سے بڑھ کر کوئی شفاعت کرنے والا نہیں۔ جس وقت حضرت فاطمہ سلام اللہ علیہا کا انتقال ہوا تھا تو امیر المؤمنین نے ان کے پاس کھڑے رہ کر فرمایا تھا: ”اے میرے اللہ، میں تیرے نبی کی بیٹی سے راضی ہوں، اے میرے اللہ نہیں وحشت میں ڈال دیا گیا ہے تو وہ نہیں افسوس عطا کر۔ اے میرے اللہ، نہیں (تیرے پاس) چھوڑ دیا گیا ہے تو وہ ان سے پوست رہ۔ اے میرے اللہ، ان پر ظلم آیا گیا ہے تو وہ اس کا فیصلہ کر کر تو بتیرین فیصلہ کرنے والا ہے!“

﴿۳۲﴾ اللہ العزوجل نے عقل کو پچھتر لشکر عطا کیے اور جہل کو (بھی) پچھتر لشکر عطا کیے: میرے والد نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: سعد ابن عبد اللہ اور عبد اللہ بن جعفر تیری نے ہم سے روایت بیان کی، دونوں نے کہا: احمد ابن محمد ابن خالد بر قریش نے علی اہن حدید کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے سامعاً ابن مہران سے نفل کیا کہ میں امام جعفر صادق کی خدمت میں موجود تھا اور وہاں ان کے چانے والے آنکھوں (بھی) جمع تھے کہ عقل اور جہل کا ذکر جھوڑا تو امام جعفر صادق نے فرمایا: عقل کو پچھاونا اور اس کے لشکر کو بھی نیز جہل کو پچھاونا اور اس کے لشکر کو بھی بتا کر تم بدایت یا نافٹھروں

سامع کہتا ہے: میں نے ہما کہ میں آپ پر قربان، ہم تو اتنا ہی پچھانتے ہیں کہ جتنی آپ نے پیچاں کر روانی تو امام صادق نے فرمایا: اللہ جل شناہ نے عقل کو خلق کیا جبکہ عرش کی اہل سمت سے اس کے نور سے روہائیں میں سے یا اللہ کی پہلی مخلوق ہے پھر اللہ نے اس سے کہا: آگے کی طرف آؤ تو وہ آگے بڑھی، اس کے بعد اس سے کہا پیچھے کو جاؤ تو وہ پیچھے چل گئی۔ اللہ العزوجل نے فرمایا: میں نے تمہاری خلقت کو عظیم قرار دیا ہے اور تمہیں اپنی تمام مخلوقات پر سب سے زیادہ مکرم آیا ہے

امام نے فرمایا: اس کے بعد اللہ نے ایک تخت و تاریکہ مندی سے جہل کو خلق کیا اور اس سے کہا: پیچھے کو جاؤ تو وہ پیچھے کو چلا گیا، پھر اس سے کہا کہ آگے بڑھو تو وہ آگے کو نہ آیا بلکہ اللہ نے اس سے کہا: تو نے تکہریا ہے اور اللہ نے اس پر لعنت کی۔

اس کے بعد اللہ نے عقل کے لئے پچھتر لشکر بنا کے۔ جب جہل نے دیکھا کہ عقل کو اس قدر اکرام حاصل ہے (ایک نجی میں ہے اللہ نے اکرام بخش ہے) اور اتنا کچھ عطا کیا ہے تو اس نے اپنے ول میں اس کے لئے عداوت رکھی اور جہل بخوبی اگا: اے میرے پروردگار، یہ بھی تو میری طرح کی ایک مخلوق ہے کہ جسٹے نے مکرم کیا اور تقویت دی جبکہ میں اس کی ضد ہوں لیکن میرے پاس کوئی قوت نہیں، بلکہ مجھے بھی اتنے لشکر عطا فراہم ہوئے عقل کو دیے ہیں۔ اللہ نے اس سے کہا: اگر اس کے بعد بھی تو نے میری نافرمانی کی تو میں تجھے اور تیرے لشکر کو اپنی رحمت سے نکال باہر کروں گا۔ اس نے کہا: مجھے منظور ہے تو اللہ نے اسے بھی پچھتر لشکر عطا کیے۔ پس اللہ نے عقل کو جو پچھتر لشکر دیے وہ یہ ہیں:

غیر جو عقل کا وزیر ہے اور شر اس کی ضد ہے جو جہل کا وزیر ہے، ایمان اور اس کی ضد کفر ہے، تقدیلیں اور اس کی ضد انکار ہے، امید اور اس کی ضد مایوسی ہے، عدل اور اس کی ضد زیادتی ہے، خوشنودی اور اس کی ضد ناراضگی ہے، شکر اور اس کی ضد کفر ان ہے، لا انجیخ اور اس کی ضد نا امیدی ہے، توکل اور اس کی ضد حرص ہے، مہربانی اور اس کی ضد فریب کاری ہے، رحمت اور اس کی ضد غضب ہے، علم اور اس کی ضد جہالت ہے، فہم اور اس کی ضد حماقت ہے، پاکندگی اور اس کی ضد آبروریزی ہے، پرہیز اور اس کی ضد رغبت ہے، بزمی اور اس کی ضد بختی ہے، خوف اور اس کی ضد جرأت مدنی ہے، تو اوضاع اور اس کی ضد تکبر ہے، سکون اور اس کی ضد جلد بازی ہے، برباری اور اس کی ضد کم عقلی ہے، خاموشی اور اور اس کی ضد یا وہ گوئی ہے، سر تسلیم ختم کرنا اور اس کی ضد گھمنڈ کرنا ہے۔ تسلیم اور اس کی ضد سر کشی ہے، درگذرا اور اس کی ضد کینہ پروری ہے، بزمی اور اس کی ضد بخت دلی ہے،

یقین اور اس کی ضد شک ہے، ہمارا اس کی ضد جزو فرض ہے، معانی اور اس کی ضد اتفاق ہے، بڑو تمندی اور اس کی ضد تندتی ہے، خود فکر اور اس کی ضد بھول ہے، حفظ اور اس کی ضد فراموشی ہے، مبر و محبت اور اس کی ضد لا اتفاقی ہے، قناعت اور اس کی ضد طبع ہے، مواسات اور اس کی ضد محروم کرنا ہے، موادت اور اس کی ضد عداوت ہے، وفاداری اور اس کی ضد غداری ہے، اطاعت اور اس کی ضد نافرمانی ہے، خصوص و خشوع اور اس کی ضد گردنی ہے، سلامتی اور اس کی ضد بلا ہے، محبت اور اس کی ضد نفرت ہے، حق اور اس کی ضد جھوٹ ہے، حق اور اس کی ضد باطل ہے، امانت اور اس کی ضد خیانت ہے، اخلاص اور اس کی ضد لاماث ہے، دلیری اور اس کی ضد کاملی ہے، زیریک اور اس کی ضد کندھی ہے، معرفت اور اس کی ضد انکار ہے، پرده داری اور اس کی ضد پر داری ہے، پرده پوش اور اس کی ضد مکاری ہے، راز داری اور اس کی ضد افتخارے راز ہے، نماز اور اس کی ضد بے نمازی ہے، روزہ اور اس کی ضد افطار ہے، جہاد اور اس کی ضد سستی ہے، حق اور اس کی ضد عبد ہٹھی ہے، راست گوئی اور اس کی ضد جن چینی ہے، والدین کے ساتھ ہٹکنی اور اس کی نافرمانی ہے، حقیقت اور اس کی ضدریا کاری ہے، نیکی اور اس کی ضد رہائی ہے، ستر پوشی اور اس کی ضد سگھار ہے، تلقیہ اور اس کی ضد مشہور کردن یا ہے، انصاف اور اس کی ضد طرفداری ہے، (ایک نسخہ میں آزمائش ہے) حرفت اور اس کی ضد زیادتی ہے، پاکیزگی اور اس کی ضد پلیدری ہے، شرم و حیا اور اس کی ضد بے حیائی ہے، میانہ روی اور اس کی ضد تجاوز (ایک نسخہ میں عدول) ہے، راحت اور اس کی ضد رنج ہے، آسمانی اور اس کی ضد دشواری ہے، برکت اور اس کی ضد کمی و کاستی ہے، خوش بختی اور اس کی ضد بد بختی ہے، توبہ اور اس کی ضد اصرار ہے، مغفرت طلب کرنا اور اس کی ضد غرور ہے، مداومت اور اس کی ضد بدل انکاری ہے، دعا اور اس کی ضد روگردانی ہے، بخستی اور اس کی ضد سستی ہے، آسودگی اور اس کی ضد غم و اندوه ہے، افت اور اس کی ضد بجدانی ہے، خوات اور اس کی ضد کنحوی ہے۔

پس عقل کے ان شکروں کی یقیناً خوبی سوائے نبی یا صیٰ یا اس مون کے علاوہ کسی میں سمجھانیں ہوتیں جس کے دل کو اللہ نے ایمان کے لئے آزمایا ہے۔ جہاں تک ہمارے دیگر چاہنے والوں کا تعلق ہے تو ان میں ان شکروں کی بعض خصوصیات پائی جاتی ہیں اور بتدریج وہ کامل ہو جاتا ہے اور پھر وہ جہل کے شکر سے دُور ہو جاتا ہے کہ تب جا کر وہ انہیاً اور اوسیاً کے بلند ترین درجہ تک جا پہنچتا ہے۔

یہ کامیابی صرف عقل اور اس کے شکروں کی معرفت اور جہل اور اس کے شکروں سے دُوری اختیار کرنے کے ذریعہ حاصل کی جاسکتی ہے۔  
اللہ ہمیں اور تم لوگوں کو اپنی اطاعت اور خوشنودی کی توفیق مرحمت کرے۔

﴿۳۲﴾ امیرالمومنین کی شان میں اُسی آیتیں نازل ہوئیں کہ جن میں آپ کا کوئی شریک نہیں: محمد ابن ابراہیم ابن الحنف طلاقانی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: عبدالعزیز ابن حیثی جلوسوی نے بصرہ میں ہم سے روایت بیان کی، کہا: احمد ابن ابان نے حیثی ابن سلمہ کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے زید ابن حارث سے، اس نے عبد الرحمن ابن ابواللیث سے نقل کیا کہ قرآن کی خلاصہ اُسی آیتیں حضرت علیؓ کی شان میں نازل ہوئیں کہ اس امت میں سے کوئی بھی ان میں آپ کا شریک نہیں ہے۔

﴿۳۳﴾ نبیؐ نے شراب پیسے پر اُسی نازیمانے لگائے: ابو یوسف رافع ابن عبد اللہ ابن عبد الملک نے مر والرود میں ہم سے روایت بیان کی، کہا: یوسف ابن موسیؐ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو زکریا حیثیؐ بن عثمان نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ہیرے والد نے مجھ سے روایت بیان کی، کہا: ابو یحییؑ (ایک نسخہ میں ایہیعہ ہے) نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: خالد ابن زید حنفی نے سعد ابن ابو بلال لیث کے ذریعہ مجھ سے روایت بیان کی، اس نے منہ اُن ہبہ میت سے، اس نے محمد ابن حنفیت سے، انہوں نے اپنے والد ہر رکوار حضرت ملن اُن اُنی خاتم

سے نقل کیا کہ رسول خدا نے شراب میں پرائی تازیا نے لگائے۔

﴿۳۵﴾ دن بھر کی نمازوں میں پچھوٹے تکبیریں ہوتی ہیں: محمد ابن حسن ابن احمد ابن ولید نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن سیحی عطار نے محمد ابن احمد ابن عمر ان اشعری کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے موئی ابن عمر سے، اس نے عبداللہ ابن مغیرہ سے، اس نے صاحب مزنی سے، اس نے امام جعفر صادقؑ سے نقل کیا کہ امیر المؤمنینؑ نے فرمایا: دن اور رات کی نمازوں میں پچانوے تکبیریں ہوتی ہیں کہ قوت کی تکبیر ہجھی ان میں ہی شامل ہے۔

الله تبارک و تعالیٰ کے ننانوئے نام ہیں: احمد ابن حسنقطان نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: احمد ابن یحیٰ ابن زکریاقطان نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: احمد ابن یحیٰ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: مکرم ابن عبداللہ ابن جبیب نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: تمیم ابن بہلول نے اپنے والد کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے ابوحسن عبیدی (ایک نخجی میں عبیدی ہے) سے، اس نے سلیمان ابن مهران سے، اس نے امام جعفر صادق سے، انہوں نے اپنے والد بزرگوار امام محمد باقرؑ سے، انہوں نے اپنے والد بزرگوار امام زین العابدینؑ سے، انہوں نے اپنے والد بزرگوار امام حسینؑ سے (ایک نخجی میں ہے انہوں نے حضرت علی ابن ابی طالبؑ سے) نقل کیا کہ رسول خدا نے فرمایا: اللہ عزوجل کے ننانوئے نام ہیں لیعنی سو میں ایک کمرہ حس شخص نے انہیں شمار کیا وہ جنت میں داخل ہوگا۔ وہ (اسماعے حسنی) ہے ہیں:

الله، واحد، احد، صمد، اول، آخر، سماج، بصير، قدر، قاهر، عالي، باقى، بدائع، بارى، اكرم، ظاہر، باطن، حی، حکیم، علیم، حليم، حفیظ، حق، حسیب، حمید، ہی، رب، رحمٰن، رحیم، (ایک نسخہ میں "ازاری" ہے) رذاق، رقیب، رذف، خالق، سلام، مؤمن، محبکن، عزیز، جبار، متکبر، سید، سیوط، شہید، صادق، صانع، ظاہر، عدل، عفو، غفور، غنی، غیاث، فاطر، فرد، فتاح، فاقیق، قدیم، ملک، قدوس، قوی، قریب، قوم، قابض، باسط، قاضی الحاجات، حافظ، مجید، مولیٰ، ممتاز، محیط، میں، مقتیت، مصوّر، کریم، کبیر، کافی، کاشف الغُرَب، وتر، نور، وہاب، ناصر، داش، دودو، ہادی، وفی، دکیل، وارث، بر، باعث، توب، حلیل، جواز، خبیر، خالق، خیر الناس، صریح، دیان، شکور، عظیم، بلطیف، شانی۔

مؤلف کتاب فرماتے ہیں: نیز میں نے ان اسمائے حُسْنی کی تشریع کتاب توحید میں کردی ہے اور اس روایت کو بھی مختلف آسناد اور الفاظ کے ساتھ نقل کیا ہے۔

سو مرتبہ لا إله إلا الله اور سو مرتبہ مغفرت طلب کرنے کا آجر: میرے والد نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: سعد ابن عبد اللہ نے احمد بن ابو عبد اللہ کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے اپنے والد سے، اس نے محمد ابن ابی عمار سے، اس نے ہشام ابن سالم اور ابوالیوب خواز (دونوں) سے نقل کیا کہ امام جعفر صادق نے فرمایا: جو شخص سو مرتبہ لا إله إلا الله کہہ تو یہ اس دن کا سب سے افضل عمل ہو گا۔

میرے والد نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: سعد ابن عبد اللہ نے احمد ابن محمد ابن عسکر کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے حسین ابن سیف سے، اس نے سلام ابن عاصم سے نقل کیا کہ امام جعفر صادق نے فرمایا: جو شخص بستر پر لیٹئے وقت سو مرتبہ لا إله إلا الله کہ تو اس کے گناہ ایسے جھوڑ جاتے ہیں جیسے درخت کے پتے۔

### ﴿تئیسوان باب﴾

[ اس باب میں ایک سو ایک سے لے کر دس لاکھ عدد کے متعلق روایتیں ہیں ]

**ف) یہودیوں کے سوالات:** علی ابن احمد ابن مویؑ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: احمد ابن حنبلؑ ابن رزک یاقطان نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: بکرا ابن عبد اللہ ابن حبیب نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: عبد الرحیم ابن علی ابن سعید حنبلؑ (ایک نسخہ میں ہے جملی) صیدنائی اور عبد اللہ ابن حصلت نے ہم سے روایت بیان کی اور الفاظ ابن حصلت کے ہیں، دونوں نے کہا: حسن ابن محمد ابن نصر خراز نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: عمر و ابن طلحہ ابن سیاط ابن نصر نے مجھ سے روایت بیان کی، اس نے عکر مدد سے، اس نے عبد اللہ ابن عباسؓ سے نقل کیا کہ دیوبودی بھائی جو یہودیوں کے سردار تھے مدینہ میں آئے تو ان دونوں نے کہا: اے قوم، ہمیں یہ بیان کیا گیا ہے کہ تمہامہ میں ایک نبی ظاہر ہوا ہے کہ اس نے یہودیوں کے خوبیوں کو مٹی میں ملا دیا، ان کے دین میں مخفیں نکالتا ہے اور اب تو ہم اس بات سے ڈرتے ہیں کہ مباراہمارے آباد اجداد جس دین پر قائم تھے وہ زائل ہو جائے تو تم میں سے یہ نبی کون ہے؟ اس لئے کہ اگر حضرت داؤدؑ نے اس کی بشارت دی ہوتی تو ہم اس پر (بھی) ایمان لے آتے اور اس کے پروردگار ہو جاتے لیکن اگر وہ صرف خن دان ہے اور اپنی زبان کے ذریعہ لوگوں پر غلبہ پالتا ہے تو ہم اپنی مال و جان سے اس کے ساتھ جگ کریں گے تو تم میں وہ نبی کون ہے؟

مہاجرین و انصار کہنے لگے: ہمارے نبیؑ اس دنیا میں نہیں رہے!

ان دونوں (یہودی بھائیوں) نے کہا: تو تم میں سے ان کا صیحی کون ہے؟ اس لئے کہ اللہ عزوجل نے آج تک کسی قوم کی طرف کسی نبیؑ کو مسیوں کیا مگر یہ کہ اس کا ایک صیحی ہوتا ہے جو اس کے فرانچیز بجالاتا ہے اور اس کی طرف سے اپنے پروردگار کے احکام بیان کرتا ہے!

مہاجرین و انصار نے حضرت ابو بکرؓ کی جانب اشارہ کیا تو ان دونوں نے پوچھا: کیا یا ان کا صیحی ہے؟ اس کے بعد ان دونوں نے حضرت ابو بکرؓ سے کہا: ہم آپ کے سامنے کچھ ایسے مسائل پیش کرتے ہیں جو اوصیاء کے سامنے پیش کیے جاتے ہیں نیز ہم آپ سے کچھ ایسے سوالات کریں گے جو اوصیاء سے پوچھنے جاتے ہیں۔

حضرت ابو بکرؓ نے ان دونوں سے کہا: تم لوگ جن مسائل کو چاہو پیش کرو کہ میں ان شاًء اللہ تم دونوں کو ان کے جوابات پیش کروں گا۔ دونوں میں سے ایک نے کہا: میں اور تم خدا کے نزدیک کیا ہیں؟ وہ کونا جاندار ہے جو کسی اور جاندار میں قائمگان دونوں میں کوئی خونی رشتہ ہے اور نہ سی کوئی رشتہ داری؟ وہ کون سی قبر ہے جس نے اپنے صاحب کو سیر کر دی؟ سورج کہاں سے طلوع ہوتا ہے (ایک نسخہ میں ہے) "اور کہاں سے غروب ہوتا ہے؟" اور کہاں غروب ہوتا ہے؟ وہ کون سابق قام ہے جہاں (ایک مرتبہ) سورج طلوع بوا لیکن اس کے بعدہ باہ کمی طلوع نہیں ہوا؟ جنت کہاں واقع ہوگی؟ جہنم کہاں واقع ہوگی؟ تمہارا پروردگار بار اٹھاتا ہے یا اس کا بار اٹھایا جاتا ہے؟! تمہارے پروردگار کا رخ کس طرف ہے؟! ادھار پر جیزیں کون ہی ہیں؟ دو غائب جیزیں کون ہیں؟ وہ کون ہی دو جیزیں ہیں جو ایک درمرے سے نفرت کرتی ہیں؟ ایک کیا ہے؟ دو کیا ہے؟ تین کیا ہے؟ چار کیا ہے؟ پانچ کیا ہے؟ چھ کیا ہے؟ سات کیا ہے؟ آٹھ کیا ہے؟ نو کیا ہے؟ دس کیا ہے؟ گیارہ کیا ہے؟ بارہ کیا ہے؟ بیس کیا

ہے؟ تم کیا ہے؟ چاپس کیا ہے؟ پچاس کیا ہے؟ ساٹھ کیا ہے؟ ستر کیا ہے؟ آسی کیا ہے؟ توے کیا ہے؟ اور سوکیا ہے؟ پس حضرت ابوکر شمشدر رہ گئے اور ہم ڈر گئے کہ مبدأ الوج اسلام سے مرتد ہو جائیں! لہذا میں حضرت علیؑ ابن ابی طالب کے مکان پر آیا اور کہا: اے علی، یہودی سردار مدینہ میں آئے ہوئے ہیں اور انہوں نے حضرت ابوکرؓ کے سامنے کچھایے سماں پیش کیے ہیں جن کے وجوہ نہیں دے پا رہے تو حضرت علیؑ تمہارے لگے اور اس کے بعد فرمایا: آج وہی دن ہے کہ جس کے متعلق رسول خدا نے مجھے وحید سنادی تھی! بہر حال حضرت علیؑ میرے آگے آگے چلنے لگے اور ان کے چلنے کا انداز ہو، پھر رسول خدا کے چلنے کا انداز تھا یہاں تک کہ آپ اس مقام پر جا کر بیٹھ گئے جہاں رسول خدا بیٹھا کرتے تھے۔ پھر آپ ان دونوں یہودیوں کی طرف متوجہ ہوئے اور فرمایا: اے یہودیوں، تم دونوں میرے قریب آجائو اور میرے سامنے وہاں تین پیش کرو جو اس شیخ کے سامنے پیش کی ہیں!

ان دونوں یہودیوں نے کہا: آپ کون ہیں؟

آپ نے فرمایا: میں علیؑ ابن ابی طالب اہن عبد المطلبؓ یعنی رسول خدا کا بھائی ہوں، فاطمہ سلام اللہ علیہا کا شوہر ہوں، حسن و حسین کا باپ ہوں، تمام حالات میں آنحضرت کا صاحب ہوں، ہر منقبت کا مالک ہوں اور نبیؑ کی عزت اور مقام رازداری میں ان کا شریک! ان دونوں میں سے ایک یہودی کہنے لگا: میں اور آپ اللہ کے نزدیک کیا (حیثیت رکھتے) ہیں؟ آپ نے فرمایا: جب سے تم نے مجھے پہچانا ہے میں ایک مومن ہوں اور جب سے میں نے تم کو جانا ہے تم ایک کافر ہو اور اس کے بعد اللہ تھہارے ساتھ کیا کرے گا اے یہودی اس کا مجھے مہیں؟ اس یہودی نے کہا: وہ کون سا جاندار ہے جو کسی دوسرے جاندار کے اندر ہے لیکن ان کے درمیان کوئی خونی رشتہ ہے اور نہ ہی کوئی رشته داری؟

آپ نے فرمایا: یہ حضرت یونسؐ ہیں جو مصلیٰ کے پیش میں تھا!

اس نے آپ سے کہا: وہ کون ہی قبر ہے جس نے اپنے صاحب کو سیر کروائی؟

آپ نے فرمایا: حضرت یونسؐ کی اس مصلیٰ نے انہیں سات سمندوں کی سیر کروائی!

اس نے آپ سے کہا: سورج کہاں سے طلوع ہوتا ہے؟

آپ نے اس سے کہا: شیطان کے دوستگوں کے درمیان سے!

اس نے کہا: تو پھر غروب کہاں ہوتا ہے؟

آپ نے فرمایا: گرم چشمہ میں۔ میرے عجیب رسول خدا نے فرمایا ”سورج چڑھنے یا اڑھنے کے موقع پر جب تک وہ ایک یا دو نیزہ پر نہ ہو تم نماز نہ پڑھنا۔“

(شرح: غصب (غصہ) اور شہوت کی تو تیں شیطان کے دوستگی ہیں اور یہ دونوں تو تیں ہر انسان کے مراج میں شیطانی وسوسوں سے پیدا ہونے کا وسیلہ ہیں۔ انسان عقل و شرح کے احکامات میں جتنی بھی مخالفتیں کرتا رہے وہ انہی دو قوتوں کی وجہ سے کرتا ہے بلکہ دنیا میں جتنی بھی زیادتیاں اور بے اعتماد ایساں وہیوں میں آتی ہیں اگرچہ ان میں سے بعض گناہ بھی ہوں تب بھی انہی دو قوتوں کی وجہ سے ہوتی ہے۔ اور غصبہ طبعاً ایسے اثر میں سرداور جمانتے

والمی چیز ہے۔ اور ان دونوں کا اظہار انسانی اخلاق اور تمام جانداروں کے روئے کی نظر سے شہوت و غصہ سے تعبیر کیا جاتا ہے اور جب ساری دنیا کے نظریے سے اس کو لیتے ہیں تو وہ انہی کو گرمی و سردی سے تعبیر کرتے ہیں۔ اور جب ہم اس کا اطلاق مادہ پر کریں اور عام افشاء جو تمام سیاروں و ستاروں کی گردش کے نیاد ہے اس لحاظ سے دیکھیں تو یہی قوت جاذب یہ دافع کہلاتی ہیں جو مشہور سائنس دال نیوٹن کی تھوڑی کے مطابق تمام نظام ہائے ششی کی حرکت و انتظام کی نیاد ہے۔ قوت جذب یا جاذب یہ سورج کی مرکزی گرمی سے پیدا ہوتی ہے اور قوت دافع سیاروں کی سردی کے اثر سے وجود میں آتی ہے کہ جس کی وجہ سے وہ ان کو مضبوط بنو رچناوں کی صورت میں تبدیل کر جکی ہے۔

سورج ہر افتاب کے مطابق طلوع ہوتا ہے اور آفتاب ایک افتاب کی مناسبت سے حالت طلوع میں ہوتا ہے اور ہمیشہ اس کے بال مقابل افتاب پر حالت غروب میں ہوتا ہے اور یہ طلوع و غروب اپنے پیدا ہونے کی جگہ کے لحاظ سے ان دو قتوں کے ویدے سے جاذبیہ عامداً اور دافعیہ عامہ پیدا کرتا ہے۔ اور ماڈی موجودات میں ان کی تاثیر گرمی و سردی کا پیغم و جو دو ہے جو ماڈی موجودات کی ترقی و نشونما کی نیاد ہے۔ اور جب یہی سردی و گرمی مزاج حیوانی میں ترکیب پاتی ہے تو چاروں خلطیں پیدا ہوتی ہیں جن کو خون، بلم، صفراء سودا کا نام دیا جاتا ہے۔ اور بدن انسانی کے تمام اعضاء انہی چار ماڈوں سے تلقین ہوئے ہیں اور خون سے جو احساسات انسان میں پیدا ہوتے ہیں وہ شہوت و غصہ کا باعث ہیں اور ماڈی موجودات کے آپس میں میل جوں اور ارتباط سے یہ تاثرات پیدا ہوتے ہیں جب کے نتیجے میں گرمی و سردی سامنے آتی ہیں اور جب وہ منعکس ہوتے ہیں تو انسانی مزاج اور سارے حیوانات میں ان کا انکاس ہی شہوت و غصہ کہلاتا ہے۔ اس طرح حدیث نے بوی خوبی سے اس کی تعبیر یہ کی ہے کہ آفتاب کا مطلع شیطان کے دونوں سینگوں کے درمیان ہوتا ہے تعبیر بڑی جامع اور گہری ہے کہ جس میں ان تمام مرحلوں کو زیر نظر رکھا گیا ہے اور چونکہ حدیث شریف کی توجہ خصوصاً اخلاقی پہلو ہے لہذا اس کو شہوت و غصب کے معنی میں لیا گیا ہے جو عالم ماڈی کے عام مرحلوں کا حال ہے اور انسان کے وجود میں شہوت و غصب کی ہی وجہ سے تمام فسادات رونما ہوتے ہیں اور شیطانی اثر کے نتیجے میں جو ہر مخلالت و گمراہی و فساد اور بے ہو دی کی نیاد ہے۔ یہ سب کچھ ہوتا ہے لہذا ان کو شیطان کے دو سینگ کہا گیا ہے اور عین حامیہ کی نیاد سے مراد گرم چشمہ ہے کہ جس کو مغرب آفتاب تشخیص کیا گیا ہے اور یہ افتاب کی نسبت سے وہی گرم ہوا کا طبقہ جو صحر ایسا مندر کی سطح پر ہوتا ہے غروب آفتاب کا وقت سمجھا گیا ہے۔

اور شاعروں کے پھوٹنے کی وجہ سے سورج کے لکھا میں آنکھ پھیل جاتی ہے اور افتاب بخارات کے چڑھاؤ کی وجہ سے تاریک دکھائی دیتا ہے کہ پھر آنکھ سورج کی شاعروں سے چکا چوند بھی نہیں ہوتی کیونکہ پھر ہر طرف دن لگل جاتا ہے۔

اس نے آپ سے کہا: وہ کون سا مقام ہے جہاں (ایک مرتبہ) سورج طلوع ہوا لیکن اس کے بعد وہاں کچھ طلوع نہیں ہوا؟

آپ نے فرمایا: یہ وہ سمندر ہے جس میں اللہ نے قوم مویٰ۔ بنی اسرائیل۔ کے لئے راستہ بنایا تھا!

اس نے کہا: تمہارا پروردگار باراٹھا تھا ہے یا اُس کا باراٹھا یا جاتا ہے؟

آپ نے فرمایا: میرا پروردگار اپنی قدرت سے ہر شے کو حمل کر لیتا ہے جبکہ کوئی شے اسے حمل نہیں کرتی۔

اس نے کہا: تو یہاں آیت کا کیا مطلب ہے: وی حمل عرش ربک فو قهم یو مند شمانیہ۔ اور تمہارے پروردگار کے عرش کو اس

دن آٹھا پنے اور پر لیے ہوئے ہوں گے (سورہ حالت۔ آیت ۷)؟

آپ نے فرمایا: اے یہودی، کیا تم یہ نہیں جانتے کہ ہر وہ چیز جو آسمانوں اور زمین میں، ان کے درمیان اور پاتال میں ہے اللہ کی ملکیت

بے لہذا برچیز رئی پر ہے، بڑی قدرت پر ہے اور قدرت ہر شے کا با رأھاتی ہے؟!

اس نے کہا: جنت کہاں واقع ہوگی؟ اور جہنم کہاں واقع ہوگی؟

آپ نے فرمایا: جنت آسمان میں ہے اور جہنم زمین میں۔

اس نے کہا: آپ کے پروردگار کا رخ کس طرف ہے؟

حضرت علی ابن ابی طالب نے فرمایا: اے ابن عباس، یہرے پاس آگ اور لکڑیاں لے آؤ، لہذا میں آپ کے پاس آگ اور لکڑیاں لے کر آیا اور اسے روشن کیا تو اس کے بعد آپ نے فرمایا: اے یہودی، اس آگ کا رخ کس طرف ہے؟!

اس نے کہا: میں اس کے رخ کو مشخص نہیں کر سکتا!

آپ نے فرمایا: بلاشبہ میرا پروردگار عز وجل اسی مثال پر قائم ہے اور اللہ کے لئے مشرق و مغرب ہے تو تم لوگ جس طرف رخ کر دے گے پس وہیں پر اللہ کا رخ ہے۔

اس نے آپ سے کہا: دو حاضر چیزیں کیا ہیں؟

آپ نے فرمایا: آسمان اور زمین جو ایک لختہ کے لئے بھی غائب نہیں ہوتے۔

اس نے کہا: تو پھر دو غائب چیزیں کون سی ہیں؟

آپ نے فرمایا: موت اور زندگی کہ ان سے لوئی واقف نہیں ہوتا۔

اس نے کہا: وہ کون سی دو چیزیں ہیں جو ایک دوسرے سے غفرت کرتی ہیں؟

آپ نے فرمایا: رات اور دن۔

اس نے کہا: ایک کیا ہے؟

آپ نے فرمایا: اللہ تعالیٰ۔

اس نے کہا: دو کیا ہے؟

آپ نے فرمایا: حضرات آدم و حواء۔

اس نے کہا: تین کیا ہے؟

آپ نے فرمایا: قوم نصاریٰ نے اللہ عز وجل پر جھوٹ باندھا ہے کہ وہ تثیث کے قائل ہیں جبکہ بخدا، اللہ کی کوئی شریک حیات ہے اور نہ

تھی کوئی اولاد۔

اس نے کہا: چار کیا ہے؟

آپ نے فرمایا: قرآن، زبور، توریت اور انجیل۔

اس نے کہا: پانچ کیا ہے؟

آپ نے فرمایا: پنجگانہ نمازیں جو فرض ہیں۔

اس نے کہا: چھوٹیا ہے؟

آپ نے فرمایا: اللہ نے آسمانوں اور زمین اور ان دونوں کے درمیان کی ہر چیز کو چھوٹوں میں خلق کیا۔

اس نے کہا: سات کیا ہے؟

آپ نے فرمایا: جنہم کے تہہ تہ سات دروازے۔

اس نے کہا: آٹھ کیا ہے؟

آپ نے فرمایا: جنت کے آٹھ دروازے۔

اس نے کہا: نو کیا ہے؟

آپ نے فرمایا: نو گروہ جنہوں نے زمین میں فساد کیا اور (کوئی) اصلاح نہیں کی۔

اس نے کہا: دس کیا ہے؟

آپ نے فرمایا: عشراہ کے دس دن۔

اس نے کہا: گیارہ کیا ہے؟

آپ نے فرمایا: حضرت یوسف کا اپنے والدست کہنا: ”اے میرے باپ، بلاشبہ میں نے گیارہ ستاروں، سورج اور چاند کو دیکھا کہ وہ مجھے بجدہ کر رہے ہیں۔“

اس نے کہا: بارہ کیا ہے؟

آپ نے فرمایا: سال بھر کے میئنے۔

اس نے کہا: بیس کیا ہے؟

آپ نے فرمایا: حضرت یوسف کا میں درہم کے عوض فروخت کیا جانا۔

اس نے کہا: تمیں کیا ہے؟

آپ نے فرمایا: ماہ رمضان کے تیس دن کہ ان میں روزہ رکھنا فرض ہے اور ہر موسم پروا جب، سوا کے اس پر جو مریض ہو یا سفر کی حالت میں ہو۔

اس نے کہا: چالیس کیا ہے؟

آپ نے فرمایا: میقاتِ موسیٰ جو تیس دن کا تھا مگر اللہ نے اس میں دنوں کا اضافہ فرمایا تو ان کے پروردگار کا میقات چالیس راتوں کا ہو گیا۔

اس نے کہا: پچاس کیا ہے؟

آپ نے فرمایا: حضرت نوح پچاس کم ہزار سال اپنی قوم میں ٹھہرے رہے۔

اس نے کہا: سامنچہ کیا ہے؟

آپ نے فرمایا: اللہ عزوجل کا ظہار کے کفاروں کے متعلق یہ قول کہ جو شخص دو ماہ اگاہ تاریخ سے نہیں رکھ سکتا اسے چاہئے کہ وہ سماں مسکنیوں کو کھانا کھلائے۔

اس نے کہا: ستر کیا ہے؟

آپ نے فرمایا: حضرت مویٰ نے اپنے پروردگار کے میقات کے لئے اپنی قوم میں سے ستر افراد کا انتخاب کیا۔

اس نے کہا: آتی کیا ہے؟

آپ نے فرمایا: جزیرہ میں واقع ایک دیہات ہے جسے مسلمان کہا جاتا ہے کہ حضرت نوحؐ وہیں سے کشتی میں سوار ہوئے تھے اور وہ جودی پر جا ہبھی تھی تو اللہ نے اس قوم کو غرق کر دیا تھا۔

اس نے کہا: تو کے کیا ہے؟

آپ نے فرمایا: وہ باردار شخصی جس میں حضرت نوحؐ نے اپنے چوپالیوں کے لئے تو کے کمرے بنائے تھے۔

اس نے کہا: سوکیا ہے؟

آپ نے فرمایا: حضرت داؤدؐ کی گمراہ سال کی تھی اور حضرت آدمؐ نے اپنی عمر کے چالیس سال ان کو بہبہ کر دیئے۔ پس جب حضرت آدمؐ کا وقت وفات قریب آیا تو انہوں نے انکار کر دیا (الہم ان کی ذریت نے انکار کیا)۔

اس نے کہا: اے نوجوان، میرے لئے حضرت محمد (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) کا خلیفہ بیان کرو کہ گویا میں ان کو کوئی بھروسہ نہیں میں ان پر ایمان لے آؤں۔

حضرت امیر المؤمنینؑ گریب کرنے لگے اور اس کے بعد فرمایا: اے یہودی، میرے غم نازہ ہو گئے؛ میرے حبیب رسول خدا کشاہ جیسی تھے، ان کی بھویں ملی ہوئیں، آنکھیں سیاہ، زخمیں گوشہ کوٹھیں تھے۔

آپؐ کشیدہ بیسی، باریک لب، گھنی ڈاڑھی، سفید دندان کے مالک تھے۔

آپؐ کی گردن چاندی کی چھاگل جیسی تھی، آپؐ کی گردن کے انجار سے ناف تک بال ہی بال تھے جیسے کوئی کافور کی شاخ ہونیزان کے علاوہ آپؐ کے جسم پر کہیں بال نہیں پائے جاتے تھے۔

آپؐ بہت بے تحفہ نہیں پرست تھے (دریانے قدر کے تھے)۔

جب آپؐ کو لوگوں کے ساتھ چلتے تھے تو آپؐ کا نور نہیں ڈھانپ لیتا۔ آپؐ جب چلتے تھے تو ایسا لگتا تھا گویا آپؐ اپنا پاؤں کسی سخت پھر سے اٹھا کر کسی ڈھلان سے اتر رہے ہیں، آپؐ کے مجھے مدد، قدم باریک اور آپؐ کی کرپتی تھی۔

آپؐ کے عمامہ کا نام صحاب تھا، آپؐ کی تواریخ الفتاہی، آپؐ کا نچر دلمل تھا، آپؐ کا گدھا یعنی فور تھا، آپؐ کا رہوار لراز تھا، آپؐ کی عصا مشوق تھی، آپؐ علیہ اصلوۃ والسلام لوگوں پر سب سے زیادہ مہربان اور ان پر سب سے زیادہ رحم کرنے والے انسان تھے، آپؐ کے دونوں کاندوں کے درمیان مہربنوت تھی اور اس مہرب پر دستور لکھی ہوئی تھیں: پہلی سطر میں لکھا تھا: لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ أَوْ دُوْرِي سطر میں لکھا تھا:

محمد رسول اللہ۔

یقہ آپ کا حلیہ اے یہودی!

دفونوں یہودی کہنے لگے: ہم گواہی دیتے ہیں کہ نہیں ہے کوئی معبود بجز اللہ کے اور ہم یہ گواہی (بھی) دیتے ہیں کہ حضرت محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے حقیقی وصی ہیں۔

پھر ان دفونوں نے اسلام قبول کر لیا اور خوش عقیدہ ہو گئے نیز انہوں نے حضرت امیر المؤمنین کی ملازمت اختیار کر لی گویا وہ ہر وقت آپ کے ہمراہ ہوتے یہاں تک کہ جنگ جمل واقع ہوئی تو وہ دفونوں آپ کے ساتھ بصرہ کی جانب روانہ ہوئے اور ان میں سے ایک جنگ جمل میں مارا گیا جبکہ دوسرا زندہ رہا اور جنگ صفين کی بڑائی میں شریک ہوا اور صفين میں مارا گیا۔

میرے والد نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: سعد ابن عبد اللہ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: احمد ابن حسین ابن سعید نے اپنے والد کے ذریعہ مجھ سے روایت بیان کی، اس نے جعفر ابن یحییٰ سے، اس نے اپنے والد کے ذریعہ امام محمد باش ریاض جعفر صادق سے مرفوع روایت نقل کی: خیبر کے یہودیوں میں سے دو شخص اپنے ہمراہ کھلی ہوئی توریت لے کر آئے تاکہ نبیؐ سے ملاقات ہو جائے مگر انہیں معلوم ہوا کہ آپ اس دنیا سے رخصت ہو چکے ہیں تو وہ دفونوں حضرت ابو بکرؓ کے پاس آئے اور کہنے لگے: ہم اس ارادہ سے آئے تھے کہ نبیؐ سے ملاقات کر کے ان سے کچھ مسائل دریافت کریں گے مگر ہمیں پتا لگا کہ اب وہ اس دنیا میں نہیں رہے۔

حضرت ابو بکرؓ کہنے لگے: تم دفونوں کے مسائل کیا ہیں؟

ان دفونوں نے کہا: ہمیں بتائیے کہ ایک، دو، تین، چار، پانچ، چھ، سات، آٹھ، نو، دس، بیس، تیس، چالیس، پچاس، سانچھ، ستر، آٹھی، نو اور سو کیا ہیں؟

حضرت ابو بکرؓ نے کہا: ان میں سے مجھے کچھ معلوم نہیں، لہذا تم دفونوں حضرت علیؐ کے پاس جاؤ!

وہ دفونوں آپ کی خدمت میں حاضر ہوئے اور از سر نواپی رُوداد بیان کر دی جکی ان کے ساتھ میں کھلی ہوئی توریت تھی۔

امیر المؤمنین نے ان دفونوں سے کہا: اگر میں ان باتوں کی خبر دے دوں جو تمہارے علم میں ہے تو کیا تم دفونوں اسلام قبول کرلو گے؟ کہنے لگے: جی ہاں!

آپ نے فرمایا: واحد (ایک) تو خداۓ وحدہ لا شریک ہے۔

وَإِنَّ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ كَيْفَ يَقُولُ هُنَّ دُوَّمَادُوْمَتْ بَنَاوَ كَيْوَكَدْ وَهُوَ إِنْكَدْ هُوَ إِنْكَدْ هُوَ مَعْبُودٌ هُوَ

تین، چار، پانچ، چھ، سات اور آٹھ اصحاب کہف کے بارے میں کتاب خدا میں اللہ عز وجل کا یہ قول ہے: سیقولون ثلاثة رابعهم کلیهم و يقولون خمسة سادسهم کلیهم رجمماً بالغیب و يقولون سیعہ و ثامنهم کلیهم. عنقریب یہ لوگ (نجران کے نصاریٰ) کہیں گے کہ وہ تین آدمی ہیں جو تھا ان کا کتاب ہے، اور کچھ لوگ کہیں گے کہ پانچ آدمی ہیں جو تھا ان کا کتاب ہے، (یہ سب) انکل پچھے کام لیتے ہیں اور کچھ لوگ کہیں گے کہ سات آدمی ہیں اور آٹھواں ان کا کتاب ہے... (سورہ کہف۔ آیت ۲۲)

نواللہ عز وجل کا یہ قول ہے: تسعہ رهط یفسدون فی الارض ولا يصلحون. اس بستی میں نو آدمی ایسے تھے جو زمین میں فساد کرتے تھے اور (کوئی) اصلاح نہیں کرتے تھے۔ (سورہ نمل۔ آیت ۲۸)

وَسَلَّمَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ كَيْفَ يَقُولُ بِهِ تِلْكَ عَشْرَةَ كَامِلَةً يَكْمِلُ دِينَ هِنْ - (سُورَةُ الْبَرَّ - آيَتُ ١٩٦) مِنْ أَنَّ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ كَيْفَ يَقُولُ بِهِ إِنْ يَكُنْ مِنْكُمْ عَشْرُونَ صَابِرُونَ يَغْلِبُوا مَا تَيَّبَنَ أَغْرِيَتُمْ مِنْ بَنِي إِنْفَادِ شَكِيبَاتِي سَكَمَ لِيْنَ وَالْهُبُوتَ تَوَدُّ دُوسَافِرَادِ بِرْ غَالِبَ آحَاتَنَ - (سُورَةُ الْأَنْفَالَ - آيَتُ ٢٦)

تمیں اور چالیس اللہ عز و جل کا یوں ہے: وَعَدْنَا مُوسَىٰ تَلِيَّن لِيَلَةً وَاتَّمَّنَا هَا بِعْشَر فَمِيقَاتٍ رَبَهُ أَرْبَعِين لِيَلَةً۔ اور ہم نے موسیٰ سے تمیں دنوں کا وعدہ کیا اور ہم نے اس میں دس روز بڑھا کر پورا کر دیا، غرض اس کے پروردگار کا وعدہ چالیس راتوں میں پورا ہو گیا۔ (سورہ اعراف۔ آیت ۱۳۲)

پچاس اللہ عز و جل کا یہ قول ہے: فی یوم کان مقدارہ خمسمیں الگ سنۃ۔ ایک دن میں کہاں کی مقدار بیچاں ہر امر مالہ ہوگی۔ (سورہ معراج۔ آیت ۲)

ساختہ اللہ عز و جل کا یہ قول ہے: فمن لم یستطع فاطعام ستین مسکیناً تو تم میں سے جس شخص کے لئے (دو ماہ لگاتار روزے رکھنا) ممکن نہ ہو وہ ساختہ مسکینوں کو کھانا کھا دے۔ (سورہ مجادلہ۔ آیت ۲)

ستر اللہ عز و جل کا یہ قول ہے: و اختار موسیٰ سبعین رجلاً لمیقاتنا. اور موسیٰ نے ہمارے میقات کے لئے ستر افراد کا انتخاب کیا۔ (سورہ آعراف۔ آیت ۱۵۵)

اَسْتِي اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ كَمَا يَقُولُ بَعْدَهُ: وَالَّذِينَ يَرْمَوْنَ الْمَحْصَنَاتِ ثُمَّ لَمْ يَأْتُوا بِأَرْبَعَةٍ شَهِيدَاتٍ فَاجْلِدُوهُمْ ثَمَانِينَ جَلْدًا۔ اُورُوا فَرَادِ جَوَافِدَهُمْ پَكْدَامِنْ عَوْرَتَوْنَ پَرَالْزَامِ دَهْرَتَهُ تِبْيَنْ اُورَاسَ کَے بَعْدَوْهُ چَارَگَوَاهَ (بَھِی) نَلَادَهُ تَوْانِیسَ اَسْکَنْ کُوْرَهَ لَگَاهَا! (سُورَةُ نُورٰ - آیَتٰ ۲۳)

سُوَالِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ كَيْفَ يُوَلِّ بَهْ: وَالزَّانِيَةُ وَالرَّانِيُّ فَاجْلَدُوا كُلَّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا مَأْةً جَلْدًا. زَانِي عُورَتُ اُوْرَانِي مَرْدُ مِنْ سَبْعَةِ لَكَافِيْا! (سُورَةُ نُورٍ - آیَتٌ ۲)

راوی کہتا ہے: اس کے بعد دونوں یہودیوں نے اسلام قبول کر لیا۔

﴿۲﴾ نبی ایک سو بیس مرتبہ معراج پر تشریف لے گئے: محمد ابن حسن ابن احمد ابن ولید نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: حسن ابن اہن مثیل دقيق نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: سلمہ ابن خطاب نے یوسف ابن صباح مرنی کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے امام جعفر صادق سے نقل کیا: رسول خدا ایک سو بیس مرتبہ معراج پر تشریف لے گئے اور ہر مرتبہ اللہ العز وجل نے اپنے نبیؐ کو حضرت علیؑ اور ائمۃؑ کی ولادت کی نیز فراکض سے زمادہ اس امر کی وصیت کی۔

**۴۳۔** پہلوں کے ایک سویس رنگ: میرے والد اور محمد ابن حسن نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محدث ابن عبداللہ اور عبد اللہ ابن جعفر حیری دنوں نے احمد بن محمد ابن عثمانی کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے محمد ابن الجیعیر سے، اس نے ایک اور سے نقل کیا کہ امام جعفر صادق نے فرمایا جس وقت نبضت آدم جنت زمین پر آتے تو ان کے ہمراہ ایک سویس شاخیں تھیں کہ ان میں سے چالیس

شاخوں (میں ایسے بچل لگتے ہیں جن) کے اندر ورنی اور بیرونی (دونوں حصوں) کو کھایا جاتا ہے جبکہ چالیس شاخوں (میں ایسے بچل لگتے ہیں جن) کے اندر ورنی (حصہ) کو کھایا جاتا ہے اور بیرونی (حصہ یعنی چھلکے) کو چھینک دیا جاتا ہے اور ان میں سے چالیس ایسی ہیں جن کے بیرونی (حصہ) کو کھایا جاتا ہے اور اندر ورنی (حصہ) پیٹک دیا جاتا ہے اور (اپنے ساتھ) ایک بولاٹے تھے کہ اس میں ہر چیز کا حق تھا۔

﴿۴﴾ ایک سو بیس قسم کے جنتی افراد: ابو احمد محمد ابن جعفر بن داراشافعی نے فرغانہ میں ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو العباس جباری نے مجھ سے روایت بیان کی، کہا: صالح ابن محمد بغدادی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: عبد اللہ ابن عمر قریزی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: مؤمل ابن اسماعیل نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: سفیان ثوری نے عالمہ ابن مرشد کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے سلیمان ابن نزید سے، اس نے اپنے والد سے نقل کیا کہ رسول خدا نے فرمایا: جنتی لوگوں کی ایک سو بیس اقسام ہیں اور اس امت میں ان کی اتنی اقسام پائی جاتی ہیں۔

﴿۵﴾ جوش شخص قرآن حفظ کرے بیت المال سے اسرے ہر سال دو سو دینار دیئے جائیں گے: ابو الحسن احمد ابن محمد ابن حسین براز نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو حامد احمد ابن محمد ابن حمودی نے مجھے خبر سنائی، کہا: ابو جعفر محمد ابن احمد ابن سعید رازی نے ہمیں خبر سنائی، کہا: عباس ابن حمزہ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: احمد ابن ابراہیم دورقی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: زبیع ابن بدر نے ابو الشہب نجحی کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، کہا: حضرت علی ابن ابی طالب نے فرمایا: جوش شخص خوشی اسلام قبول کر لے اور قرآن کو حفظ کر کے پڑھ تو اس کو ہر سال بیت المال میں سے دو سو دینار دیئے جائیں گے کہ اگر دنیا میں اسے محروم رکھا گیا تو قیامت کے دن پورے لے گا جبکہ اس وقت اس کو ان کی زیادہ ضرورت ہوگی۔

﴿۶﴾ سال بھر میں تین سو سالہ دن ہوتے ہیں: میرے والد نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: سعداً ابن عبد اللہ نے احمد ابن حسین ابن علی ابن سقطین کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے بکر ابن علی ابن عبدالعزیز سے، اس نے اپنے والد سے نقل کیا: میں نے امام جعفر صادق سے سال کے متعلق سوال کیا کہ (ایک سال میں) کتنے دن ہوتے ہیں؟ آپ نے فرمایا: تین سو سالہ دن ہوتے ہیں کہ ان میں سے چھوڑ دو ہیں جن میں اللہ عز وجل نے دنیا کو خلق کیا ہے اور اس طرح سال تین سو پہنچ دن دن کا ہو گیا۔

(شرح: بارہویں باب میں حدیث نمبر ۱۷ کے تحت اس کی شرح بیان کی جا چکی ہے وہاں سے رجوع کریں)۔

﴿۷﴾ مستحب ہے کہ جوش شخص مگہ جائز وہ سال بھر کے دنوں کی تعداد کے مطابق سی تین سو سالہ۔ طواف کرے اور اگر ایسا نہ کرو سکتا ہو تو تین سو سالہ چکر لگائیں: محمد ابن حسن ابن احمد ابن ولید نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: حسین ابن حسن ابن ابیان نے حسین ابن عیید کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے فضالہ ابن الیوب سے، اس نے معاویہ ابن عمار سے نقل کیا کہ امام جعفر صادق نے فرمایا: مستحب ہے کہ سال بھر کے دنوں کی تعداد میں (یعنی) تین سو سالہ طواف کیے جائیں اور اگر اس پر قادر نہ ہو تو تین سو سالہ چکر لگائے جائیں اور اگر اس پر بھی قادر نہ ہو تو جس قدر طواف کر سکتا ہو کرے ا

﴿۸﴾ وہ خوبیاں جو شرائع دین ہیں: احمد ابن محمد ابن میثم علی، احمد ابن حسن قطان، محمد ابن احمد سنائی، حسین ابن ابراہیم احمد ابن احمد ابن بشام مکتب، عبد اللہ ابن محمد صافی اور علی ابن عبد اللہ در اثر رضی اللہ عنہم نے ہم سے روایت بیان کی، انہوں نے کہا: ابو العباس احمد ابن

میکی ابن زکریا قطان نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: مگر ابن عبداللہ ابن حبیب نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: تمہارے بھائیوں نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ابو معادیہ نے اعمش کے ذریعہ مجھ سے روایت بیان کی، اس نے امام عزیز صادق سے نقل کیا: یہ شرائع دین میں اس شخص کے لئے جو یہ چاہتا ہے کہ ان سے متسلک رہے اور خدا سے بدایت دے:

**کامل وضو:** جس طرح کہ اللہ عزوجل نے اپنی کتاب ناطق میں اس کا حکم دیا ہے کہ چہرہ اور ہاتھوں کو کہنیوں تک دھویا جائے، سراور دونوں پاؤں کا غسل تک ایک مرتبہ کیا جائے جبکہ دو مرتبہ بھی جائز ہے۔

وضو صرف پیشاب کرنے، رتیخ خارج ہونے، سوچانے، پاخانہ کرنے اور جنابت کی وجہ سے باطل ہوتا ہے۔ نیز جو شخص موزے پر سع کرے تو اس نے اللہ، اس کے رسول اور اس کی کتاب کی خلافت کی اور اس طرح اس کا ضویہ بھی تکمیل نہیں ہوا لہذا اس کی نماز بھی ادائیں ہو گی۔

**غسل:** غسل جنابت، غسل حیض، غسل میت، میت کے ختم پڑھانے کے بعد اس کو چھوٹے والے کاغذ، میت کو غسل دینے والے کا غسل، جمع کا غسل، عید نظر اور عید الاضحیٰ کے غسل، مکہ میں داخل ہونے کا غسل، مدینہ میں داخل ہونے کا غسل، غسل زیارت، احرام کا غسل، عرفہ کے دن کا غسل، رمضان کی ستر ہوئی شب کا غسل، رمضان کی انسویں شب کا غسل، رمضان کی اکیسویں شب کا غسل اور رمضان کی تھیسویں شب کا غسل۔

**واجب غسل:** غسل جنابت ہے جبکہ غسل جنابت اور غسل حیض ایک ہیں۔

**واجب نمازیں:** نماز ظہر کے اس کی چار رکعتیں ہے، نماز عصر کے اس کی چار رکعتیں ہیں، مغرب کی تین رکعتیں ہیں، عشاء کی نماز (بھی) چار رکعت ہے اور فجر میں دو رکعتیں ہیں پس ان الجملہ واجب نمازوں کی رعنیوں کی تعداد ستر ہے۔

**مستحب نمازیں:** ان کی چوتیں رکعتیں ہیں: چار رکعت عرب کے بعد کہ سفر ہو یا حضراں کی قصر نہیں، عشاء کے بعد ورکعت نماز بیٹھ کر ادا کی جاتی ہے جو ایک رکعت شامل ہوتی ہے، آٹھ رکعت ححر کے وقت اور یک نماز شب ہے، شفعت ورکعت، و تر ایک رکعت اور وتر کے بعد و دو رکعت فجر کی، آٹھ رکعت ظہر سے پہلے اور آٹھ رکعت عصر سے پہلے۔ نیز مستحب ہے کہ نمازوں وقت میں ادا کی جائے اور اسی طرح نماز جماعت کو فرادی نماز پر چوبیں گناہ فضیلت حاصل ہے۔

کسی فاجر کے پیچے نمازوں پر بھی جاسکتی بلکہ صرف اہل ولایت ہی کی اقتداء کی جائے گی، مزاد کی کھال میں نمازوں پر حصی چاہئے خواہ ستر بار اس کی درباغت ہو جگی ہو اور نہیں درندوں کی کھال میں نمازوں پر حصی چاہئے۔ ستر بار اس کی درباغت ہو جگی ہو اور نہیں درندوں کی کھال میں نمازوں پر حصی چاہئے۔

زمین یا اس سے اگنے والی شے کے علاوہ کسی دوسری شے پر بحمدہ جائز نہیں ہے بشرطیکہ وہ (اگنے والی شے) کھائی نہ جاتی ہو، کپاس اور

کتان نہ ہو۔

نماز کی ابتداء میں نہیں کہہ سکتے کہ تعالیٰ عرش ک اور نہ ہی کہا جائے گا کہ تعالیٰ جدُک اسی طرح پہلے تشهد میں السلام علینا و علی عباد اللہ الصالحين نہیں کہا جائے گا، اس لئے کسلام کے ذریعہ انسان نماز کی حالت سے خارج ہو جاتا ہے اور جب تم ایسا کہو گے تو (گویا) تم نے سلام کہہ دیا۔

آنچھے فرائیں پر نماز قصر ہو جاتی ہے اور یہ دو منزل (کافا صلہ) ہے۔ نیز جب تم نماز قصر کرو گے تو تم روزہ بھی افطار کر لو گے جبکہ اگر کوئی شخص

سفر میں نماز قصر نہ پڑھنے تو اس کی نماز صحیح نہیں ہوگی اس لئے کہ اس نے اللہ عزوجل کے فرض کر دیا میں اضافہ کر دیا۔

ہر نماز میں قوت پڑھنا مستحب ہے البتہ ضروری ہے کہ اسے دوسری رکعت میں رکوع سے پہلے اور قرأت کے بعد پڑھا جائے۔

نماز میت: پانچ تک بیرون پر مشتمل ہے کہ جوان میں کمی کرے اس نے سنت کی مخالفت کر دی۔

مرد کی میت کو پاؤں کی جانب سے آرام سے قبر میں اتارا جائے گا جبکہ عورت کی میت کو محلہ کی سمت سے عرضہ اٹھا رکھا جائے گا۔ نیز قبروں کو

ہموار کیا جائے گا اور اسے نامہوا نہیں رکھنا چاہئے۔

نماز میں اسم اللہ الرحمن الرحیم کو بلند آواز سے پڑھنا واجب ہے اور نماز کے واجبات سات ہیں: وقت، طہارت، توجہ، قبلہ، رکوع، تجوید اور

ذکر۔

ذکر: ایک واجب فریضہ ہے کہ ہر دوسرا ہم میں سے پانچ درہم ادا کیے جائیں گے اور اس سے کم چاندی پر زکوٰۃ واجب نہیں ہے۔ اسی

طرح جب تک کوئی ماں سال بھر پی ملکیت میں نہ رہے اس پر زکوٰۃ واجب نہیں ہوتی۔

زکوٰۃ صرف اہل ولایت کو ادا کی جائے گی جو امام برحق کو اطاعت کا حقدار جانتا ہو۔

جب سونا میں مخفال کی مقدار تک پہنچ جائے تو اس پر زکوٰۃ واجب ہو جاتی ہے یعنی نصف دینار۔ اسی طرح اگر گندم، بھوڑ اور کشمش کی

مقدار پانچ دن تک جا پہنچ تو اس کا دسوال حصہ بطور زکوٰۃ ادا کیا جائے گا بشرطیکہ ان کی آبیاری پانی سے کی گئی ہو، لیکن اگر اس کی آبیاری کنوئیں کے پانی سے کی گئی ہو تو اس کا بیسوال حصہ بطور زکوٰۃ ادا کیا جائے گا۔

ایک دن سانحہ صاع کے برابر ہوتا ہے جبکہ ایک صاع چار مددے برابر ہوتا ہے۔ (صاع = 2.830646 کلوگرام)۔

اگر بھیز بکریوں کی تعداد چالیس تک پہنچ جائے تو ان پر (بھی) زکوٰۃ واجب ہو جاتی ہے۔ اگر ان کی تعداد میں اضافہ ہو جائے تو ایک سو میں تک ایک گوسفند واجب ہے اور اگر ایک سو میں سے زیادہ ہوں تو دوسرے تک ان کی زکوٰۃ دو گوسفند ہوگی؛ اگر اس سے بھی زیادہ ہو جائیں تو تمیں سو تک ان کی زکوٰۃ تین گوسفند ہوگی اور اس کے بعد ہر سو میں ایک گوسفند واجب ہے۔

اگر گائے کی تعداد تین تک پہنچ جائے تو ایک سالہ بچھڑاز کوٰۃ کے طور پر ادا کیا جائے گا اور چالیس کی تعداد تک ایک سالہ بچھڑا ہی دیا جائے گا البتہ اس کے بعد سانحہ تک دوسالہ بچھڑا دیا جائے، اس کے بعد نو سے تک دو عدد دوسالہ بچھڑے دیئے جائیں گے، اس کے بعد تین عدد دوسالہ بچھڑے دیئے جائیں گے اور پھر تیس (گائیوں) پر ایک عدد ایک سالہ بچھڑا اور ہر چالیس پر ایک عدد دوسالہ بچھڑاز کوٰۃ کے طور پر ادا کیا جائے گا۔

اگر اونٹ کی تعداد پانچ ہو جائے تو اس کی زکوٰۃ ایک گوسفند ہے؛ دس اونٹوں کی زکوٰۃ دو گوسفند ہوگی؛ پندرہ اونٹوں کی زکوٰۃ تین گوسفند، بیس اونٹوں کی زکوٰۃ چار گوسفند اور پچھیس اونٹوں کی زکوٰۃ پانچ گوسفند ہوگی۔ اس سے ایک بھی زیادہ اونٹ ہوں تو اونٹ کا ایک دوسالہ بچھڑا کوٰۃ کے طور پر ادا کیا جائے گا، اگر پیٹیس اونٹ ہوں اور ان میں ایک کا اضافہ ہو جائے تو ایک ایسی اونٹ دی جائے گی جو تیرے سال میں داخل ہو جائیں گے اگر ساٹھ اونٹ ہوں اور ان میں ایک کا اضافہ ہو جائے تو اسی تک ایک ایسا اونٹ دیا جائے گا جو پانچویں سال میں داخل ہو جائے گا، اگر اسی پر ایک کا اضافہ ہو جائے تو تو نے تک اس کی زکوٰۃ ایک ایسا اونٹ بے جو پھٹے سال میں داخل ہو چکا ہو، اگر ان کی تعداد اونٹ ہوں تو ایک اونٹ کی زکوٰۃ دو عدد

تین سالہ اونٹ ہیں جبکہ ان (ایک سو بیس) کی زکوٰۃ دو عدد چار سالہ اونٹیں ہیں کہ نہ ان سے جفتی کی ہوا اور اگر اونٹ بکثرت ہوں تو ہر چالیس سو اونٹوں کی زکوٰۃ ایک ایسا اونٹ ہے جو تیرے سال میں داخل ہو چکا ہوا اور ہر پچاس اونٹوں کی زکوٰۃ ایک ایسا اونٹ ہے جو چوتھے سال میں داخل ہو چکا ہوا۔

اس کے بعد کسی نصاب پر بھیز کر بیوں کی زکوٰۃ واجب نہیں اور اونٹوں کے سالوں کی جانب رجوع کرنا چاہئے۔

**زکوٰۃ فطرہ:** ہر ایک پر واجب ہے خواہ چھوٹا ہو یا بڑا، آزاد ہو یا غلام، مرد ہو یا عورت۔

یہ چار مدد گندم، نو، کھجور اور کشمش میں سے ہوئی چائے اور یہ ایک پورا صائم ہے۔

یہ سب سوائے اس شیعہ کے سی کے لئے جائز نہیں جو امام کے حق طاعت کو پیچانتا ہے۔

**حیض:** عورت کے حیض کی زیادہ سے زیادہ مدت دس دن ہے اور کم سے کم تین دن۔

**مستحاصہ:** غسل کرے گی، اپنے پوشیدہ اعضاء کو روکی سے پر کرے گی اور نماز پڑھے گی جبکہ حاضہ نماز ترک کر دے گی اور اس کی

تفہیمیں کرے گی البتہ روزہ ترک کرے گی مگر اس کی قضا ہے۔

**رؤیت ہلال:** رمضان کا چاند دیکھتے ہیں اس مہینہ روزے رکھنا واجب ہے اور اسی طرح شوال کا چاند دیکھ کر روزہ افظار کر لیا جائے گا۔

مستحم نماز باجماعت نہیں پڑھنی جائے ہے کیا کرنا بدعوت ہے اور ہر بدعت ایک گمراہی ہے اور ہر گمراہی (کاٹھکانہ) جہنم ہے۔

**روزہ:** سال کے ہر مہینہ میں تین دن روزہ رکھنا بہتر ہے: دو جمعرات کو ان کے نیچے میں ایک بدھ ہو یعنی پہلے عشرہ کی پہلی جمعرات، دوسرے عشرہ کا بدھ اور آخری عشرہ کی آخری جمعرات۔ اسی طرح شعبان میں روزہ رکھنا (بھی) بہتر ہے اس لئے کہ نیکو کاروں نے اس مہینہ میں روزے رکھے اور اس میں دلچسپی لی۔ یہ رسول خدا شعبان کو رمضان سے ملا دیتے تھے۔

اگر رمضان کے روزوں کی قضا الگ الگ کی جائے تو یہ جائز ہے جبکہ اگر پر درپے قضا کی ادائیگی کرتے تو یہ افضل ہے۔

**حج:** جو شخص صاحب استطاعت ہو اس پر حج کرنا واجب ہے، یعنی اگر اس کے پاس اور اس کے پاس ممکن ہے اور حج سے واپس لوٹنے تک اس کے اہل و عیال کے اخراجات ہیں۔

صرف حج تحقیق جائز ہے حج قرآن اور حج افراد نہیں سوائے ان لوگوں کے جو مسجد حرام کے پاس مقیم ہیں۔

میقات بتیختے سے پہلے احرام باندھنا جائز نہیں اور نہ ہی میقات سے بغیر احرام گزرنا جائز ہے سوائے ان افراد کے جو یہاں ہیں یا تلقیہ کی حالت میں ہیں کہ اللہ عزوجل فرماتا ہے: وَأَتْمُوا الْحِجَّةَ وَالْعُمْرَةَ لِلّهِ (اور حج اور عمرہ کو اللہ کے لئے مکمل کرو) اور ان کی تکمیل حج کے دوران جماع، جھوٹ اور جدال سے اجتناب کرنا ہے۔

نیز (حج میں) خصی جانور کی قربانی جائز نہیں کہ وہ ناقص ہوتا ہے البتہ جس کے فو طرد بادیے گئے ہوں اس کی قربانی جائز ہے بشرطیکہ کوئی اور جانور نہیں رہا ہو۔

**حج کرے واجبات:** میں احرام، چار تلبیہ یعنی لَيَكَ اللَّهُمَّ لَيَكَ، لَيَكَ لَا شَرِيكَ لَكَ لَيَكَ، إِنَّ الْحَمْدَ وَالنُّعْمَةُ لَكَ وَالْمُلْكُ، لَا شَرِيكَ لَكَ شامل ہیں۔

**عمرہ:** میں خانہ کعبہ کا طواف فرض ہے، مقام ابراہیم کے پاس درکعت نماز، صفا و مروہ کے درمیان سعی (بھی) فرض ہیں اور مقام ابراہیم کے نزدیک اس کی درکعت نماز بھی واجب ہے۔ اس کے بعد صفا و مروہ کے درمیان سعی کی جائے گی جو کفر پر ہے۔

**طواف:** حج کا طواف فرض ہے، طواف نما فرض ہے اور مقام ابراہیم کے پاس اس کی درکعت نماز بھی فرض ہے، البتہ اس کے بعد صفا و مروہ کے درمیان سعی نہیں کی جائے گی۔

**وقوف:** اسی طرح مشعر میں وقوف واجب ہے اور حج تمعن کی قربانی بھی واجب ہے۔

بہاں تک عرفات میں وقوف کا تعلق ہے تو وہ ایک واجب سنت ہے، سرمنڈ و انسنت ہے اور شیطان کو نکریاں مارنا سنت ہے۔

**جهاد:** عادل امام کی رکاب میں واجب ہو جاتا ہے اور اگر کوئی شخص اپنے مال کی حفاظت کرتے ہوئے مارا جائے تو وہ شہید ہے۔

جس مملکت میں تقبیہ کے ساتھ زندگی بسر کی جادہ ہو اس میں کسی کافر یا ناصی کو قتل کرنا جائز نہیں ہوائے اس کے کوئی جو جنگ کرنے یا فساد پھیلانے کی جستجو میں لگا ہو بشرطیہ تمہیں اپنی یا تمہارے کسی ساتھی کی جان کا خطرہ لا جائے ہو۔

**تفقیہ:** جہاں اپنے نہ سب کا برلا اظہار کرنا ممکن نہ ہوا یہی مملکت میں تقبیہ کرنا واجب ہے।

جو شخص بطور تقبیہ اپنے آپ کو ظلم سے بچانے کی خاطر تمہرے اس پر کوئی گناہ ہے اور نہ ہی کوئی غفارہ۔

**طلاق:** سنت کے مطابق واقع ہوئی جا بنتے جس طرح کہ اللہ عز و جل کی کتاب اور اس کے نبی کی سنت میں پایا جاتا ہے اور سنت کے برخلاف طلاق جائز نہیں ہے۔ اس کے علاوہ ہو و طلاق جو سنت کے مطابق واقع نہ ہوئی ہو وہ دھینت طلاق ہی نہیں ہے بلکہ اسی طرح جیسے اگر کوئی نکاح کتاب و سنت کے مطابق نہ پڑھا گیا ہو تو وہ نکاح ہی نہیں۔

چار سے زائد آزاد عورتوں کو بیک وقت اپنے نکاح میں نہیں رکھا جائے گا اور اسی طرح اگر کسی خورت کو تم بار عدت کے ساتھ طلاق دے دی جائے تو طالہ کے بغیر اس کا شوہر اس سے نکاح نہیں کر سکتا۔

**اور فرمایا:** ایک ہی مقام پر تمین مرتبہ طلاقیں دی جانے والی عورت سے نکاح کرنے سے پر بیز کردا اس لئے کامی عورتیں شوہر دار ہیں۔

**صلوات:** جو مقام پر، چھینک، آندھیاں چلتے اور دیگر موقع پر نبی صلی اللہ علیہ و آله و سلم پر صلوٰات بھیجناؤ واجب ہے۔

**تولاً و تبرزا:** اللہ کے اولیاء سے محبت اور ان کی ولایت کا اقرار کرنا واجب ہے۔ اسی طرح ان کے دشمنوں سے بیزاری کا اظہار کرنا واجب ہے کہ جنہوں نے آل محمد علیہم السلام پر ظلم کیا اور ان کی آبروری نبی کی، حضرت فاطمہ سلام اللہ علیہا سنت فدک چھین لیا، انہیں میراث سے محروم کر کے اسے نصب کر لیا، ان کے اور ان کے شوہر کے حقوق غصب کر لیے، ان کے گھر کو جلاایا اور اس طرح انہوں نے ظلم کی بیانیہ ای اور رسول خدا کی سنت میں تبدیلی لے آئے۔

ناکھین، ناخطین اور مارقین سے بیزاری کا اظہار کرنا واجب ہے۔ اسی طرح توں زمانہ جاہلیت کے جو دل، گمراہ کن چیزوں اور قائدین ظلم و جور، ان کے اول سے لے کر آخری فرد تک یعنی سب کے سب سے بیزاری کا اظہار کرنا واجب ہے۔

اویس و آخرین کے بد بخت ترین فرد، ناقہ شمود کے پر کرنے والے کے بھائی یعنی قاتل امیر المؤمنین علیہ السلام سے بیزاری کا اظہار کرنا واجب ہے۔

اہل بیت کے تمام فاتحوں سے بیزاری کا اظہار کرنا واجب ہے۔

جن مومنین نے اپنے نبی کے بعد کوئی تغیر و تبدل نہیں کیا ان کی دلایت واجب ہے، جیسے حضرات سلمان فارسی، ابوذر غفاری، مقداد ابن اسود کندی، عمر ابن یاسر، جابر ابن عبد اللہ انصاری، حذیفہ ابن یمیان، ابوالہیثم ابن تیبان، سہل ابن حذیف، ابوالیوب انصاری، عبد اللہ ابن صامت، عبادہ ابن صامت، خزیمہ ابن ثابت ذوالشہادتین، ابوسعید خدری اور ان کی روشن اور نقش قدم پر چلنے والے افراد۔ اسی طرح ان کے پیروکاروں، اقتدا کرنے والوں اور انہی کی راہ پر گمراہ رہنے والے افراد کی ولایت واجب ہے۔

والدین کے ساتھ یہی کرنا واجب ہے اگر چوہہ مشرک ہوں۔ البتہ ان کے یا کسی اور کے کہنے پر اللہ کی معصیت کا ارتکاب مت کرو اس لئے کہ ”خلق کی نافرمانی میں مخلوق کی اطاعت نہیں ہوتی۔“

عصمت: انہیاء اور اوصیاء کا کوئی گناہ نہیں ہوتا کہ وہ معموم اور پاکیزہ ہوتے ہیں۔

معتمعہ: مختین کا حلال جانا واجب ہے جس طرح کہ اللہ عزوجل نے اپنی کتاب میں نازل کیا اور سنت نبوی میں بھی اس کا ذکر پایا جاتا ہے یعنی حج تبرع اور عورتوں کے ساتھ غیر دائی نکاح۔

میراث کے واجبات وہی ہیں جنہیں اللہ بتا رک و تعالیٰ نے اپنی کتاب میں نازل کیا۔

عقیقہ: اولاد کا عقیقہ ساتویں دن ہوتا ہے چاہے وہ لڑکا ہو یا لڑکی، اسی طرح بچہ کا نام ساتویں دن رکھنا چاہئے، اس کا سرمند وانا چاہئے اور اس کے بالوں کے وزن کے مطابق سونا یا چاندی صدقہ کرنا چاہئے۔

عدل و انصاف اور جبر و تفویض:

اللہ عزوجل کسی کو اس کی وسعت سے زیادہ تکلیف نہیں دیتا اور نہی وہ کسی پر اس کی طاقت سے زیادہ بارکھتا ہے۔

بندوں کے افعال خلق کیے گئے ہیں البتہ ان کی تخلیق تقدیری ہے تکوئی نہیں!

ہر چیز کا خالق اللہ ہے کہ اس کی طرف سے جبر و تفویض نہیں ہے۔

اللہ عزوجل کسی گنہگار کی سزا کسی بے گناہ کو نہیں دیتا اور نہی وہ بچوں کو ان کے آبا اجداد کے گناہوں کی سزا دیتا ہے۔ اس نے اپنی کتاب حکم میں فرمایا ہے: ولا تسرُّوا زرَّةً و وزَّرَ أخْرَى۔ کوئی کسی کا باہر اپنے کا نہ ہوں پر نہیں اٹھاتا۔ (سورہ انعام۔ آیت ۱۶۸) نیز اللہ عزوجل فرماتا ہے: ان لیس للإنسان إلَّا ما سعِیٌ۔ وَان سیعہ سوْفَ یوْمی انسان کے لئے بس اتنا ہی (صل) ہے جتنی اس نے کوشش کی اور وہ اپنی کوشش کا نتیجہ عنقریب دیکھئے گا۔ (سورہ حم۔ آیت ۳۹) اللہ عزوجل عفو در گذر سے کام لیتا ہے اور وہ ظلم نہیں کرتا۔

اللہ عزوجل نے اپنے بندوں پر کسی ایسے شخص کی اطاعت فرض نہیں کی جس کے متعلق یہ جانتا ہے کہ وہ شخص ان کو راست سے ہٹا دے گا اور انہیں گمراہ کر دے گا۔

اللہ عزوجل کسی کو اپنی رسالت کے لئے اختیار کرتا ہے اور وہ اپنے بندوں میں سے کسی ایسے کا انتخاب کرتا ہے جس کے متعلق یہ جانتا ہے کہ وہ کفر کرے گا اور اس سے ہٹ کر شیطان کی عبادت کرے گا۔

اسی طرح اللہ اپنے بندوں میں سے سوائے عصوم کے کسی کو اپنی خلقت پر جوست قرار نہیں دیتا۔

اسلام اور ایمان میں فرق ہے؛ لہذا ہر مومن مسلمان ہے لیکن ہر مسلمان مومن نہیں۔

مومن چوری کرتا ہے اور نہ ہی مومن زنا کرتا ہے۔

جن پر حدود قائم ہوتی ہے وہ مسلمان تو ہیں مگر مومن ہیں اور نہ ہی کافر۔

اللہ تبارک و تعالیٰ مومن کو جہنم میں نہیں جھوٹ کئے گا کہ اس نے مومن سے جنت کا وعدہ فرمایا ہے اور اسی طرح کافر کو جہنم سے باہر نہیں نکالے گا کہ اس نے کافر کو جہنم اور اس میں ہمیشہ کے لئے اس میں رہنے کی عبید سماں ہے۔ البتہ اس کے علاوہ وہ حصے چاہے معاف کر دے گا۔

جن پر حدود قائم کی جاتی ہے وہ فاسن ہیں کہ مومن ہیں اور نہ ہی کافر۔ البتہ انہیں ہمیشہ کے لئے جہنم میں نہیں رہنا پڑے گا، بلکہ ایک نہ ایک دن وہ جہنم سے باہر نکل آئیں گے نیز ان کی اور ضعیف العقیدہ افراد کی شفاعت بھی روا ہے اگر ان کے دین سے اللہ عزوجل راضی ہو جائے۔

قرآن: کلام خدا ہے اور یہ خالق ہے اور نہ ہی مخلوق۔

مملکتیں: آج کل کی مملکت ترقی کی مملکت ہے اور یہی دارالاسلام ہے کہ نہ دارالکفر ہے اور نہ ہی دارالایمان۔

امر بالمعروف اور نهی عن المنکر: واجب ہے اس شخص کے لئے جو اسے انجام دے سکتا ہو اور اس کی یا اس کے ساتھیوں کی جان کو خطرہ نہ ہو۔

حقیقی ایمان: فرائض کی ادائیگی اور حرام کاموں سے باز رہنے کا نام ہے۔

ایمان ہی دل میں معرفت، زبان سے اقرار، اعضاء جوارح سے عمل، عذاب قبر، مکروہ کثیر، موت کے بعد اٹھائے جانے، حساب کتاب، پل صراط، اعمال کے تو لے جانے کا اقرار، اللہ پر ایمان اور اللہ عزوجل کے دشمنوں سے بیزاری کا اظہار ہے۔

عبد فطر اور عبد الاصلحی کی نمازوں میں تکبیر و اجب ہے: عبید فطر میں پانچ نمازوں کے بعد کہ اس کی ابتداء عبید فطر کی رات میں نماز مغرب سے ہوگی اور عبید کے دن نماز عصر کے بعد آخر تکبیر ادا کی جائے گی۔ وہ تکبیر یہ ہے: اللہ اکبُرُ، اللہ اکبُرُ، اللہ اکبُرُ، لا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ أَكْبَرُ، وَلَلَّهِ الْحَمْدُ، اللَّهُ أَكْبَرُ، عَلَى مَا هَدَانَا، وَالْحَمْدُ لِلَّهِ عَلَى مَا أَبْلَغَنَا کیونکہ اللہ عزوجل نے فرمایا ہے: وَلَتَكُمُوا الْعَدَةُ وَلَا تَكُرُوا اللَّهَ عَلَى مَا هَدَى إِلَيْكُمْ۔ اور اس کی گنتی کو پورا کرو اور جس طرح سے اس نے تمہاری رہنمائی کی ہے اس کے مطابق اللہ کی بڑائی بیان کرو! (سورہ بقرہ- آیت ۱۸۵) جبکہ عبد الاصلحی میں شہروں میں دس نمازوں کے بعد (تکبیر کبھی جائے گی) کہ ان کی ابتداء قربانی کے دن نماز ظہر سے ہوگی اور چوتھے دن فجر کی نماز کے بعد اس کا اختتام ہوگا۔ نیز (ذکورہ) تکبیر میں ان جملوں کا اضافہ ہو جائے گا: وَاللَّهُ أَكْبَرُ، عَلَى مَا رَزَقَنَا مِنْ بِهِمْمَةِ الْأَنْعَامِ۔

نفاس: والی عورت اگر نیس دن تک پاک نہ ہو تو نیس دن سے زیادہ (نماز اور روزہ) ترک نہیں کرے گی یعنی اگر نیس دن تک پاک نہ ہو تو اسے چاہئے کہ غسل کرے، روپی رکھو اور مستحبہ کے ادکام پر عمل کرے۔

شراب: کہ جس کا بیشتر حصہ مت کردے خواہ وہ کم ہو یا زیادہ حرام ہے۔

درندھے اور پرندھے: جن درندھوں کے نوک دار دانت ہوتے ہیں اور اسی طرح جن پرندوں کے تیچے (چکال) ہوتے ہیں وہ حرام ہیں۔

تلی حرام ہے اس لئے کہ یہ خون ہے۔

**مجھلیان:** اسی طرح (سمدری جانوروں میں سے) بامچھل، ماراہی، طافی اور زمیر حرام ہیں۔ بلکہ ہر وہ مجھل جس کے جسم پر حکیکت نہ پائے جاتے ہوں اس کا کھانا حرام ہے۔

**الذمیع:** جن اندھوں کی دفعوں اطراف ایک دوسرے سے مختلف ہوں ان کا کھانا باہر نہ ہے اور جن کی دفعوں اطراف ایک سی دوں انہیں کھانا جائز نہیں۔

**بلدیاں:** کامل طور پر پواز کرنے والی ندیاں کھانا جائز ہے البتہ دباء کا کھانا جائز نہیں ہے کہ وہ کاملاً پرواہ نہیں کر سکتیں۔

ندی اور مجھلی کا تذکیرہ یہ ہے کہ انہیں زندہ پکڑا جائے۔

**گناہانِ کبیرہ:** (کا انجام دینا) حرام ہے اور وہ یہ ہیں: اللہ عزوجل کے ساتھ کسی کوشش کی تھہراہ، نفس محترم قتل کرنا، والدین کی نافرمانی، محاذ سے فرار ہو جانا، ناحق تہیم کا مال کھانا، واضح ہونے پر سو دکھانا، پا کدا من عورتوں پر تہست لگانا۔

ان کے بعد زنا، اخلاق بازی، چوری، مردار، خون اور سو رکا گوشت کھانا، بغیر ضرورت کے غیر خدا کے لئے نذر کیے گئے جانور کا گوشت کھانا، حجت کھانا (جیسے زنا کی اجرت وغیرہ...) ناپ قول میں کمی کرنا، بُو، جھوٹی گواہی، اللہ عزوجل کی رحمت سے نامید ہونا، اللہ عزوجل کے تکرے اپنے آپ کو حفظ کھجنا، اللہ کی رحمت سے بالکل امید نہ رکھنا، مظلوموں کی مدد نہ کرنا، ظالموں کے آگے گھٹنے دینا، جھوٹی قسم کھانا، بغیر کسی مجبوری کے حقوق سے محروم کرنا، تکبر کرنا، جبر کرنا، جھوٹ بولنا، اسراف، تندیر، خیانت، حج اور اللہ عزوجل کے اولیاء سے جنگ کرنے کو معمولی سمجھنا، وہ لہو و لعب جو اللہ عزوجل کی یاد سے باز رکھیں مکروہ ہیں جیسے گانا، ستار، جانا اور چھوٹے چھوٹے گناہوں پر اصرار کرنا۔

اس کے بعد آپ نے فرمایا: عبادت گزار لوگوں کے لئے یہ دستورات کافی ہیں۔

**مؤلف کتاب** فرماتے ہیں: گناہان کبیرہ سات ہیں اور ان کے بعد ہر گناہ اپنے سے چھوٹے گناہ کی نسبت برائی سے اور اپنے سے ہرے گناہ کی نسبت چھوٹا ہے۔ لہذا امام جعفر صادق نے اس حدیث میں جن سات سے زائد گناہوں کو گناہان کبیرہ کہہ کر یاد کیا ہے اس سے آپ کی بھی مراد ہے۔ **ولا قوْةَ إِلَّا بِاللَّهِ** - (باب حدیث ۱۲) کے تحت اس موضوع پر گفتگو گزر جکی ہے)

﴿۴۹﴾ **امیرالمؤمنین** نے اپنے اصحاب کو ایک ہی نشست میں اسی چار سو باب تعلیم کیے جو ایک مسلمان کریں دین و دنیا کو ستوار دیں: میرے والد نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: سعد ابن عبد الله نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن عیلی ابن عبدیت قطبی نے قاسم ابن یحییٰ کے ذریعہ مجھ سے روایت بیان کی، اس نے اپنے جد حسن ابن راشد سے، اس نے ابویسیرواد محمد ابن مسلم سے، ان دونوں نے امام جعفر صادق نے نقل کیا: آپ نے امام محمد باش رے نقل کرتے ہوئے فرمایا: میرے والد (امام زین العابدین) نے اپنے اجداؤ سے نقل کیا کہ امیر المؤمنین نے اپنے اصحاب کو ایک ہی نشست میں ایسے چار سو باب تعلیم کیے جو ایک مسلمان کے دین و دنیا کی اصلاح کر دیں، آپ نے فرمایا:

۱۔ فصل کھلوا بابدان کی تدرستی اور عقل کی مضبوطی کا باعث ہے۔

۲۔ موچھوں میں خوشبو کانا نبی اور کراما کا تین کے اغلاق میں سے ہے۔

۳۔ صراحت کرنا اللہ عزوجل کی خوشنودی کا باعث اور سنت یعنی ہے اور یہ منہ کو خوشبو دار بنا لاتے۔

- ۱۔ تیل لگانا کمال کو زرم و ملام کرتا ہے، دماغ کو بڑھاتا ہے، (نالیوں میں) پانی کے بہاؤ میں آسانی پیدا کرتا ہے، خشکی کو ختم کر دیتا ہے اور رنگ کھل جاتا ہے۔
- ۲۔ سر کو دھونے سے میل دو رہ جاتا ہے اور گرد و خاشک زائل ہو جاتے ہیں۔
- ۳۔ پانی سے کلی کرنا اور اسے ناک سے کھینچنا سنت ہے جو منہ اور ناک کو پاک کرتا ہے۔
- ۴۔ ناس لینا سر کی تندرستی اور بدن کی عفای کا باعث ہوتا ہے اور اس سے سر کے سارے درد دو رہ ہو جاتے ہیں۔
- ۵۔ نورہ لگانا ناشاط پیدا کرتا ہے اور یہ جسم کو پاک کرتا ہے۔
- ۶۔ جوتے صاف رکھنا بدن کی نگہداشت کرتا ہے اور یہ حصول طہارت اور نماز کے لئے مدعا رکھنا بہت ہوتا ہے۔
- ۷۔ ناخن تراشنا سب سے بڑی بیماری کو دور رکھتا ہے، رزق میں فراوائی پیدا کرتا ہے اور اسے جلب کرتا ہے۔
- ۸۔ غلیں صاف رکھنا گندی بورائی کرتا ہے اور یہ باعث طہارت ہے کہ جس کا حکم پنیر پاک نہ دیا ہے۔
- ۹۔ کھانا کھانے سے پسلے اور کھانے کے بعد ہاتھ دھونا رزق میں اضافہ کرتا ہے، کپڑوں سے چکنائی کو دور رکھتا ہے اور بصارت کو جلا بخشا ہے۔
- ۱۰۔ رات کو قیام کرنا بدن کی صحت کا سبب ہے، پروردگار عز و جل کو خوشود کرتا ہے، رحمت کے درپے ہوتا ہے اور اخلاق انبیاء سے متسلک رکھتا ہے۔
- ۱۱۔ سیب کھانا معدہ کو طاقتور بناتا ہے۔
- ۱۲۔ کندر چباتا دانتوں کو مضبوط کرتا ہے، بلغم دور کرتا ہے اور منہ سے بوخت کر دیتا ہے۔
- ۱۳۔ طلوع فجر سے طلوع شش تک مسجد میں بیٹھنا طلب رزق کے لئے روئے رزیں پر رزق کی علاش میں بھٹکنے سے زیادہ زد و داڑھے۔
- ۱۴۔ بھی کھانا کمزور دل کو تقویت دیتا ہے، معدہ کو صاف کرتا ہے، دل کو توانی دیتا ہے، بزدل کو دلیر بناتا ہے اور اولاد کو خوبصورت کرتا ہے۔
- ۱۵۔ روزانہ نہار منہ سرخ کشمش کے ایکس دانے کھانا تمام بیماریوں کو دور کر دیتا ہے سوائے مریض الموت کے۔
- ۱۶۔ ایک مسلمان کے لئے مستحب ہے کہ وہ ماہ رمضان کی چھلی شب میں اپنی بیوی سے جماع کرے اس لئے کہ اللہ عز و جل فرماتا ہے: اہل لكم ليلة الصيام الرفت إلى نساءكم "روزہ کی شب تمہارے لئے اپنی عورتوں سے جماع کرنا حلال ہے" (سورہ بقرہ۔ آیت ۱۸۷)
- ۱۷۔ چاندی کے علاوہ کسی قسم کی انگوٹھی مت پہنو، اس لئے کرسول خدا نے فرمایا: "وہ ہاتھ پاک نہیں کہ جس میں لوہے کی انگوٹھی ہو۔"
- ۱۸۔ اسی طرح اگر کسی نے اپنی انگوٹھی پر اللہ عز و جل کا اسم نقش کرایا ہو تو اسے چاہئے کہ طہارت گاہ میں اس ہاتھ سے انگوٹھی نکال لے کر جس سے استجرا کرتا ہے۔
- ۱۹۔ جب تم میں سے کوئی آئینہ میں نگاہ کرے تو اسے کہنا چاہئے: الْحَمْدُ لِلّٰهِ الَّذِي خَلَقَنِي فَأَخْسِنَ خَلْقَنِي وَصَوَّرَنِي

فَأَحْسَنَ صُورَتُهُ وَرَأَنَ مِنْ مَا شَاءَ مِنْ غَيْرِيْ وَأَكْرَمَهُ بِالْإِسْلَامِ۔ تمام تعریف اس اللہ کے لئے ہیں کہ جس نے مجھے تحقیق کیا تو بہترین خلقت عطا کی اور میری تصویر بنا کی تو بہترین صورت سے نواز اور مجھے خوش نمائی عطا کی جسے میرے علاوہ (دیگر لوگوں) میں بدئما کر دیا اور مجھے اسلام (جسی نعمت) سے عزت بخشی!

۲۳۔ تم میں سے ہر ایک کو اپنے مسلمان بھائی کے پاس جاتے وقت اسی طرح زینت کرنی چاہئے جیسے وہ کسی اجنبی کے لئے زینت کرتا ہے تاکہ اسے اتنے خلیے میں نظر آئے۔

۲۴۔ ہر مہینہ تین روزے رکھنا: دو جمعرات کے درمیان ایک بده اور شعبان کا روزہ سینہ کے دوسرا اور دل کی بے چینیوں کو دور کر دیتے ہیں۔

۲۵۔ شہنشاہ پانی سے استنجا کرنا بوا سیر کو قطع کر دیتا ہے۔

۲۶۔ کپڑے و حوتا غم و اندہ کو دور کر دیتا ہے اور یہ نماز کے لئے حصول طہارت ہے۔

۲۷۔ سفید بالوں کو رائلست کرو کر یہ مسلمان کا نور ہیں۔

۲۸۔ جس کا بڑھا پا اسلام کے دائرہ میں رہتے ہوئے آئے تو یہ بڑھا پا قیامت کے دن اس کے لئے نور ثابت ہو گا۔

۲۹۔ مسلمان جنابت کی حالت میں نہیں ہوتا۔

۳۰۔ وہ صرف باضوسوتا ہے، جبکہ اگر پانی میسر نہ ہو تو مٹی سے تمیم کر لیتا ہے؛ اس لئے کہ مومن کی روح اللہ تبارک و تعالیٰ کی جانب بلند کی جاتی ہے تو اللہ اس کو قبول کرتا ہے اور اس پر برکتیں نازل کرتا ہے، حتیٰ کہ اگر اس کی موت کا وقت آ جکا ہو تو اسے اپنے رحمت کے خزانوں میں رکھ لیتا ہے، جبکہ اگر اس کی موت کا وقت نہ آیا ہو تو اس کے ہمراہ اپنے امین فرشتوں کو صحیحتا ہے جو اس روح کو اس کے جسم میں داخل کر دیتے ہیں۔

۳۱۔ مومن قبل رخ نہیں تھوکتا اور اگر بھول کر ایسا کرتا ہے تو اللہ عنہ عذاب جعل سے اس کی مغفرت طلب کر لیتا ہے۔

۳۲۔ مومن اپنے سجدہ کی جگہ پر نہیں پھونکتا۔

۳۳۔ وہ اپنے کھانے پینے کی جیزوں میں (بھی) پھونک نہیں رہتا۔

۳۴۔ مومن اپنے تھویڈ اور بازو بند میں بھی نہیں پھونکتا۔

۳۵۔ مومن عصا کے سہارے پر نہیں ہوتا۔

۳۶۔ مومن حچست کی فضایں ہرگز پیش نہیں کرتا۔

۳۷۔ نہ ہی وہ جاری پانی میں پیشتاب کرتا ہے، لہذا اگر وہ ایسا کرے اور اس کو کوئی برائی آ لے تو اسے اپنے سوا کسی کو ملامت نہیں کرنی چاہئے، کیونکہ پانی کے ساکنسن ہوتے ہیں اور فضایں رہنے والے بھی پائے جاتے ہیں۔

۳۸۔ مومن اپنے چہرہ کے بل نہیں سوتا، لہذا اگر تم کسی کو اپنے چہرہ کے بل سوتے دیکھو تو اسے تنبیہ کر دو اور اس سے ہرگز درگذر سے کام مت لینا۔

۳۹۔ تم میں سے کسی کو بھی نماز میں سنتی یا لوگوں کی حالت میں کھڑے نہیں رہنا چاہئے۔ اسی طرح اپنے بارے میں نہ سوچنا رہے کیونکہ وہ

اپنے پروردگار عز و جل کے سامنے کھڑا ہے۔

۵۰۔ بندہ کے لئے نماز کا وہی حصہ ہو گا جسے اس نے حضور قلبی کے ساتھ ادا کیا ہوگا!

۵۱۔ دستِ خوان پر گرنے والی غذا کو انٹا کر کھالو کہ یہ اللہ عز و جل کے اذن سے اس شخص کے لئے ہر بیماری سے شفاف ہے جو اس کے ذریعہ شفاف ہے۔

۵۲۔ جب تم میں سے کوئی کھانا کھائے تو اسے اپنی ان انکلیوں کو چاہنا چاہئے جن سے اس نے کھانا کھایا ہے کیونکہ اللہ عز و جل فرماتا ہے:

”خدا تجھے برکت دے!“

۵۳۔ کپاس سے بنے کپڑے پہنو کہ یہ رسول خدا کا لباس تھا کہ آپ ایشم کا یا اونی لباس زیب تن نہیں فرماتے تھے سو اے اس کے کہ کوئی خاص وجہ ہونیز آپ نے فرمایا: ”اللہ عز و جل جیل ہے اور وہ جمال کو پسند کرتا ہے اور وہ اس بات کو پسند کرتا ہے کہ اپنے بندہ پر اس کی نعمت کا اثر دیکھئے۔“

۵۴۔ صدرِ حرج کرو خواہ سلام ہی کے ذریعہ کہ اللہ عز و جل فرماتا ہے: و اتَّقُوا اللَّهُ الَّذِي تَسَاءَلُ عَنْ بِهِ وَالْأَرْحَامُ۔ اور اللہ سے ذر و کہ جس کے دلیل سے آپس میں سوال کرتے ہو تو قطعِ حرجی سے بچو! (سورہ نسا، آیت ۱)

۵۵۔ اپنے دن کو ادھر ادھر کی باتوں میں ضائع مت کرو اور یہ کہ ہم نے فلاں فلاں کام کیا، اس لئے کہ تمہارے ساتھ محافظ ہیں جو ہماری اور تمہاری نگرانی کرتے ہیں۔

۵۶۔ اللہ کو ہر جگہ یاد کرو اس لئے کہ وہ تمہارے ساتھ ہے۔

۵۷۔ محمد و آل محمد پر صلوٰات ہبھیو کہ اللہ عز و جل محمد و آل محمد کا دکر کرنے اور ان کے لئے تمہارے دعا کرنے اور ان کی حفاظت کرنے پر تمہاری دعا قبول کرتا ہے۔

۵۸۔ گرم چیزوں کو رہنے دیہاں تک کر وہ سختی ہو جائیں اس لئے کہ جب رسول خدا کی خدمت میں کھانا پیش کیا گیا تو آپ نے فرمایا: ”جب تک یہ (اتنا) سختی نہ ہو جائے کہ اسے کھانا ممکن ہو اسے رہنے دو اس لئے کہ اللہ عز و جل ہمیں آگ نہ کھلائے، نیز برکت سختی (کھانے) میں پائی جاتی ہے۔“

۵۹۔ جب تم میں سے کوئی پیشاب کرے تو فضائیں پیشاب نہیں کرنا چاہئے، اسی طرح ہوا کے مقام بھی پیشاب نہیں کرنا چاہئے۔

۶۰۔ اپنے بچوں کو وہ باتیں سکھاؤ جن سے اللہ انہیں فائدہ پہنچاتا ہے کہ مبادا فرقہ مر جسہ کا نظر یہ ان پر غالب آ جائے!

۶۱۔ اپنی زبانوں کی حفاظت کرو اور سلام کرو جیسا کہ سلام کرنا چاہئے تاکہ تم کو فائدہ پہنچے۔

۶۲۔ امانت رکھو نے والوں کو ان کی امانت لوٹا دو چاہے وہ اولاً دانبیاء علیہم السلام کے قاتل ہی کیوں نہ ہوں!

۶۳۔ جب تم بزاروں میں جاؤ تو اللہ عز و جل کا ذکر بکشیت کرو۔

۶۴۔ اسی طرح لوگوں کے ساتھ مشغولیت کے موقع پر کہ یہ گناہوں کا کفارہ ہے، اس سے نیکیوں میں اضافہ ہوتا ہے اور تم غافل افراد میں نہیں لکھتے جاتے۔

- ۵۵۔ جب ماہ رمضان آجائے تو بندہ کے لئے سفر کرنا جائز نہیں ہے، کیونکہ اللہ عز و جل فرماتا ہے: فَمَنْ شَهَدَ مِنْكُمُ الشَّهْرَ فَلِيَصْمِمْهُ۔ تو تم میں سے جو (رمضان کے) مہینہ کو پالے اسے چاہئے کہ روزہ رکھے۔ (سورہ بقرہ۔ آیت ۱۸۵)
- ۵۶۔ شراب پینے اور موزے پرسج کرنے میں کوئی تقبیح نہیں!
- ۵۷۔ تسبیح ہمارے بارے میں نلو سے پر بیز کرنا چاہئے، (بلکہ) تم لوگ یہ کہو کہ تم (اللہ کے) بندے اور پروردہ ہیں۔ (البتہ) ہماری فضیلت میں جو تم چاہو کہہ دو۔
- ۵۸۔ جو تم سے محبت کرتا ہے اسے ہمارا عمل کرنا چاہئے اور اسے چاہئے کہ وہ وزرع سے مد طلب کرے کہ دنیا اور آخرت کے امور میں مدد حاصل کرنے کے لئے یا افضل ترین ہے۔
- ۵۹۔ جہاں ہماری برائی کی جاتی ہو اس محل میں شرکت مت کرو اور اسی طرح ہم پر لعنت کرنے والے ہمارے دشمن کے سامنے اظہار محبت کے ذریعہ ہماری مدح و حمد کو کہ تھا رے حاکم کے ہاتھ میں لوگ ذلیل ہو جاؤ۔
- ۶۰۔ بیوی شے کج کہو کہ یہ باعث نجات ہے۔
- ۶۱۔ جو کچھ اللہ عز و جل کے پاس ہے اس میں دلچسپی لو۔
- ۶۲۔ اس کی اطاعت طلب کرو۔
- ۶۳۔ اس پر صبر سے کاملو۔
- ۶۴۔ اس لئے کہ کتنی قیمت بات ہے کہ مومن جنت میں بے آبر و داخل ہو ایہ میت سمجھو کر جعل تم پہلے بیچ چکے ہو اس میں روز قیامت ہم تھہاری شفاعة کریں گے!
- ۶۵۔ روز قیامت اپنے دشمنوں کے نزدیک اپنے آپ کو سوامت کرو، یعنی حقیر دنیا میں طبع کر کے اللہ عز و جل کے ہاں تھہاری منزلت کے بارے میں ان کے سامنے اپنے آپ سے جھوٹ میت کوہ۔
- ۶۶۔ جس بات کا اللہ نے تم لوگوں کو حکم دیا ہے اس پر قائم رہو، اس لئے کہ لوگوں کو دنی گئی کوئی شے ایسی نہیں کہ جس پر تم رٹک کرتے ہو اور اس سے محبت کرتے ہو مگر یہ کہ وہ فنا ہو کر ہے گی۔ آیا تم لوگوں نے رسول خدا کی اس حدیث کو میں سننا: ”جو کچھ اللہ کے نزدیک ہے وہ بہترین اور پائیدار ترین ہے؟“! پس اللہ عز و جل کی جانب سے اس (مومن) کو بشارت آتی ہے تو اس کی آنکھیں مختدی ہو جاتی ہیں اور وہ خدا سے ملاقات کو پسند کرنے لگتا ہے۔
- ۶۷۔ اپنے کمزور بھائیوں کو تحریر میت جانو، اس لئے کہ جو بھی کسی مومن کو تحریر جانتا ہے اللہ ان دونوں کو جنت میں سمجھانہیں کرے گا سوائے اس کے کہ وہ توبہ کر لے۔ جب مومن اپنے بھائی کی ضرورت کو جان جاتا ہے تو اسے اپنے سے مانگنے کی زحمت نہیں دیتا۔
- ۶۸۔ ایک دوسرے سے ملنے جاؤ، آپ میں مہربانی کرو اور ایک دوسرے پر خرچ کرو۔
- ۶۹۔ اس منافق کی منزلت پر میت پہنچو جو اسی باعثیں کرتا ہے جن پر عمل نہیں کرتا۔
- ۷۰۔ نکاح کرو کہ یہ رسول خدا کی سنت ہے۔ آپ اکثر فرمایا کرتے تھے ”جو چاہتا ہے کہ میری سنت کی اتفاق کرے تو اسے چاہئے کہ

- نکاح کرے، کیونکہ نکاح میری سنت ہے۔ نیز اولاد طلب کرو کوکل (روز قیامت) میں تمہارے ذریعہ دوسری امتوں پر فخر کروں گا۔
- ۱۔ اپنی اولاد کو نہ زنا کا عورت کا دودھ پلا کو اور نہ کسی پاگل عورت کا کہ دودھ سراہیت کرتا ہے!
- ۲۔ جس پرندہ میں ستمانہ، پنجہ اور پوتانہ ہوں اس (کے گوشت) کو مت کھاؤ!
- ۳۔ جس درندہ کے توکیلے دانت ہوتے ہیں ان کے کھانے سے پر تیز کرو اور نیز مُحَمَّل والے پرندوں سے پر تیز کرو!
- ۴۔ تینی مت کھاؤ کیا خاب خون بناتا ہے!
- ۵۔ سیاہ لباس مت پہنو کہ یہ فرعون کا لباس تھا!
- ۶۔ گوشت کے ندوو سے پر تیز کرو کہ اس سے جذام کی رگیں حرکت میں آ جاتی ہیں!
- ۷۔ دین میں قیاس مت کرو، اس لئے کہ دین میں کوئی شے ایسی نہیں جس پر قیاس کیا جاسکے۔ البتہ عنقریب کچھ قومیں ایسی آئیں گی جو قیاس کریں گے، لہذا یہ لوگ شہزادیں ہیں۔ نیز سب سے پہلے اہلیس لعنة اللہ نے قیاس کیا تھا۔
- ۸۔ چٹکبرے جو تے مت پہنو کہ یہ فرعون کے جوتے ہیں اور فرعون ہی ہے جس نے سب سے پہلے کا لے سفیہ جوتے پہنے تھے۔
- ۹۔ نش آور چیز استعمال کرنے والے کی خالافت کرو!
- ۱۰۔ کچھ بکھاؤ کہ اس میں بیماریوں سے شفایہ!
- ۱۱۔ رسول خدا کے فرمان کی اتباع کرو کہ آپ نے فرمایا: ”جو شخص دوسروں سے مانگنے کے باب کو کھوتا ہے اللہ اس پر گندتی کے باب کووا کر دیتا ہے!
- ۱۲۔ بکثرت استغفار کیا کرو کہ یہ رزق کو کھینچا کرتا ہے!
- ۱۳۔ جس قدر ممکن ہو کار خیر کو آ گئی بھیجو کوکل (روز قیامت) تم اسے پاؤ گا!
- ۱۴۔ لڑائی بھگڑے سے پر تیز کرو کہ یہ شک کا سبب بتاتا ہے!
- ۱۵۔ جس کو اپنے پر دو گارع زجل سے کوئی حاجت ہو اسے چاہئے کہ اسے تین موقعوں پر طلب کرے: جمعہ کے دن، زوال شمس کے وقت، ہوا کیں چلنے کے موقع پر، کہ اس وقت آسمان کے دروازے کھول دیئے جاتے ہیں، رحمت نازل ہوئی ہے اور پرندے چپھاتے ہیں اور رات کے آخری حصے میں۔ طلوع فجر کے وقت۔ اس لئے کہ (اس وقت) دو فرشتے نہادیتے ہیں: ”بے کوئی توبہ کرنے والا کہ اس کی توبہ قبول کی جائے؟! ہے کوئی سوال کرنے والا جسے عطا کیا جائے؟! ہے کوئی حاجت طلب کرنے والا کہ اس کی حاجت روائی کی جائے؟! لہذا تم لوگ اللہ کی طرف بلانے والوں کو بلیک کرو!
- ۱۶۔ طلوع فجر اور طلوع عشش کے مابین رزق طلب کرو کہ یہ روزے زمین پر رزق کی تلاش میں بھکنے سے زیادہ زدواڑ ہے، کیونکہ یہی وہ وقت ہوتا ہے کہ جب اللہ عز وجل اپنے بندوں کے درمیان رزق تقسیم کرتا ہے۔
- ۱۷۔ انتظار فرج کرو اور اللہ کی رحمت سے مایوس مت ہو جاؤ اس لئے کہ اللہ عز وجل کے نزدیک پسندیدہ ترین عمل انتظار فرج ہے تا اتنیکیہ بندہ ممکن اس پر قائم رہے۔

- ۸۸۔ نافذہ فجر پڑھتے وقت اللہ عز وجل پر توکل کرو کہ اس میں آرزوئیں پوری کی جاتی ہیں!
- ۸۹۔ حرم میں تواریث سونتو اور نہ ہی تم میں سے نماز پڑھتے وقت کسی کے پاس تواریوں چاہئے اس لئے ک قبلہ (مقام) امن ہے!
- ۹۰۔ حج پر جاتے ہوئے جب تم خانہ کعبہ کی طرف جاؤ تو رسول خدا کی قبر کی زیارت کرو کہ اس کو ترک کرنا جنابے اور اسی بات کا تم کو حمد دیا گیا ہے۔
- ۹۱۔ ان قبروں کی بھی زیارت کرو جن کا حق تمہاری گردن میں ہے اور ان کی قبروں کے پاس رزق طلب کرو۔
- ۹۲۔ کم گناہ کو چھوٹا ملت شمار کرو اس لئے کم (ازکم) بھی شمار کیا جاتا ہے اور یہ زیادہ کی طرف مل ہوتا ہے۔
- ۹۳۔ سجدوں کو طول دو، اس لئے کہ ابھی پر اس سے گرال تربات کوئی نہیں کہ واولاد آدم کو بجہہ کرتے دیکھے یوں کہاں سے (بھی) سجدہ کرنے کو کہا گیا تھا تو اس نے نافرمانی کی جبکہ اس کو حمد دیا گیا تو اس نے اطاعت کی اور بجات یافتہ تھرا۔
- ۹۴۔ موت کو بکثرت یاد کرو۔ اسی طرح اپنی قبروں سے نکالے جانے اور اللہ عز وجل کے سامنے ہڑتے کیے جانے کو (بکثرت یاد کرو) تاکہ تم پر مصیبتیں آسان ہو جائیں۔
- ۹۵۔ تم میں سے جس کسی کو آنکھ میں شکایت ہوئے چاہئے کہ آیت انگری پڑھے اور اس میں یہ خیال کر کے کہ یہ اس کو صحیح کر دے گی تو ان شاء اللہ اے شفائلے گی۔
- ۹۶۔ تمام گناہوں سے بچو کہ کوئی مصیبۃ آتی ہے اور نہ ہی رزق میں کسی واقع ہوتی ہے مگر کسی گناہ کی وجہ سے خواہ وہ بدن کی خراش ہو، لغزش ہو یا پریشانی۔ اللہ عز وجل فرماتا ہے: وَمَا أَصَابُكُمْ مِّنْ مَّصِيبَةٍ فَبِمَا كَسِبْتُمْ أَيْدِيكُمْ وَ يَعْفُوُنَّ عَنْ كَثِيرٍ۔ اور جو مصیبۃ تم پر پڑتی ہے وہ تمہارے ہی ہاتھوں کی کرتوت سے اور (اس پر بھی) کوہ بہت سچھ عفاف کر دیتا ہے۔ (سورہ شوریٰ۔ آیت ۳۰)
- ۹۷۔ کھانا کھاتے وقت اللہ عز وجل کا نام لواور سرکشی نہ کرو کہ یہ اللہ کی نعمتوں میں سے ایک نعمت ہے اور اللہ ہی کے رزق کا ایک حصہ، لہذا تم پر اس کا شکر ادا کرنا اور اس کی حمد بجالانا واجب ہے۔
- ۹۸۔ نعمتوں کی جدائی سے پہلے ان کے بارے میں اچھی بات کرو اس لئے کہ (صورت دیگر) یہ اہل ہو جاتی ہیں اور صاحب نعمت ان کے ساتھ جو سلوک کرتا ہے (اس سلوک کی جگہ سے) یہ (نعمتوں) اس کے خلاف گواہی دیتی ہیں۔
- ۹۹۔ جو شخص اللہ عز وجل سے اس کے تھوڑے رزق پر راضی رہتا ہے اللہ اس کے تھوڑے عمل سے راضی رہتا ہے۔
- ۱۰۰۔ کوتاہی سے پرہیز کرو کہ مبادا تمہیں اس دن نہ امانت اٹھائی پڑے کہ جب کوئی حسرت نہداشت نفع بخش ثابت نہ ہوگی۔
- ۱۰۱۔ جب لڑائی کے دوران تم اپنے دشمن کا سامنا کرو تو اس وقت ہاتھیں کم اور اللہ عز وجل کا ذکر بکثرت کرو، نیز تم لوگ پیش پھیر کر مت جاؤ کہ اس طرح تم اپنے پروردگار کو ناراض کر دو گے اور اس کے غصب کے سزا اور ظہرو گے۔ اسی طرح جب تم دوران جنگ اپنے کسی بھائی کا پاؤں زخم دیکھو یا یہ کام سے عاجز کر دیا جائے یا دشمن اس کی جان کے درپے ہو تو اسے اپنی جان دے کر (بھی) بچاؤ!
- ۱۰۲۔ حتی المقدور نیکی کرو اس لئے کہ یہ یہ موت سے بچاتی ہے!
- ۱۰۳۔ تم میں سے جو شخص یہ جاننا چاہے کہ اللہ عز وجل کے بال اس کی کیا منزلت ہے تو اسے یہ، یہ کہنا چاہئے کہ گناہوں کے وقت اس

- کے ہاں اللہ عز وجل کی نیا منزلت ہے پس خدا کے پاس بھی اس کا اتنا ہی مقام ہے۔
- ۱۰۲۔ اپنے اہل خانہ کے لئے گھر لے جانے کے لئے سب سے بہترین شے گو سند ہے، لہذا جس کے گھر میں گو سند ہو گا فرشتے روزانہ ایک مرتبہ اس کی تقدیس بیان کریں گے اور جس کے باس دو گو سند ہوں گے تو فرشتے روزانہ دو مرتبہ اس کی تقدیس بیان کریں گے اور اسی طرح تین پر وہ بھیں گے: ”مبارک ہو!“
- ۱۰۳۔ جب کوئی مسلمان کمزور ہو جائے تو گوشت کھائے اور دودھ پینے کے اللہ عز وجل نے اس میں قوت رکھی ہے۔
- ۱۰۴۔ جب تم لوگ حج کا ارادہ کرو تو ان ضروریات کی خریداری میں پیشرفت کرو جو در ان سفر تمہیں تقویت دیں، اس لئے کہ اللہ عز وجل فرماتا ہے: ولو ارادوا الخروج لاعذر لوه عذراً اور اگر ان لوگوں نے روانگی کا ارادہ کیا ہو تو اتو زادہ فراہم کرتے! (سورہ توبہ - آیت ۳۶)
- ۱۰۵۔ جب سورج کے سامنے بیٹھو تو اس کی طرف پیچھے کرو کہ (مہادا) یہ گڑی ہوئی (اندر ورنی) بیماری کو ظاہر کرتا ہے۔
- ۱۰۶۔ جس وقت تم خادم خدا عز وجل کے جہاں کے طور پر (حج پ) جاؤ تو بیت اللہ کی طرف بکثرت رنگاہ ڈالو، اس لئے کہ اللہ کے گھر کے پاس اس کی ایک سو بیس حصیں برستی ہیں کہ ان میں سے سانچھ طواف کرنے والوں کے لئے ہوتی ہیں، چالیس نماز پڑھنے والوں کے لئے اور بیس (اس کی طرف) رنگاہ کرنے والوں کے لئے۔
- ۱۰۷۔ ملتزم (در کعبہ اور کن حجر اسود کے درمیان) کے نزدیک اپنے ان گناہوں کا اعتراف کرو جو تمہیں یاد ہیں اور جو گناہ تم فراموش کر چکے ہواؤں کے متعلق کہو: مَا حَفَظْتُهُ عَلِيَّاً حَفَظْتُكَ وَنَسِيَّاً فَاغْفِرْهُ لَنَا۔ ”(ایے خدا!) تیرے پاس بانوں نے ہمارے جن گناہوں کو محفوظ کیا ہے اور ہم انہیں فراموش کر چکے ہیں ان کو معاف کر دئے“ اس لئے کہ جو شخص اس مقام پر اپنے گناہ کا اعتراف کرتا ہے، اسے شمار کرتا ہے اور اس کا ذکر کر کے اللہ سے اس کی مغفرت چاہتا ہے تو اللہ عز وجل پر یہ حق عائد ہوتا ہے کہ وہ اس کو بخشن دے۔
- ۱۰۸۔ مصیبت نازل ہونے سے پہلے نما کا اقدام کرو۔
- ۱۰۹۔ آسمان کے دروازے پانچ و قوتوں میں کھولے جاتے ہیں: بارش برنسے، مجاز آرائی، اذان، قرآن کی تلاوت، زوال نیس اور طلوع فخر کے موقعوں پر۔
- ۱۱۰۔ تم میں سے جو شخص میت کو غسل دے اسے چاہئے کہ وہ اسے کفن پہنانے کے بعد غسل کرے، کفن کو خوبصورت دو اور نہیں تم اپنے میتوں پر کافرے علاوہ کوئی خوبیوں کا اس لئے کمیت خرم کی قائم مقام ہے۔
- ۱۱۱۔ اپنے اہل خانہ کو میتوں کے پاس اچھی باتیں کرنے کا حکم دو اس لئے کہ جس وقت حضرت فاطمہ بنت محمدؐ کے والد بزرگوار کا انتقال ہوا اور اس وقت نبی ہاشمؐ کی تمام بڑیوں نے ان کا با تھنہ بنا لیا تو آپ سلام اللہ علیہا نے فرمایا: ”گریہ و زاری کو چھوڑو، بلکہ تم پر دعا کرنا لازم ہے۔“
- ۱۱۲۔ اپنے مرنے والوں کی زیارت کرو کہ وہ تمہارے زیارت کرنے پر خوش ہو جاتے ہیں اور انسان کو اپنے ماں باپ کی قبر کے پاس ان کے لئے ذمہ کرنے کے بعد اپنی حاجت طلب کرنی چاہئے۔
- ۱۱۳۔ مسلمان اپنے مسلمان بھائی کا آئینہ ہوتا ہے، لہذا اگر تم دیکھو کہ تمہارا بھائی کوئی لغزش یا خطا کر رہا ہے تو تم لوگ اس کے خلاف نہ ہو جانا، بلکہ اس کے لئے اس کے بھیسے ہو جاؤ اور اس کی رہنمائی کرتے ہوئے اس کو تصحیح کرو اور اس کے ساتھ ہرگز می سے بیش آوا!

۱۱۶۔ اختلاف سے پرہیز کرو کہ تم لوگوں و پر اگنہ کر دے گا!

۱۱۷۔ تم پر حج لازم ہے تاکہ قریب ہو جاؤ اور تمہیں اجر دیا جائے۔

۱۱۸۔ تم میں سے جو شخص کسی سواری پر سفر کرتے چاہتے ہیں کہ پڑاک کے وقت پہلے اسے چاروں طبقے اور سیراب کرے۔ ۱۱۹

چوپاپیوں کے چھروں پر متارو کیا اپنے پروردگار کی حمد کی تسبیح کرتے ہیں۔

۱۲۰۔ تم میں سے جو شخص دوران غیر راستہ بھٹک جائے اور اسے اپنی جان کا خوف ہو تو اسے کہنا چاہتے ہیں ”یا صالح اغثشی“ اس لئے

کہ تمہارے جن بھائیوں میں ایک ایسا ہو جس کا نام صالح ہے جو شہروں میں تمہاری خاطر سیاحت کرتا رہتا ہے اور جب وہ تمہاری آواز منتابے تو اس کا جواب دیتا ہے اور تم میں سے راستہ بھٹک جانے والوں کی رہنمائی کرتا ہے اور اس کی سواری کو روک لیتا ہے۔

۱۲۱۔ اسی طرح اگر تم میں سے کسی کو شیر سے اپنی جان کا یا اپنی بھیڑ کبریوں کو خطرہ ہو تو اسے چاہئے کہ ان پر ایک خط کھینچ دے اور کہے

”اللَّهُمَّ رَبِّ الْأَنْبِيَاٰ وَالْأَجْبَرِ وَرَبِّ الْجَنَّاتِ وَرَبِّ الْأَرْضِ إِنِّي مُسْتَأْنِدٌ إِلَيْكَ إِنِّي أَخْفَطُ عَنِّي مِنْ فِيْكَ“ اے اللہ جو دنیا میں اور اس گھرے کنویں کا پروردگار ہے اور بہر بنو خوارثیر کا (بھی) پروردگار ہے تو یہری حفاظت فرم اور میری بھیڑ کبریوں کی بھی تو حفاظت فرم!

۱۲۲۔ تم میں سے جو شخص کو بچوں کا خوف ہو اے ان آیات کو پڑھنا چاہئے سلام علی نوح فی العالمین إنما كذلك نجزی المحسینین إله من عبادنا المؤمنین نوچ پر تمام عالموں میں سلام ہو؛ بے شک ہم نیکوکاروں کو اسی طرح بدلا دیا کرتے ہیں بلاشبہ (نوح) ہمارے مومن بندوں میں سے تھے۔ (سورہ صافات آیت ۸۲)

۱۲۳۔ تم میں سے جس شخص کو خرق ہونے کا خوف ہو اسے یہ پڑھنا چاہئے بسم الله مجروبها و مرسیهمہ ان ربی لغفور رحیم ☆ (سورہ بود آیت ۲۱) بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ وَمَا قَدْرُوا اللَّهُ حَقْ قَدْرُهِ وَالْأَرْضُ جَمِيعاً قُبْضَتُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ

وَالْمَسْمُوتُ مَطْبُوِيَاتٍ بِمِيقَاتِهِ بِسِحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يَشَرُّكُونَ ☆ (سورہ زمر آیت ۲۷) اللہ کے نام سے اس (کشتی) کا بہاؤ اور بُشراۃ بے بلاشبہ میرا پانے والا ہی بہت مغفرت کرنے والا اور حرم کرنے والا ہے ☆ اللہ کے نام سے کہ جو مالک مطلق اور صاحب قوت ہے بلا ان لوگوں نے خدا کی کما حقہ قد نہیں کی حالانکہ قیامت کے دن ساری زمین اس کے قبضہ میں ہو گئی اور سارے آسمان (گویا) اس کے دامنے با تھیں میں پیٹ دیئے جائیں گے؛ وہ پاک و برتر ہے (ہر) اس چیز سے کہ جسے وہ لوگ اس کا شریک گردانے ہیں۔

۱۲۴۔ ساتویں دن اپنی اولاد کا عقیقت کرو اور اس کے بالوں کے وزن کے مطابق کسی مسلمان کو چاندنی صدق کرو کہ اسی طرح رسول خدا نے حضرات حسن و حسین اور اپنی دیگر اولادوں کے ساتھ کیا تھا۔

۱۲۵۔ جب تم سائل کو کوئی پیش دو تو اس سے اپنے لئے ڈعا کرنے کی درخواست کرو اس لئے کہ تمہارے حق میں یہ دعاء مقبول ہے جبکہ اس کے اپنے حق میں کی گئی اس کی دعاء مقبول نہیں اس لئے کہ یہ لوگ جھوٹ بولتے ہیں۔

۱۲۶۔ جس ہاتھ نے سائل کو دیا ہے اس کو بوس دو اس لئے کہ سائل کے ہاتھ میں جانے سے پہلے اے اللہ عز و جل لیتا ہے جس طرح کہ اللہ عز و جل فرماتا ہے: الْمَ تَعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ هُوَ يَقْبِلُ التَّوْبَةَ عَنِ عِبَادِهِ وَيَأْخُذُ الصَّدَقَاتِ۔ کیا ان لوگوں نے اتنا (بھی) نہ جانا کہ یقیناً خدا ہی اپنے بندوں کی قوبی کرتا ہے اور (وہی) خیر ایسی بھی لیتے ہے۔ (سورہ توبہ آیت ۲۱)

- ۱۲۷۔ رات کے وقت صدقہ دو کمرات کا صدقہ پروردگار محل جلالہ کے غضب کفر و کردیتا ہے۔
- ۱۲۸۔ اپنے کمردار کے ذریعہ اپنی باتوں کو شمار کرو تو سوائے نیک باتوں کے تمہاریں کم کرو گے۔
- ۱۲۹۔ جو اللہ نے تمہیں نصیب کیا ہے اس میں سے خرچ کرو، اس لئے کہ خرچ کرنے والا اللہ کی راہ میں جہاد کرنے والے کے قائم مقام ہے، لہذا جسے والپی کا یقین ہے وہ سخاوت کرتا ہے اور اس کا نفس خرچ کرنے سے کسی لمحہ دریغ نہیں کرتا۔
- ۱۳۰۔ ہے (پہلے) کسی بات کا یقین: ہوا و بعد میں شک کرے تو اسے چاہئے کہ اپنے یقین پر مُل کرے، اس لئے کہ شک یقین کو باطل نہیں کرتا۔
- ۱۳۱۔ جھوٹی گواہی مت دو!
- ۱۳۲۔ جس دستِ خوان پر شراب پی جاتی ہو اس پر مت بیٹھو، اس لئے کہ بندہ کوئی معلوم کہ کب اس کا مواخذہ ہو جائے۔
- ۱۳۳۔ تم میں سے جب کوئی کھانا کھانے بیٹھے جیسے کوئی بندہ بیٹھتا ہے، لہذا تم میں سے کوئی شخص بھی ہرگز اپنے ایک پاؤں کو دوسرا پر رکھے اور نہیں چارڑا فوکر بیٹھتے اس لئے کہ اس قسم کی بیٹھک اللہ کو خست ناپسند ہے اور ایسا کرنے والے سے اللہ نفرت کرتا ہے۔
- ۱۳۴۔ پیغمبرون کے عرش نیک وقت نماز اعشاء کے بعد ہے۔ نیز رات کے کھانے کو ترک مت کرو کہ اسے ترک کرنا بدن کو خراب کر دیتا ہے۔
- ۱۳۵۔ ہپ موت کی قیادت کرنے والا ہے!
- ۱۳۶۔ اللہ کا قید خانہ زمین میں ہے کہ اپنے بندوں میں سے جسے چاہے اس میں قید کر دیتا ہے اور یہ گناہوں کو جھاڑ دیتا ہے جس طرح کہ اونٹ کے کوبان سے ٹشمگر نے لگاتا ہے۔
- ۱۳۷۔ کوئی بیماری ایسی نہیں جو اندر وہی نہ ہو سائے زخم اور تپ کے کہ یہ دنلوں حسیم پری وارد ہوتے ہیں۔
- ۱۳۸۔ ہپ کی شدت کو بخشنہ اور خشندے پانی سے توڑا اس لئے کہ اس کی حرارت جہنم کی پیش کا حصہ ہے۔
- ۱۳۹۔ جب تک مرد صحبت پر غالب نہ آ جائے مسلمان شخص اس کی وہ انبیاء کرتا۔
- ۱۴۰۔ دعا تقدیر کے حتمی فیصلے کو نالہ دیتی ہے لہذا ذعا کو اپنا ہتھیار بنا لوا
- ۱۴۱۔ طہارت کے بعد وہ مودوں نیکیاں ہے، لہذا طہارت حاصل کرو!
- ۱۴۲۔ سُستی اور کامل سے دور ہو، اس لئے کہ جو شخص سُستی سے کام لیتا ہے وہ اللہ عزوجل کا حق ادا نہیں کرتا۔
- ۱۴۳۔ جس رنج کی نو سے اذیت ہوتی ہے اس سے پانی کے ذریعہ پاک صاف ہو جاوے۔
- ۱۴۴۔ خود اپنی رعایت کرو کہ اللہ تعالیٰ اپنے بندوں کے اس میں کبیل سے نفرت کرتا ہے جو ان کے ہمنشین کو کرب سے کراہیے پر مجرور کرو۔
- ۱۴۵۔ دوران نماز مردا پی ڈاٹھی سے کھلتا ہے اور نہیں کسی ایسی چیز سے جو اس کی توجہ نماز سے ہٹا دے۔
- ۱۴۶۔ قبل اس سے کرم کسی اور کام میں مشغول ہو جاؤ عمل خیر کی جانب تیزی سے اللہ امکر!

- ۱۴۷۔ مومن کا نفس اس کی وجہ سے رنج میں بستا رہتا ہے جبکہ لوگ اس سے راحت میں ہوتے ہیں!
- ۱۴۸۔ تمہارا ہر کلام ذکر خدا عنوان و حمل ہونا چاہئے۔
- ۱۴۹۔ گناہوں سے دور ہو، کیونکہ جب بندوں کی گناہ کا رنگ کرتا ہے تو اس کا رزق روک لیا جاتا ہے!
- ۱۵۰۔ اپنے مریضوں کی دوافیں اتوں سے کرو!
- ۱۵۱۔ اپنے اموال کو زکوٰۃ کے ذریعہ محفوظ کرلو!
- ۱۵۲۔ نماز ہر پر بیز گار کے لئے تقریب کا دلیل ہے۔
- ۱۵۳۔ حجج بر کمزور کا جہاد ہے۔
- ۱۵۴۔ عورت کا جہاد اچھی شوہرداری ہے۔
- ۱۵۵۔ سُنگدشتی ہی سب سے بڑی موت ہے!
- ۱۵۶۔ اہل و عیال کا تمہارا بھی ایک ثروتمندی ہے!
- ۱۵۷۔ اندازہ گیری (Planning) آدمی زندگی ہے!
- ۱۵۸۔ غم و اندواد آدھا بورڈ ہاپا ہے!
- ۱۵۹۔ میانہ روزی سے کام لینے والا شخصی تقدیمت نہیں ہوتا!
- ۱۶۰۔ مشورہ طلب کرنے والا بھی بلکہ نہیں ہوتا!
- ۱۶۱۔ صاحب حسب یاد بیدار شخص کے علاوہ کسی کے ساتھ نہیں کرنے میں بھلائی نہیں!
- ۱۶۲۔ ہر چیز کا شروع ہوتا ہے اور نیک کا شروع اس میں بھلائی کرتا ہے!
- ۱۶۳۔ جس شخص کو وہ اپنی کالیقین ہوتا ہے وہ داد دو بخش سے دریغ نہیں کرتا۔
- ۱۶۴۔ جو شخص مصیبت کے وقت اپنے با تھوک کو اپنی رانوں پر مارتا ہے اس کا اجر ضائع ہو جاتا ہے!
- ۱۶۵۔ کسی شخص کا سب سے افضل عمل اللذعن و حمل کی جانب سے کشادگی کا انتظار کرتا ہے!
- ۱۶۶۔ جو شخص اپنے والدین کو رنجیدہ کر دے وہ عاقب ہو جاتا ہے!
- ۱۶۷۔ رزق کو صدقہ کے ذریعہ نازل کرواؤ!
- ۱۶۸۔ بلاوں کے نازل ہونے سے پہلے انہیں دعا کے ذریعہ اپنے آپ سے ڈور کر دو! پس اس ذات کی قیمت جس نے دانہ کو بیٹھا فتح کیا اور گلوق کو پیدا کیا بلا مومن کا رُخ چوٹی کے اوپر سے اس کی بیچائی کی طرف آنے والے گھوڑوں کی رفتار یا وزن کی پیچھے والے گھوڑوں کی دوڑ سے بھی تیز تر کرتی ہے!
- ۱۶۹۔ اللہ تعالیٰ سے بلاوں کی بختی سے عافیت طلب کرو، اس لئے کر خخت بلا کیسی انسان کے دین کو زوال کر دیتی ہیں!
- ۱۷۰۔ خوش بخت وہ ہے جسے کسی امر نے صحیح کی تو اس نے عجبت حاصل کر لی!

- ۱۷۱۔ اپنے نفس کو اخلاقِ حسن کی ریاضت کرو، اس لئے کہ مسلمان بندہ اپنے حسن خلق کی وجہ سے ایک عبادت گزار روز دار کے درجہ پر فائز ہو جاتا ہے!
- ۱۷۲۔ جو شخص یہ جانتے ہوئے کہ شراب حرام ہے اُسے پی لے تو اللہ سے خبال کا کچھ (دوزخیوں کا پیپ اور خون) پائے گا اُبُرچاں کی بخشش ہو چکی ہوا!
- ۱۷۳۔ معصیت کے لئے نذر نہیں ہوتی اور نہ ہی قطعِ حرمی کے لئے کوئی قسم قابلِ اعتبار ہوتی ہے!
- ۱۷۴۔ بغیر عمل کے پکارنے والا ایسا ہے جیسے بغیر کمان کے تیر!
- ۱۷۵۔ مسلمان عورت کو اپنے شوہر کی خاطر خوبصورگانی چاہئے۔
- ۱۷۶۔ اپنے مال کی حفاظت کی خاطر قس کیا جانے والا شہید ہے!
- ۱۷۷۔ جس کے ساتھ غمین کیا گیا ہو وہ قابلِ اعریف ہے اور نہ ہی اُسے کوئی شواب حاصل ہوگا!
- ۱۷۸۔ باپ کے ہوتے ہوئے بیوی کی قسم اور شوہر کے ہوتے ہوئے بیوی کی قسم قابلِ اعتبار نہیں!
- ۱۷۹۔ دن سے لے کر رات تک خاموشی کی کوئی اہمیت نہیں سوائے اس کے کہ ایسا کرنا ذکرِ خدا عزوجل کی وجہ سے ہو۔
- ۱۸۰۔ بھرت کے بعد یہاں تک عرب ہیں بنا چاہئے اور فتحِ مکہ کے بعد کوئی بھرت نہیں!
- ۱۸۱۔ تجارتیں کاپنا و کہ ان میں لوگوں سے بے نیاز کی سے نیز اللہ عزوجل میں پیشہ و رکود و سرتختی ہے!
- ۱۸۲۔ اللہ عزوجل کے نزدیک نماز سے افضل کوئی عمل نہیں، لہذا ایسا ہر گز مت ہونے دینا کہ دنیوی امور تجسس نماز کے اوقات سے غافل کر دیں، اس لئے کہ اللہ عزوجل نے کچھ قوموں کی مذمت کی ہے، لہذا فرماتا ہے: الذین هم عن صلاتِہم ساہوں۔ یعنی یہ لوگ غافل تھے اور انہوں نے نماز کے اوقات کو سیک جاتا۔ (سورہ ناماعون۔ آیت ۷)
- ۱۸۳۔ جان لو کہ تمہارے نیکو کارڈمن باہم دکھاؤ کرتے ہیں، لیکن اللہ عزوجل نہیں توفیق دیتا ہے اور نہ ہی سوائے ان کے خالص عمل کے کوئی شے قول کرتا ہے۔
- ۱۸۴۔ نیکی بھی یوسیدہ نہیں ہوتی اور گناہ کبھی فراموش نہیں کیا جاتا نیزِ خدائے جلیل ان لوگوں کے ہمراہ ہے جو تم کی اختیار کرتے ہیں اور جو لوگ نیکو کارڈ رہیں۔
- ۱۸۵۔ مومن اپنے بھائی کو دھوکہ نہیں دیتا، اس سے خیانت نہیں کرتا، اس کا ساتھ نہیں چھوڑتا، اس پر تہمت نہیں لگاتا اور نیز نہیں کہتا کہ ”میں تم سے بیزار ہوں“۔
- ۱۸۶۔ اپنے بھائی کے لئے دشیزہ تلاش کرو اگر دشیزہ نہیں مل سکتے تو اس سے عذرخواہی کرلو!
- ۱۸۷۔ کسی پہاڑ کو اس کی جز سے گرا دینے کی مشت کرنا آسان تر ہے بلکہ کسی ایسی سلطنت کو با تھہ سے دے دینا جس کی مقررہ مدت ختم نہیں ہوئی، پس اللہ سے مد طلب کرو اور صبر سے کام لو کہ اتنا اپنے جس بندہ کو چاہے زمین کا وارث بنادیتا ہے اور عاقبت تو پر بیزگاروں کے لئے ہے۔

- ۱۸۸۔ وقت سے پہلے کسی چیز کے بارے میں غسلت سے کام مت لو کر مبادا پیمان ہو جاؤ!
- ۱۸۹۔ مت (ایک نسخہ میں ہے آزو) کو طویل مت جانو کر تم خست دل ہو جاؤ گے!
- ۱۹۰۔ اپنے کمزوروں کی دشمنی کرو اور ان پر صبر بانی کے ذریعہ اللہ عزوجل کی رحمت طلب کرو۔
- ۱۹۱۔ کسی مسلمان کی غیبت سے پر بیز کرو اس لئے کہ مسلمان اپنے بھائی کی غیبت نہیں کرتا جبکہ اللہ عزوجل نے اس سے منع فرمایا ہے: ولا یغت ببعضکم بعضاً نیحاب أحد کم آن یا اکل لحم أخيه مینا۔ اور تم میں سے کوئی کسی کی غیبت نہ کرے، کیا تم میں سے کوئی اس بات کو پسند کرتا ہے کہ وہ اپنے مرد بھائی کا گوشت کھائے؟! (سورہ حجراۃ۔ آیت ۱۲)
- ۱۹۲۔ دوران نماز ایک مسلمان اپنے دنوں ہاتھوں کو بجا نہیں کرتا در حالیکہ وہ اللہ عزوجل کے سامنے کھڑا ہو، (کیونکہ اس طرح) وہ کفار یعنی جوں سے مشاہدہ رہتا ہے۔
- ۱۹۳۔ تم میں سے ہر ایک کو کھانا کھاتے وقت اس طرح میٹھنا چاہئے جیسے کوئی بندہ بیٹھتا ہے، زمین پر کھانا کھاؤ اور کھڑتے رہ کر پانی مستوجہ!
- ۱۹۴۔ اگر دوران نماز کوئی (سوڈی) جانور سے دوچار ہو جائے تو اسے چاہئے کہ اس کو (مارکر) فن کر دے اور اس پر تھوک دے یا فراغت ہونے تک اسے اپنے کپڑے میں لپیٹ لے۔
- ۱۹۵۔ (دوران نماز) کسی اور جانب اس طرح متوجہ ہو جانا کہ نماز کی صورت برقرار رہے نماز کو باطل کر دیتا ہے۔ نیز اس طرح کرنے والے کو چاہئے کہ وہ اذان اور نکیر سے ابتداء کرے۔
- ۱۹۶۔ جو شخص سورج کے طلوع ہونے سے قبل گیارہ مرتبہ قل ہو اللہ احد پڑھے، اسی طرح انا انزلناہ اور اسی طرح آیت الکرسی تو اس نے اپنے مال کو (ہر قسم کے) خطرہ سے محفوظ کر لیا۔
- ۱۹۷۔ جو شخص سورج کے طلوع ہونے سے پہلے قل ہو اللہ احد اور انا انزلناہ پڑھے وہ اس دن کوئی گناہ نہیں کرے گا خواہ اعلیٰ کوشش کرتا رہے!
- ۱۹۸۔ دین میں بکریوی اور لوگوں کے تسلط سے اللہ کی پناہ مانگو!
- ۱۹۹۔ جس شخص نے ہم سے منہ پھیر لیا وہ بلاک ہو گیا!
- ۲۰۰۔ کپڑا اور چڑھالیدن اس کی طہارت کا سبب ہے۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے: وَثِيَابُكَ فَطَهِرْ. اور پھر اپنے کپڑوں کو پاک رکھو! (سورہ مدثر۔ آیت ۳) یعنی اور پچھڑا ہو۔
- ۲۰۱۔ شہد چانداہ بیماری سے شفایہ ہے۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے: يَخْرُجُ مِنْ بَطْوَنِهَا شَرَابٌ مُخْتَلِفٌ لَّوْاْنَهُ فِيهِ شَفَاءٌ لِلنَّاسِ. اُن (مکھیوں) کے پیٹ سے ایک پینی کی چیز لکھتی ہے (شہد) جس کے غلظت رنگ ہوتے ہیں کہ اس میں لوگوں کے لئے شفایہ ہے۔ (سورہ نحل۔ آیت ۹۶) (البته) یہ تلاوت قرآن کے ہمراہ ہے۔
- ۲۰۲۔ کندر کا چیبا بلغم کو دوڑ کرتا ہے۔

- ۲۰۳۔ اپنے کھانے کی ابتدائیک سے کرو، چنانچہ اگر لوگ یہ جان جاتے کہ نیک میں کیا (خوبیاں) ہیں تو وہ اس کو مجرم بترتیب پر (بھی) ترجیح دیتے؛ جو شخص اپنے کھانے کی ابتدائیک سے کرتا ہے اس سے ستر بیار یا اور وہ جیزیں دو جو جاتی ہیں جنہیں سوائے اللہ عزوجل کے کوئی نہیں جانتا۔
- ۲۰۴۔ گرمی کے موسم میں تپ زدہ پر بخندنا پانی گراہ کہ یہاں کی پیش کو خاموش کر دے گا۔
- ۲۰۵۔ ہر ماہ تین دن روزہ رکھو کہ یہ صوم دہر کے برابر ہے اور ہم دو جمعرات اور ان کے بیچ بدھ کے دن روزہ رکھتے ہیں اس لئے اللہ عزوجل نے جہنم کو بدھ کے دن خلق کیا تھا۔
- ۲۰۶۔ جب تم میں سے کوئی شخص کس کام کا ارادہ کرے تو اسے جمعرات کے دن صحیح سوریے اس کی طلب میں نکلا جائے اس لئے کہ رسول خدا نے فرمایا: ”اے میرے اللہ، میری امت کے لئے جمعرات کی صحیح مبارک قرار دے۔“ اسی طرح اپنے گھر سے نکلتے وقت آں عمران کی آخری چند آیات، آیت انگریزی، اندازناواہ اور سورہ حمد کی قرأت کرنی چاہئے اس لئے کہ ان میں دنیا اور آخرت کی حاجت روانیاں ہیں۔
- ۲۰۷۔ تم پر مونٹے پیرے پہننا لازم ہے اس لئے کہ جو شخص باریک بس پہنتا ہے اس کا دین (بھی) باریک ہوتا ہے۔
- ۲۰۸۔ تم میں سے کوئی بھی اپنے پروردگار جلالہ کے سامنے ایسی حالت میں نہ کھڑا ہو کہ اس کے بدن پر ایسا بس ہو جاس کے بدن کی نمائش کرے۔
- ۲۰۹۔ اللہ عزوجل سے توبہ کرو اور اس کی محبت (کے دائرہ) میں داخل ہو جاؤ اس لئے کہ اللہ عزوجل توبہ کرنے والوں سے محبت کرتا ہے ورود پاکیزہ لوگوں سے (بھی) محبت کرتا ہے۔ نیز موسیں اکثر توبہ کرتا رہتا ہے۔
- ۲۱۰۔ جب کوئی مومن اپنے بھائی سے ”آف!“ کہتا ہے تو ان دونوں کے مابین استوار رشتہ نوٹ جاتا ہے اور جب اس سے یہ کہا جاتا ہے کہ ”تم کافر ہو!“ تو ان دونوں میں سے ایک کافر ہو جاتا ہے۔ نیز جب اس پر تہمت الگائی جاتی ہے تو اس کا اسلام ایسے زائل ہو جاتا ہے جیسے نیک پانی میں حل ہو جاتا ہے۔
- ۲۱۱۔ جو شخص توبہ کرنا چاہے اس کے لئے اس کا دروازہ کھلا ہو اے، لبذا اللہ سے توبہ کرو (البتہ) توبہ نصوح کہ شاید تمہارا پروردگار تھا میر برائیوں کا جہر ان کر دے۔
- ۲۱۲۔ جب تم وعدہ کرو تو اپنے وعدہ کو پورا کرو۔
- ۲۱۳۔ کسی نعمت یا زندگی کی رونق کو زوال نہیں آتا مگر ان گناہوں کے سبب جن کے وہ لوگ مرتب ہوتے ہیں۔ یقیناً اسدا پنے بندوں پر ظلم کرنے والا نہیں۔ نیز اگر یہ لوگ دعا اور (خدا کی طرف) رجوع کے ذریعہ سبقت کرتے تو کوئی بلا نازل نہ ہوتی اور جب خدائی انعام نازل ہو گیا اور ان سے نعمت چھپیں لی گئی اگر اس وقت وہ بچے دل سے اللہ عزوجل کی پناہ لیتے اور انہیں سبک نہ جانتے اور نہ ہی زیادتی کرتے تو اللہ ان کے تمام بگڑے امور کی اصلاح فرمادیا اور ان کی تینکی انہیں بوڑا دیتا۔
- ۲۱۴۔ جب کسی پرستگی وارد ہو تو اسے اپنے پروردگار سے شکایت کرنی چاہئے کہ جس کے ہاتھ میں تمام امور کی چایاں ہیں اور ان کی تدبیر بھی۔

۲۱۵۔ ہر شخص میں ایک تہائی تکبیر ہوتا ہے اور بد فای اور بے جا آرزو بھی، لہذا جب تم میں سے کوئی بد شگون خیال کرے تو اس کی پروا نہیں کرنی چاہئے بلکہ اللہ عز و جل کا ذکر کرنا چاہئے۔ اسی طرح جب تکبیر کا خوف ہوتا ہے نامہ اور خام کے ساتھ کھانا کھالینا چاہئے اور گو سندرہ دوڑ دوڑ لیما چاہئے۔ نیز بے جا آرزو کے موقع پر اللہ عز و جل سے سوال کرنا چاہئے اور اس کی جانب متوجہ ہونا چاہئے، البتہ گناہ کے ذریعہ اس سے جھگڑا مت کرو!

۲۱۶۔ لوگوں سے ان کی معرفت کے مطابق میل جوں رکھو اور جس بات کے وہ منکر ہیں اس سلسلہ میں نہیں چھوڑ دو اور انہیں اپنی اور ہماری بات مانے پر مجبور مرت کرو، اس لئے کہ ہمارا معاملہ بہت سخت اور ناقابل برداشت ہے کہ اسے کسی مقرب فرشتہ، نبی مرسل اور ایسے بندہ کے علاوہ کوئی برداشت نہیں کر سکتا جس کے دل کو اللہ نے ایمان کے لئے آزمایا ہو۔

۲۱۷۔ جب تم میں سے کسی کو شیطان و سوسے میں ڈال دے تو اسے چاہئے کہ اللہ تعالیٰ کی پناہ طلب کرے اور کہے "آمُتْ بِاللَّهِ وَبِرَسُولِهِ مُخْلِصًا لِّلَّهِ الدِّينِ"۔

۲۱۸۔ جب اللہ کسی موکل کو یا باس پہنانے تو اسے چاہئے کہ وضو کر کے درکعت نماز پڑھے کہ جس میں سورہ حمد، آیت الکری، قل ہو ایضاً احمد اور انا از لیواہ کی قرأت کرے اور اس اللہ کی حمد بجالائے جس نے اس کی شرمگاہ ڈھانپی اور لوگوں میں اس کو زینت بخشی۔ نیز لا حول ولا قوة الا بالله العلي العظيم بکثرت پڑھو تو اس (باس) میں کوئی گناہ نہیں ہوگا اور اس کے ہر ریشمہ کے عوش ایک فرشتہ اس کی تقدیس بیان کرے گا، اس کے لئے مغفرت طلب کرے گا اور اس پر حرم کی درخواست کرے گا۔

۲۱۹۔ آپس کی بدگمانی کو نظر انداز کر دو اس لئے کہ اللہ نے اس سے منع فرمایا ہے۔

۲۲۰۔ میں حوض کو ثر پر رسول خدا، اپنی عترت اور دونوں سبط کے ساتھ ہوؤں گا، لہذا جو شخص ہمارے ساتھ رہنا چاہے اسے ہمارے قول کو تسلیم کرنا ہوگا اور ہمارے نقش قدم پر چلانا ہوگا۔

۲۲۱۔ ہر بدبیت کے لئے ایک نجیب ہے اور ہمارے لئے اور ہم سے مودت رکھنے والوں کے لئے خفاقت ہے تو تم لوگ ہم سے حوض کو ثر پر ملاقات کرنے میں ایک دوسرے سے رشک کرو کہ ہم اپنے شمنوں کو وہاں سے دھنکار دیں گے اور اپنے مجبوں اور دوستوں کو اس سے سیراب کریں گے؛ جو شخص اس میں سے ایک گھونٹ پیٹے گا وہ اس کے بعد کبھی پیاسا نہیں ہوگا۔ ہمارے حوض میں دو ٹھاٹ ہیں جو جنت سے جاری ہوتے ہیں کہ ان میں سے ایک شنسیم اور دوسرا معین ہے کہ ان کے کنارے زعفران کے ہیں اور لونو اور یاقوت کے شگریزے ہیں کہبی کوثر ہے۔

۲۲۲۔ تمام امور اللہ کے دست قدرت میں ہیں نہ کہ بندوں کے دست قدرت میں، اس لئے کہ اگر بندوں کے اختیار میں ہوتے تو وہ ہم پر کسی کو ترجیح نہ دیتے مگر اللہ جسے چاہے اپنی رحمت سے مخصوص کر دیتا ہے، تو تم لوگ اس بات پر انقدر کی حمد بجالا و کی اس نے اپنی برگترین نعمت سے تم کو نوازا، حلال زادگی جیسی نعمت۔

۲۲۳۔ قیامت کے دن ہر آنکھ روئے گی اور ہر آنکھے خواب گی مگر وہ آنکھے اللہ نے اپنی کرامت سے نوازا ہے اور وہ امام حسین اور آل محمد کے ساتھ زیادتی پر گریز کرتی ہے۔

۲۲۴۔ بخدا ہمارے شیعہ شہری کے قائم مقام ہیں کہ اگر لوگ یہ جان جائیں کہ اس (شہری کھص) کے پیٹ میں کیا ہے تو اس کو

نکال کر کھا جائیں!

۲۲۵۔ جو شخص کھانے پر بیٹھا ہواں کے کام مت لو یہاں تک کہ وہ فارغ ہو جائے اور اسی طرح پا خانہ کرتے وقت یہاں تک کہ وہ رفع حاجت سے فارغ ہو جائے۔

۲۲۶۔ جب تم میں سے کوئی شخص نیند سے بیدار ہو جائے تو کہے لا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ الْحَلِيمُ الْكَرِيمُ، وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ، سُبْحَانَ رَبِّ النَّبِيِّنَ وَآلِهِ الْمُرْسَلِينَ، وَرَبِّ السَّمَاوَاتِ وَمَا فِيهَا، وَرَبِّ الْأَرْضِينَ وَمَا فِيهِنَّ وَرَبِّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ وَالْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ۔ (نبیس ہے کوئی معبود بجز اللہ کے کہ جو بزرگ دار صاحب کرم ہے، اور وہی ہر شے پر قادر ہے، پاک ہے تمام انبیاء اور ان فرستادہ (انبیاء) کی آل کا پالنے والا، اور آسمانوں اور ان میں موجود ہر شے کا پالنے والا، اور تمام زمینوں اور ان میں موجود چیزوں کا پالنے والا اور عرش عظیم کا پروردگار! نیز تمام تعریفیں اللہ ہی کے لئے مزاوار ہیں جو تمام جہانوں کا پالنے والا ہے) اور جب نیند سے اُنھوں نے تو کھڑے ہونے سے پہلے کہے حسْبِيَ اللَّهُ حسْبِيَ الرَّبُّ مِنِ الْعِبَادِ، حسْبِيَ اللَّهُ الَّذِي هُوَ حسْبِيُّ مُنْذُ خُلُقٍ، حسْبِيَ اللَّهُ وَنَعَمُ الْوَكِيلُ (میرے لئے اللہ کافی ہے، بندوں کو چھوڑ کر میرے لئے پروردگار کافی ہے، کافی ہے میرے لئے اللہ کرو ہی ہے جو میرے وجود کے روز اُول سے میرے لئے کافی رہا، کافی ہے میرے لئے اللہ اور وہ کتنا اچھا کار ساز ہے)۔

۲۲۷۔ جب تم میں سے کوئی رات کو کھڑا ہو تو اسے آسمان کی اطراف میں نگاہ کر کے ان فی خلق السموات والأرض سے لے کر انک لا تخلف الميعاد (سورہ آں عمران۔ آیت ۱۹۰ تا ۱۹۵) تک تلاوت کرنی چاہئے۔

۲۲۸۔ زم زم کے کنوں میں جھانکنے سے یہاری دور ہوتی ہے لہذا اس کے اس حصہ کا پانی بیوی جو رکن حجر اسود کے پیچھے ہے، اس لئے کہ حجر اسود کے نیچے جنت کی چار نہریں ہتھی ہیں: فرات، نیل، سیحان اور جیحان کے یہ دو نوں (بھی) نہریں ہیں۔

۲۲۹۔ کسی مومن (ایک نجی میں ہے مسلمان) کو ایسے شخص کی رکاب میں جبار کے لئے نہیں لکھنا چاہئے جس کی حاکیت اس کے لئے قابل اطمینان نہیں اور نہ ہی وہ مال غنیمت کے بارے میں اللہ کا کوئی حکم نافذ کرتا ہے، کیونکہ اگر اس حالت میں وہ مر گیا تو ہمارے حقوق کو روک لینے اور ہمارا خون بھانے میں وہ ہمارے دشمن کا مددگار ثابت ہو گا اور اس کی موت جاہلیت کی موت ہو گی۔

۲۳۰۔ ہم الہیت کا ذکر پروردگار عز و جل کی خوشنودی سے شفایہ۔

۲۳۱۔ ہماری محبت کا ذکر پروردگار عز و جل کی خوشنودی ہے۔

۲۳۲۔ ہمارے حکم کو تسلیم کرنے والا کل (روز قیامت) ہمارے ساتھ قدس کے احاطی میں ہو گا۔

۲۳۳۔ ہمارے امر کا منتظر اللہ کی راہ میں اپنا خون بھانے والے کی نافذ ہے۔

۲۳۴۔ جو شخص ہمارے ساتھ ہنگ میں شریک ہو یا ہمارے نالہ و فریاد کو سنے مگر ہماری مدنہ کرے تو اللہ اس کو دونوں زخروں (اظہار منہ مراد ہے) کے مل جہنم میں گرا دے گا۔

۲۳۵۔ جب لوگوں پر زیادتی ہو اسی پر راستے نگ ہو جائیں تو ہم مدد اور فریاد ری کے باب ہیں اور ہم ہی باب طے ہیں جو باب مسلم (ایک نجی میں ہے سلامتی کا باب) ہے کہ جو اس میں داخل ہو جائے تو نجات یافتہ ہو اور جو اس سے منہ مسٹر لے دے بخت گیا۔ ہمارے ذریعہ ہی اللہ

نے آغاز کیا، ہمارے ذریعہ ہی اللہ جو چاہتا ہے مکروہ تباہ ہے، ہمارے ذریعہ ہی ثابت کرتا ہے، اللہ ہمارے وسیلے سے سخت زمانہ کو دور کرتا ہے اور ہماری بدولت ہی پارش برستی ہے تو (خیال رہے کہ) دھوکہ باز تمہیں خدا کے معاملہ میں دھوکہ نہ دیے!

۲۳۶۔ جب سے اللہ عزوجل نے آسمان دروازے بند کر دیے ہیں آسمان نے ایک قنطرہ نہیں بر سایا اور اگر ہمارا قائم قیام کر لیتا تو آسمان اپنے قنطرے بر سادیتا، زمین بنا تاتا باہر نکلتی، لوگوں کے دلوں سے دلیں دور ہو جاتا اور دندے اور چوپائے باہم صلح کر لیتے ہیں تک کہ ایک عورت عراق سے شام تک راہ چلتی تو اس کا ہر قدم بنا تاتا پر پڑتا، اس کے سر پر زینت ہوتی اور اسے کوئی درندہ ہر انسان کرتا اور نہ ہی وہ اس سے ڈرتی۔

۲۳۷۔ اگر تمہیں اس بات کا علم ہو جاتا کہ تمہارے دشمنوں کی جوازیت ناک باتیں تم منتے ہو اس کے عوض تمہارا کیا مقام ہے تو تمہاری آنکھیں ٹھنڈی ہو جاتیں!

۲۳۸۔ جب میں تمہارے درمیان نہ رہوں گا تو میرے بعد تم کو جان کا خطرہ ہو گا اور تم مکروں، دشمنوں، صاحبانِ اقتدار اور اللہ تعالیٰ کے حقوق کو خفیف سمجھنے والوں کے سچھوائے امور کا مشاہدہ کرو گے کہ تم موت کی تھنا کرنے لگو گے مگر جب ایسا وقت آئے تو تم سب مل کر اللہ کی رشی کو مضبوطی سے تھامے رکھنا اور آپ میں تفرقہ مت کرنا نیز صبر، نماز اور تقدیک ادا میں مت چھوڑنا!

۲۳۹۔ اللہ جبار و تعالیٰ اپنے مخلوقوں بندوں سے نفرت کرتا ہے!

۲۴۰۔ حق اور اہل حق سے دست کشی نہ کرو، کیونکہ جس شخص نے ہمارے بد لے کی اور کا انتخاب کیا وہ بلاک ہو گیا، اس سے دنیا فوت ہو گئی اور وہ اس سے باہر نکل گیا!

۲۴۱۔ جب تم میں سے کوئی اپنے گھر میں داخل ہو تو اسے چاہئے کہ اپنے گھر والوں کو سلام کرے یعنی کہ "السلام عليکم" اور اگر اس کے گھر والے نہ ہوں تو کہہ "السلام عليكما من ربنا" اور گھر میں داخل ہو تو وقت قیامی ہو اللہ احمد پڑھے تو اس سے تگدی دو رہوں ہے۔

۲۴۲۔ اپنے بچوں کو نمازِ کھاڑا اور جب وہ آخر سال کے ہو جائیں تو اس پر ان کا مواخذہ کرو!

۲۴۳۔ کتوں کے قریب جانے سے باز رہو اس لئے کہ جو شخص کے کوچھوئے اور وہ تر ہو تو اسے دھولیا چاہئے جبکہ اگر خشک ہو تو اپنے کپڑوں پر پانی چھڑ کر کا چاہئے۔

۲۴۴۔ جب تم ہماری کسی ایسی حدیث کو سنو جس کی تمہیں معرفت نہیں ہے تو اسے ہماری جانب لوٹا دو اور اس موقع پر توقف کرو اور تسلیم کرو یہاں تک کہ تم پر حق بات واضح ہو جائے۔

۲۴۵۔ جلد بازی میں ہمارے راز افشا کرنے والے نہ ٹھہر دو!

۲۴۶۔ ہر عالی ہماری طرف لوئے گا اور ہمارے حق میں کوتاہی کرنے والا ہم سے آ ملے گا۔

۲۴۷۔ جو شخص ہم سے متک رہے وہ (حق سے) جالماء اور جو ہمارے علاوہ کسی اور روشن پر چلے وہ غرق ہو گیا۔

۲۴۸۔ ہم سے محبت کرنے والے اللہ عزوجل کی رحمت کی افواج ہیں اور ہم سے غفت کرنے والے غشیب خدا کی افواج!

- ۲۲۹۔ ہمارا راستہ میانہ روئی ہے اور ہمارے حکم میں ہدایت ہے۔
- ۲۵۰۔ پانچ مقامات پر ہوئیں: وتر، جمع، ہر فرض نماز کی پہلی دور کعیتیں، فجر اور مغرب (یعنی بھول جانے پر دوبارہ ادا کرنا چاہئے)۔
- ۲۵۱۔ جب پاک نہ ہو (ایک نجی میں ہے جب تک پاک نہ ہو جائے) کسی بندہ کو قرآن نہیں پڑھنا چاہئے۔
- ۲۵۲۔ اگر تم نماز میں ہوتا ہر سورہ کا حق اُسے ادا کر دو جیسے کوئی اور تجوید۔
- ۲۵۳۔ کوئی شخص دراں نماز اپنی قمیش کو لفٹ کے نیچے دبا کر اپنے کامنے ہے پر نہذارے کی قوم ملوط کے افعال کا حصہ ہے۔
- ۲۵۴۔ اگر کوئی بندہ ایک کپڑے میں اس طرح نماز پڑھے کہ اس کے دونوں گوشے اپنی گردن میں باندھ دے تو اس کی نماز صحیح ہوگی اور اسی طرح اس سیرا ہیں میں بھی نماز جائز ہے جو شخص ہوا دراں میں بٹن لگے ہوں۔
- ۲۵۵۔ کسی شخص کو تصویر پر بجہہ نہیں کرنا چاہئے اور نہ ہی کسی ایسے فرش پر جس پر تصویر ہی ہو۔ البتہ یہ جائز ہے کہ تصویر اس کے دونوں قدموں تلے ہو اس کو کسی ایسی چیز سے ڈھانپ لے جو اس کو چھپا دے۔
- ۲۵۶۔ نماز پڑھتے وقت کسی شخص کو اپنے لباس میں ایسے درہم نہیں رکھنے چاہئیں جن پر تصویر ہی ہو۔ البتہ اگر اسے خوف ہوتا ان درہموں کو پکھے یا کسی لباس میں رکھنا چاہئے اور (ایسے موقع پر) نہیں اپنی کمرہ باندھ لینا چاہئے۔
- ۲۵۷۔ کسی شخص کو گندم یا بتو کے ڈھیر پر بجہہ نہیں کرنا چاہئے اور نہ ہی کسی ایسے رنگ پر جو کھانے کے کام آتا ہو اور نہ ہی روٹی پر۔
- ۲۵۸۔ بسم اللہ الرحمن الرحيم کہنے سے پہلے دعو شروع نہیں کرنا چاہئے۔ جب پانی کو پھوئے تو کہ: اللہمَ اجعلنِي مِنَ التَّوَّابِينَ وَاجْعَلنِي مِنَ الْمُسْتَغْفِرِينَ (ایسے میرے اللہ تو مجھے لوہہ کرنے والوں کے زمرے میں سے قرار دے اور تو مجھے پاک و صاف رہنے والوں میں سے قرار دے!) دھو سے فارغ ہونے کے بعد کہے ”أشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأشهد أن محمداً عبده ورسوله“ کہ ایسا کرنے پر وہ مغفرت کا مستحق قرار پاتا ہے۔
- ۲۵۹۔ جو شخص اللہ کے حق کی معرفت کے ساتھ نماز بجالائے تو اللہ اس کے لئے ہوں کو معاف کر دیتا ہے۔
- ۲۶۰۔ کسی شخص کو واجب نماز کے وقت میں نافلہ نماز نہیں پڑھنی چاہئے سوائے اس کے کوئی مجبوری ہو لیکن اس کے بعد (بھی) اگر اس کے لئے قضا کرنا ممکن ہو تو اس کی قضا کرنی چاہئے کیونکہ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے: الَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلَوةِهِمْ دَائِسُونَ جو لوگ ہمیشہ نماز پڑھتے ہیں (سورہ معارج-آیت ۲۳) الذین يقضون ما فاتهم من الليل بالنهار و ما فاتهم من النهار بالليل۔ کہ جورات کی قضادن میں بجالاتے ہیں اور دون کی قضادن میں۔
- ۲۶۱۔ واجب نماز کے اوقات میں نافلہ نماز کی قضادن ہیں پڑھنی چاہئے؛ ابتداء فرض نماز سے کرو پھر جس نماز کا دل چاہے پڑھو!
- ۲۶۲۔ حرین میں نماز پڑھنا ایک ہزار نماز پڑھنے کے برابر ہے۔
- ۲۶۳۔ حج کے لئے ایک درہم خرچ کرنا ایک ہزار درہم کے برابر ہے۔
- ۲۶۴۔ ہر شخص کو خصوص و خشوع کے ساتھ نماز پڑھنی چاہئے اس لئے کہ جس کا دل اللہ عزوجل کے لئے خصوص و خشوع سے کام لیتا ہے اس کے دیگر اعضا و جوارج بھی خشوع کرتے ہیں۔

۲۶۵۔ نماز کے دوران کسی شے کے ساتھ بازی مت کرو!

۲۶۶۔ نماز جمعہ میں رکوع سے پہلے قوت ہے اور اس کی پہلی رکعت میں سورہ حمد اور سورہ جمعہ پڑھی جائے جبکہ اس کی دوسری رکعت میں سورہ حمد کے ساتھ سورہ منافقون پڑھی جائے۔

۲۶۷۔ ہر دور رکعتوں میں بیٹھ جاؤ یہاں تک کہ تمہارے اعضاء جوارج پر سکون ہو جائیں، اس کے بعد تم کھڑے ہو جاؤ کہ اسی طرح ہم نے (بھی) کیا ہے۔

۲۶۸۔ جب تم میں سے کوئی نماز کے لئے کھڑا ہو جائے تو اسے چاہئے کہ اپنے ہاتھوں کو سینہ کے مقابلہ رکھے اور جب تم میں سے کوئی اندھا جالا کے سامنے کھڑا ہو تو اسے چاہئے کہ اپنے سینہ کو آگے کوکرے اور بالکل سیدھا کھڑے ہو جائے کہ ذرا ختم نہ ہو!

۲۶۹۔ جب تم میں سے کوئی نماز سے فارغ ہو جائے تو اسے چاہئے کہ اپنے ہاتھوں کو آسمان کی جانب بلند کرے اور دعا کا اقدام کرے۔

اس موقع پر عبداللہ بن سبأ نے کہا: اے امیر المؤمنین، کیا اللہ ہر جگہ نہیں پایا جاتا؟!

آپ نے فرمایا: کیوں نہیں!

اس نے کہا: تو پھر وہ بندہ اپنے ہاتھوں کو آسمان کی طرف کیوں اٹھائے؟!

آپ نے فرمایا: کیا تم نے (قرآن میں) ائمہ پڑھا: وَفِي السَّمَاءِ رِزْقٌ كُمْ وَمَا تُوعَدُونَ. اور آسمان میں تم لوگوں کی روزی اور روزہ چیز ہے کہ جس کا تم سے وعدہ کیا جاتا ہے (سورہ ذاریات۔ آیت ۲۲) جبکہ اللہ نے صرف دیہیں سے رزق طلب کرنے کا وعدہ دیا ہے جو اس کا اور اس کے رزق کا مقام ہے اور اللہ نے جس چیز کا وعدہ کیا ہے وہ آسمان ہے!

۲۷۰۔ انسان کو اس وقت تک نماز سے نہیں امتحنا چاہئے جب تک وہ اللہ سے جنت کی درخواست نہ کر لے جہنم سے پناہ نہ مانگ لے اور اس سے یہ درخواست نہ کر لے کہ وہ اسے حرامین نصیب کرے۔

۲۷۱۔ جب تم میں سے کوئی نماز کے لئے قیام کرے تو اسے چاہئے کہ ایک وداع کرنے والے کی مانند نماز پڑھے۔

۲۷۲۔ تبسم نماز کو باطل نہیں کرتا، البتہ قہقہہ نماز کو باطل کر دیتا ہے۔

۲۷۳۔ جب نیند دل سے مخلوط ہو جائے تو غضو واجب ہو جاتا ہے۔

۲۷۴۔ اگر دوران نماز تھماری آنکھم پر غلبہ پالے تو نماز توڑ دو اور سو جاؤ، اس لئے کہ تم نہیں جانتے کہ (اب تم) اپنے حق میں دعا مانگ رہے ہو یا اپنے لئے بدُعاء کر رہے ہو!

۲۷۵۔ جو شخص ہمیں دل سے دوست رکھے، اپنی زبان سے ہماری اعانت کرے اور ہماری رکاب میں ہمارے دشمنوں سے جنگ نہ کرے تو وہ جنت میں ہوگا؛ جو شخص ہمیں دل سے دوست رکھے اور اپنی زبان سے ہماری اعانت کرے مگر ہماری رکاب میں ہمارے دشمنوں سے جنگ نہ کرے تو وہ اس سے نچلے درجہ میں ہوگا اور جو شخص ہمیں دل سے دوست رکھے اور اپنی زبان اور اپنے ہاتھوں سے ہماری اعانت نہ کرے تو وہ جنت میں ان دونوں درجوں سے بھی نچلے درجہ میں ہوگا۔

- ۲۶۶۔ جس شخص کے دل میں ہمارے لئے نفرت ہوا اور وہ اپنی زبان اور اپنے ہاتھوں سے ہمارے خلاف (دوسروں کی) اعانت کرے تو ایسا شخص جہنم میں ہمارے دشمنوں کے ساتھ ہو گا، جس شخص کے دل میں ہمارے لئے نفرت ہوا اور وہ اپنی زبان سے ہمارے خلاف (دوسروں کی) اعانت کرے تو ایسا شخص جہنم میں جائے گا اور جس شخص کے دل میں ہمارے لئے نفرت ہو گرہا اپنی زبان یا اپنے ہاتھوں سے ہمارے خلاف (دوسروں کی) اعانت نہ کرے تو ایسا شخص (بھی) جہنم میں جائے گا۔
- ۲۶۷۔ جنتی لوگ ہماری اور ہمارے شیعوں کے مکانوں کی طرف ایسے دیکھیں گے جیسے انسان ستاروں کی جانب دیکھتا ہے!
- ۲۶۸۔ جب تم آخری تسبیحات سے فارغ ہو جاؤ (ایک نوحیں ہے پڑھلو) تو کہو "سبحان الله الأعلى".
- ۲۶۹۔ جب تم یہ پڑھو: إنَّ اللَّهُ وَمَلَائِكَتَهُ يَصْلُونَ عَلَى النَّبِيِّ تَوْمَنْ بِيْرَ صَلَواتُهُجَوْچَا ہے نماز کی حالت ہو یا کسی اور حالت میں!
- ۲۷۰۔ جسم کا وہ عضو جو سب سے کم شکرا دا کرتا ہے وہ آنکھ ہے، لہذا اس کی ماگ پوری مت کیا کرو کہ مبارادیہ تمہیں اللہ عزوجل کے ذکر سے غافل کر دے!
- ۲۷۱۔ جب تم والیں کی تلاوت کرو تو اس کے آخر میں کہو وَنَحْنُ عَلَى ذِلِكَ مِنَ الشَّاهِدِينَ (اور ہم) اس پر گواہ لوگوں میں شامل ہیں۔
- ۲۷۲۔ جب تم قولوا آمناً کی تلاوت کرو تو کہو آمناً بالله یہاں تک کہ تم مسلمین تک پہنچو۔
- ۲۷۳۔ جب کوئی بندہ آخری تشدید میں بیٹھے ہوئے کہے "أشهَدُ أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، وَأَشَهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ، وَأَنَّ السَّاعَةَ آتِيَةٌ لَا رَيْبَ فِيهَا، وَأَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مِنْ فِي الْقُبُوْرِ" اور اس کے بعد کوئی حدث صادر ہو جائے تو (بھی) اس کی نماز مکمل ہو جائے گی۔
- ۲۷۴۔ اپنے گھر کی جانب راہ چلنے سے شدید راشد کی عبادت کی اور شے سے ہمیں ہو سکتی۔
- ۲۷۵۔ خیر و بھلائی اونٹ کے سامنے گردن میں تلاش کرو جو آدمورفت کرتے ہیں۔
- ۲۷۶۔ اللہ نے زم زم کا نام سقایت رکھا، کیونکہ رسول خدا نے اپنے لئے طائف سے لائی گئی کشمش کے بارے میں یہ حکم صادر فرمایا تھا کہ اس کی چاشنی حوض زم زم میں ڈال دو اس لئے کہ اس کا پانی تنخ ہے، دراصل آپ اس کی تنخی کم کرنا چاہتے تھے۔ لہذا جب نیزد خلک ہو جائے تو پرانی ہو جاتی ہے اس کو مت پینا۔
- ۲۷۷۔ جب کوئی شخص برہنہ ہوتا ہے تو شیطان اس کی جانب نگاہ کرتا ہے اور اس میں طبع کرتا ہے، لہذا اپنے آپ کو پوشیدہ رکھوا۔
- ۲۷۸۔ کسی مرد کو انوں تک اپنا لباس بلند کر کے لوگوں کے ساتھ نہیں بیٹھنا چاہئے!
- ۲۷۹۔ جو شخص کسی ایسی چیز کو تناول کرے جس کی بوادیت کرتی ہو تو اس کو مسجد کے قریب نہیں جانا چاہئے!
- ۲۸۰۔ جب کوئی مرد سجدہ کرے تو اسے چاہئے کہ سجدہ میں اپنے پچھلے حصہ کو بلند کرے۔
- ۲۸۱۔ جب تم میں سے کوئی شخص عسل کرنا چاہتے تو اسے چاہئے کہ اپنے بازوؤں سے ابتداء کرے یعنی ان کو دھونے۔

۲۹۲۔ جب تم نماز پڑھو تو اپنے آپ کو فرأت، سکبیر اور تسبیح سناؤ!

۲۹۳۔ جب تم نماز کے بعد انھنا چاہو تو اپنی داخی جانب سے اٹھو!

۲۹۴۔ دنیا سے زاد آ خرت فراہم کر لو اور اس میں زاد راہ کے طور پر سب سے بہترین شے تقویٰ ہے۔

۲۹۵۔ نبی اسرائیل کی دو امتیں گم ہو گئی تھیں: ایک سمندر میں اور ایک خشکی پر، لہذا جس چیز کے بارے میں اچھی طرح جانتے ہو صرف اسی کو کھاوا!

۲۹۶۔ جو شخص اپنے درد کو تین دن تک مخفی رکھے اور اس کے بعد اللہ عز و جل سے شکایت کرے تو اندھہ پر یہ حق عائد ہوتا ہے کہ وہ اس کو عافیت عطا کرے۔

۲۹۷۔ بندہ اس موقع پر خدا سے سب سے دُور ہوتا ہے جب اس کا مطیع نظر اس کی شرمگاہ اور اس کا شکم ہوا!

۲۹۸۔ کسی شخص کو بھی کسی ایسے سفر پر دانہ نہیں ہونا چاہئے جس میں اس کے دین اور نماز کو خطرہ ہوا!

۲۹۹۔ ساعت کو چار چیزیں عطا کرو: نبی، جنت، وزخ اور حوار عین۔ لہذا جب بندہ نماز سے فارغ ہو جائے تو اسے چاہئے کہ نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر صلوٰات یصیح، اللہ سے جنت کا سوال کرے، جہنم سے خدا کی پناہ مانگے اور اللہ سے درخواست کرے کہ وہ اس کی شادی حوار عین سے کروادے، کیونکہ جو شخص نبی پر صلوٰات بھیجا ہے نبی اس کو سنتے ہیں اور اس کی دعا و پر لے جائی جاتی ہے؛ جو شخص اللہ سے جنت مانگتا ہے تو جنت کھتی ہے: ”اے میرے پروردگار، اپنے بندہ کو وہ چیز عطا کر دے جس کا وہ سوال کر رہا ہے۔“ جو شخص وزخ سے اللہ کی پناہ مانگتا ہے تو جہنم کھتی ہے: ”اے میرے پروردگار، اپنے بندہ کو اس شے سے پناہ دے جس سے وہ پناہ کا طالب ہے،“ اور جو شخص حوار عین کی درخواست کرتا ہے تو وہ کھتی ہیں: ”اے اللہ، اپنے بندہ کی مانگ پوری کر دے۔“

۳۰۰۔ کائنات پر الہیں کا نوح ہے!

۳۰۱۔ جب تم میں سے کوئی سونا چاہے تو اسے چاہئے کہ اپنے داہنے ہاتھ کو اپنے داہنے رخسار کے نیچے رکھ دے اور کہے یا اللہ وَضَعْتَ جَهْنَمَ عَلَى مِلَّةِ إِبْرَاهِيمَ وَدِينِ مُحَمَّدٍ وَوَلَا يَأْتِي مَنْ أَفْتَرَضَ اللَّهَ طَاغِتَةً، فَإِذَا أَنْتَ مُؤْمِنٌ يَكُنْ (اللہ کے نام سے میں نے اپنا پہلو اللہ کی خاطر ملکت ابراہیم، دین محمد اور اس کی ولایت کے مطابق رکھا کہ جس کی اطاعت اللہ نے فرض قرار دی ہے، جو اللہ نے چاہا سوہو اور جو اس نے شد چاہا وہ نہ ہوا) اور جو شخص سوتے وقت ان کلمات کو ادا کرے تو وہ غارت گر چو اور گرنے سے محفوظ رہتا ہے اور فرشتے اس کے لئے مغفرت کی دعا کرتے ہیں۔

۳۰۲۔ جو شخص بستر پر لیتے وقت قمل ہو اللہ احمد پڑھتا ہے اللہ عز و جل اس پر بچا سہرا فرشتوں کو مقرر کرتا ہے جو رات بھر اس کی گرائی کرتے ہیں، لہذا جب تم میں سے کوئی سونا چاہے تو جب تک وہ یہ (حسب ذیل) کلامات نہ کہہ لے اسے اپنا پہلو زمین پر نہیں رکھنا چاہئے:

أَعُذُّ نَفْسِي وَ دِينِي وَ أَهْلِي وَ مَالِي وَ وُلْدِي وَ حَوَّاتِيْمَ عَمَلِي وَ مَارِزَفِيْ رَبِّي وَ حَوَّلَتْ زَرْزَةُ اللَّهِ وَ عَظَمَةُ اللَّهِ وَ جَبَرُوتُ اللَّهِ وَ سُلْطَانُ اللَّهِ وَ رَحْمَةُ اللَّهِ وَ رَأْفَةُ اللَّهِ وَ غُفْرَانُ اللَّهِ وَ قُدْرَةُ اللَّهِ وَ بِجَلَالِ اللَّهِ وَ بِصُنْعِ اللَّهِ وَ أَنْكَانُ اللَّهِ وَ بِرَسُولِ اللَّهِ وَ بِجَمْعِ اللَّهِ وَ بِقُدْرَةِ اللَّهِ عَلَى مَا يَشَاءُ مِنْ شَرِّ السَّامَةِ وَ الْهَامَةِ وَ مِنْ شَرِّ النَّجْنِ وَ الْإِنْسِ وَ مِنْ شَرِّ مَا يَدْبُثُ فِي الْأَرْضِ وَ مَا يَخْرُجُ مِنْهَا وَ مِنْ

شَرِّكُلِّ دَائِيَةِ أَنْتَ أَخِدْ بِنَا صَيَّبَهَا إِنْ رَبِّيْ عَلَىٰ صِرَاطِ مُسْتَقِيمٍ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ وَلَا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللهِ الْعَلِيِّ  
الْعَظِيمِ [میں اپنی جان، اپنے دین، اہل خانہ، اپنی اولاد، اپنے اعمال کے نجماں، میرے پروردگار کی عطا کردہ اور ہر وہ شے جو اس نے میرے تصرف  
میں دے رکھی ہے کو ہر زہر لیے اور سو مذی جانوں، جن و انس زمین پر چلنے والے چوپائے، اس سے نکلنے والی ہر شے اور ہر اس زمین پر چلنے والے کہ  
جس کا بسرا (اللہ) تیرے دست قدرت میں ہے کے شر سے اللہ کی عزت، اس کی عظمت، جبروت، سلطنت، رحمت، مہربانی اور اللہ کی ہر اس قدرت  
کی پناہ میں دیتا ہوں کہ جس پر وہ چاہتا ہے (تو وہ اس کی قدرت میں آ جاتی ہے ۵۔ بے شک میرا پانے والا صراطِ مستقیم پر ہے اور وہی ہر شے پر قادر  
ہے نیز نہیں ہے کوئی قوت دو انائی مگر اس اللہ کے ذم م سے کہ جو بلند مرتبہ بہت بڑا ہے۔]۔ کیونکہ رسول خدا حضرات حسن و حسین کو ان ہی کلمات کے  
ذریعہ اللہ کی پناہ میں دیتے تھے اور اسی طرح رسول خدا نے ہمیں حکم دیا ہے۔

۳۰۳۔ ہم دین خدا کے خزانے ہیں اور ہم علم (ایک نجہ میں ہے "کے چانگ") کی چاہیاں ہیں نیز جب ہم میں سے ایک پیشوں اچلا  
جاتا ہے تو دوسرا اظہار ہو جاتا ہے۔

۳۰۴۔ ہماری پیروی کرنے والا گمراہ نہیں ہوتا اور ہمارا انکار کرنے والا ہدایت نہیں پاتا، اسی طرح ہمارے خلاف ہمارے دشمنوں کی  
اعانت کرنے والا بخات نہیں پاتا اور نہ ہی ہمیں تھا چھوڑنے والے کی مدد کی جاتی ہے، لہذا دنیا اور اس کی تھیر چیزوں کی طبع میں ہم سے منہ مبت پھیر لو  
اس لئے کہ تم سے چھین لی جائے گی اور تم اس سے ذور کر دیے جاؤ گے۔ پس جو شخص آخرت پر اس دنیا کو ترجیح دے اور ہمارے بد لے اس کو  
اختیار کرے تو کل اس کو بہت زیادہ نہیں اٹھانی پڑے اور یہی اللہ العز و جل کے اس قول کا مطلب ہے اُن تقول نفس یا حسرتی علی ما  
فرطت فی جنب اللہ و ان کمت لمن الساخرين۔ کوئی شخص کہنے لگے کہ ہائے افسوس میری اس کوتاہی پر جو میں نے (خدا کی بارگاہ میں)  
تقرب حاصل کرنے میں کی اور میں تو بلاشبہ بھی اڑانے والوں میں رہا۔ (سورہ زمر۔ آیت ۵۶)

۳۰۵۔ اپنے بچوں پر لگی چکنائی کو دھوڑا کو کہ شیطان چکنائی کو سوگھتا ہے تو پچھنید میں ڈر جاتا ہے اور اس سے کرانا کاتین کوازیت ہوتی  
ہے۔

۳۰۶۔ عورت کی جانب پہلی نگاہ معاف ہے البتہ بار دیگر اس کی طرف نگاہ مت کرو یعنی قدرتے ذور رہوا!

۳۰۷۔ شراب کا عادی شخص جب اللہ سے ملاقات کرے گا تو ایسے ملے گا جیسے ہوں کا پرستارا  
اس موقع پر حجر ادن عدیؑ نے کہا: اے امیر المؤمنین، عادی کا کیا مطلب ہے؟

آپ نے فرمایا: جب شراب میسر ہوتی ہے اسے پی لیتا ہے!

۳۰۸۔ جو شخص شراب پیتا اس کے چالیس دن اور رات کی نہازیں قول نہیں ہوتیں!

۳۰۹۔ جو شخص کسی مسلمان کو ایسی بات کہے جس سے اس کا مقصد اس کی آبرو ریزی ہو تو اللہ تعالیٰ اس کو خبال کے کچھ میں مقید کر دیتا  
ہے یہاں تک کہ وہ ایسی دلیل مہیا کرے جس سے اس کی عذرخواہی تسلیم کر لی جائے۔

۳۱۰۔ دو مرد با ہم ایک ہی چادر میں نہیں سو سکتے، لہذا اگر کوئی اس طرح کرے تو اس کی تادیب کرنی چاہئے یعنی اس کو تازیا نے لگانے  
چاہئیں!

- ۳۱۱۔ کدو کھاؤ کہ یہ دماغ میں اضافہ کرتا ہے نیز رسول خدا گو کدو بہت پسند تھا!
- ۳۱۲۔ کھانا کھانے سے پہلے اور اس کے بعد یہ کو کھاؤ کہ آں محرومی طرح کرتے تھے!
- ۳۱۳۔ ناشپاتی دل کو جلا اور شکم کو تمام درودوں سے آرام بخشی ہے!
- ۳۱۴۔ جب کوئی بندہ نماز کے لئے کھڑا ہوتا ہے تو اپنی حد سے اس کی طرف نگاہ ڈالتا ہے کہ اللہ نے اُسے اپنی اس نعمت کے سامنے میں رکھا۔
- ۳۱۵۔ بدترین امور تازہ و اتفاقات ہیں اور بہترین امور وہ ہیں جن سے اللہ راضی ہوا!
- ۳۱۶۔ جو شخص دنیا کی پرستش کرتا ہے اور اسے آخرت پر ترجیح دیتا ہے اس کا انعام خطرناک ہو گا!
- ۳۱۷۔ پالی کو بطور خوشبو استعمال کرو!
- ۳۱۸۔ جو اللہ کے دیے ہوئے پر راضی رہتا ہے اس کا بدن راحت میں ہوتا ہے!
- ۳۱۹۔ وہ شخص گھائٹے میں ہے جس کی عمر ایسی باتوں میں گذر جائے جو اُسے اللہ عز وجل سے ڈور کر دے۔
- ۳۲۰۔ اگر ایک نمازی کو اس بات کا علم ہو جاتا کہ اللہ کے جلال نے کس قدر اس کا احاطہ کیا ہوا ہے تو اسے سجدہ سے سرأٹھانا منظور نہ ہوتا!
- ۳۲۱۔ نال مٹول سے پرہیز کرو اور حقیقی الامکان عمل کرنے میں عجلت سے کام لوا!
- ۳۲۲۔ جو روز قدمہ بارے نصیب میں ہے تو تمہاری کمزوری میں بھی تم تک آپنچھے گا اور جو بلاتم پر آنے والی ہے اسے تم کسی حیلہ سے بھی نہیں ٹال سکتے!
- ۳۲۳۔ یہی کا حکم دو اور برائی سے روکو اور جو مصیبت تم پر آ جائے اس میں صبر سے کام لوا!
- ۳۲۴۔ مومن کا چراغ ہمارے حق کی معرفت ہے!
- ۳۲۵۔ سخت ترین اندھا پن ہماری فضیلت کو نہ دیکھنا ہے اور ہم سے کسی گناہ کے سرزد ہوئے بغیر دشمنی کا اظہار کرنا ہے، گریے کہ میں نے انہیں حق کی دعوت دی اور انہوں نے مجھے چھوڑ کر اس شخص کی دعوت پر بلیک کہا کہ جس نے انہیں قضا و رہ نیا کی طرف بلا یا تو انہوں نے فتنہ اور دنیا کو حق پر ترجیح دی اور اس طرح ہم سے بیزاری کا اظہار کیا اور ہم سے دشمنی مولی۔
- ۳۲۶۔ پرچم حق ہمارا ہی ہے تو جو شخص اس کے سایہ سنتے آگیا وہ اس کو ڈھانپ لیتا ہے اور جس نے اس کی جانب پیش قدمی کی وہ کامیاب ہو گیا، جبکہ اس سے منہ موزنے والا ہلاک ہو گیا، جس نے اس سے جدائی اختیار کر لی وہ پستی میں گرجاتا ہے اور اس سے متسلک ہونے والا نجات یافتہ ہھہرتا ہے۔
- ۳۲۷۔ میں مومنین کا حقیقی سردار ہوں جبکہ مال و دولت ظالموں کا اصلی پیشو!
- ۳۲۸۔ بخدا ہسوائے مومن کے مجھ سے کوئی محبت نہیں کرتا اور سوائے منافق کے کوئی مجھ سے بغرض نہیں رکھتا!
- ۳۲۹۔ جب تم اپنے بھائیوں سے ملوتو ان سے مصافحہ کرو اور ان کے لئے بنشاشت و خوشی کا اظہار کرو (یہاں تک کہ) ایک دوسرے سے بُدھا ہو جاؤ کہ (ایسا کرنے پر) تمہاری ساری خطائی میں تابود ہو جاتی ہیں!

۳۲۰۔ جب تم میں سے کوئی چھینکے تو اس کے لئے نما کرو اور کہو ”بِرَحْمَكُمُ اللَّهُ“ اور اسے جواباً کہنا چاہیے ”يَغْفِرُ اللَّهُ لِكُمْ وَبِرَحْمَكُمُ“ اللہ عزوجل فرماتا ہے: وَاذَا حِسِّتُم بِتَحْقِيقِهِ فَحِيوا بِالْحَسْنِ مِنْهَا أَوْ رُدُّوهَا۔ اور جب تمہیں سلام کیا جائے تو اس سے بہتر جواب دیا اُسی کو لوٹا دو (سورہ نساء۔ آیت ۸۶)

۳۲۱۔ اپنے دُشمن سے مصافح کرو اگر چاہے پسند نہ آئے، اس لئے کہ اس بات کا حکم اللہ عزوجل نے اپنے بندوں کو دیا ہے، چنانچہ فرماتا ہے: ادفع باللئی هی احسن السیئۃ فاذَا الذی بینک و بینہ عداوة کانہ ولی حمیم ☆ و ما يلقها إلٰا الذين صبروا و ما يلقها إلٰا ذو حظ عظیم۔ ایسے طریقہ سے جواب دو جو نہایت اچھا ہو تو یہ کیک تھا رے اور جس کے درمیان عداوت ہو گئی گویا و تمہارا دل سوز دوست ہے ☆ یہ بات ان ہی لوگوں کو حاصل ہوتی ہے جو صبر کرنے والے ہیں اور ان ہی لوگوں کو حاصل ہوتی ہے جو نصیبوں کے دھنی ہیں۔ (سورہ فصلت۔ آیت ۳۵۔ ۳۶)

۳۲۲۔ اپنے دُشمن سے اس سے خخت تر کوئی بدلتیں ہو سکتا کہ تم اس کے معاملہ میں بھی اللہ کی اطاعت کرو اور تمہارے لئے یہی دیکھنا کافی ہے کہ تمہارا دشمن اللہ عزوجل کی نافرمانیاں کرتا ہے۔

۳۲۳۔ دنیاگر دش کرتی رہتی ہے، لہذا تم اس میں سے اپنا حصہ آرام سے طلب کرو یہاں تک کہ تمہاری باری آجائے۔

۳۲۴۔ مومن ہے وقت بیدار اور نگران رہتا ہے اور دو میں سے کسی ایک نیک کا انتظار کرتا ہے (یعنی انتظار فرج اور خوش بختی کی موت) اسی طرح وہ اپنے گناہوں کی وجہ سے بلا اہل سے خوفزدہ ہوتا ہے اور اللہ عزوجل کی رحمت کا امیدوار بھی۔

۳۲۵۔ مومن خوف و امید کی حالتوں سے کبھی خالی نہیں ہوتا وہ مردقت اپنے کردو گناہوں سے ڈرتا ہے اور جس چیز کا اللہ عزوجل نے وعدہ کیا ہے اس کے طلب کرنے میں سہو سے کام نہیں لیتا اور نہیں جس چیز سے اللہ عزوجل نے اسے ڈرایا ہے اس سے اپنے آپ کو محفوظ سمجھتا ہے۔

۳۲۶۔ تم لوگ زمین کو آباد کرنے والے ہو کہ اللہ عزوجل نے تم لوگوں کو اس میں اپنا خلیفہ مقرر کیا ہے تاکہ اس سے اس بات کا علم ہو جائے کتم کیا عمل کرتے ہو، لہذا انگرال رہو!

۳۲۷۔ تم پر لازم ہے کہ وسیع راست پر گاہ مزن رہو کہ مہاد و مسرے لوگ تمہاری جگہ لے لیں!

۳۲۸۔ جس کی عقل کامل ہو جاتی ہے اس کا عمل اچھا ہو جاتا ہے اور وہ اپنے دین کی جانب نظر کرتا ہے۔

۳۲۹۔ اپنے پروردگار کی مغفرت کی جانب پیش قدمی کرو اور جنت کی طرف بھی کہ دھرضاً آسمانوں اور زمین پر مشتمل ہے اور اسے پرہیزگاروں کے لئے تیار کیا گیا ہے؛ تم اس کو تقویٰ کے سوا کسی دوسرے ذریعہ سے حاصل نہیں کر سکتے۔

۳۳۰۔ جو شخص گناہ سے آلووہ ہوتا ہے وہ اللہ عزوجل کے ذکر سے غافل رہتا ہے۔

۳۳۱۔ جن لوگوں کی اطاعت کا اللہ عزوجل نے حکم دیا ہے اگر کوئی شخص ان سے اخذ نہ کرے تو اللہ تعالیٰ اس پر ایک شیطان مقرر کرتا ہے اور وہی اس کا ہمنشین ہوتا ہے۔

۳۳۲۔ کیلابات ہے کہ تمہاری مخالفت کرنے والے اپنی مگرایی کے بارے میں (ایک نسخہ میں ہے اپنے کچھ لوگوں کے بارے میں) تم سے زیادہ بال بصیرت ہیں اور اپنے مال کو خرچ کرنے میں تم سے زیادہ تجھنی سے کام لیتے ہیں۔ دراصل تم لوگوں نے دنیا کے آگے گھٹنے میک دیئے، لہذا تم

لوگ ناالصافی پر راضی اور اس کی فائی اشیاء کے لاپچی ہو گئے اور اس طرح جس چیز میں تمہاری عزت، سعادت اور تم پر زیادتی کرنے والوں کے خلاف تمہاری قوت تھی اس میں تفسیر کر دیتے ہیں، حتیٰ کہ جس بات کا تمہارے پروردگار نے تمہیں حکم دیا اس میں تم اس سے جیا بھی نہیں کرتے اور نہیں اپنے نفس کی جانب نظر کرتے ہو حالانکہ روزانہ تمہارے ساتھ ناالصافی بھتی ہے لیکن تم لوگ نہیں ہے، ہمارے ہوادرنہیں تمہاری کاملی جاتی ہے! آیا تم لوگ اپنے شہروں کی طرف نگاہ نہیں کرتے کہ تمہارا دین روز بروز بوسیدہ ہوتا جا رہا ہے مگر تم لوگ دنیا کی غفلت میں پڑے ہو: اللہ عزوجل تم سے فرماتا ہے: **وَلَا تُرْكِنُوا إِلَى الدِّينِ** ظلموا فتمسکم التار و مالکم من دون الله من أَولِيَاءِنَّمَّا لَا تَنْصُرُونَ۔ اور ان لوگوں کے سامنے گھنٹہ مت میکنا جنہوں نے ظلم کیا کہ تمہیں آگ آ لے گی اور اللہ کے علاوہ تمہارا کوئی دوست نہیں، اس کے بعد تمہاری کوئی مد نہیں کی جائے گی۔ (سورہ ہود۔ آیت ۱۱۳)

۳۲۳۔ اپنی اولاد کو نام دوازدھ تھمہیں اس بات کا علم نہ ہو کہ وہ لڑکا ہے یا لڑکی تو اس کا ایسا نام رکھو جو دونوں کے لئے مستعمل ہو، اس لئے کہ تمہارے سقط شدہ بیچے قیامت کے دن جب تم سے ملیں گے اور تم ان کا نام نہیں لو گے تو وہ سقط شدہ بچہ کہے گا ”تم نے میرا کوئی نام کیوں نہ رکھا؟“ جبکہ رسول خدا نے (بھی) پیدائش سے پہلے فاطمہ زہرا کے فرزند کا نام مجھن رکھا تھا۔  
۳۲۴۔ اپنے بیرون پر کھڑے رہ کر پانی پینے سے پرہیز کرو اس لئے کہ یہ ایسی موروثی یا تاریخی تھی کہ جس کا کوئی علاج نہیں ہوتا یا (یہ کہ) اللہ تھمہیں عافیت دی دے۔

(شرح: امام جعفر صادق علیہ السلام سے یہ ممانعت رات کو کھڑے رہ کر پانی پینے کے لئے ہے کیونکہ فرمایا دن کو کھڑے ہو کر پانی پینا طعام کو ہضم کرتا ہے اور قوتِ بدن اور صحتِ جسم کا باعث ہوتا ہے اور رات کو کھڑے ہو کر پانی پینے سے پتہ اور صفر اکی زیادتی ہوتی ہے۔ (حلیۃ الکتبین اردو ترجمہ تہذیب السلام از علامہ مجلسی ص ۱۸)

۳۲۵۔ جانوروں پر سوار ہوتے وقت اللہ عزوجل کے نام کا ذکر کرو اور یہ سُبْحَانَ اللَّهِ سَمْحَرْ لَنَا هَذَا وَمَا كُنَّا لَهُ مُفْرِنِينَ ☆ وَإِنَّا إِلَى رَبِّنَا لَمُقْبِلُونَ۔ پاک ہے وہ ذات کہ جس نے اس (سوری) کو ہماری تحریر میں دیا حالانکہ ہم تو ایسے طاقتور نہ تھے کہ اس پر قابو پاتے ☆ اور ہم کو تو یقیناً اپنے پروردگار کی طرف لوٹ کر جانا ہے۔ (سورہ زخرف۔ آیت ۱۲-۱۳)

۳۲۶۔ جب تم میں سے کوئی سفر پر ورانہ ہوتا ہے کہنا چاہئے اللَّهُمَّ أَنْتَ الصَّاحِبُ فِي السَّفَرِ وَالْحَاجِلُ عَلَى الظَّهَرِ وَالْخَلِفَةُ فِي الْأَهْلِ وَالْمَالِ وَالْوَلَدِ [اے میرے اللہ تو ساتھی ہے سفر میں اور پیچھے (سوری) پر محول کرنے والا اور اہل خانہ، مال اور اولاد کا خیال کرنے میں میری) نمائندگی کرنے والا ہے] ۵

۳۲۷۔ جب تم لوگ کسی مقام پر اتر تو کوہ اللَّهُمَّ إِنِّي مُنْتَلِوُ مُبَارِكًا وَإِنَّكَ خَيْرُ الْمُنْتَلِينَ۔ (اے میرے اللہ! تو ہمیں باہر کرت جگہ قیام کرو انا جبکہ تو تو بہترین مہماں نواز ہے)۔

۳۲۸۔ جب تم لوگ بازار سے اپنی ضروریات کی چیزیں خرید تو بازار میں داخل ہوتے وقت کوہ اشہد اَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ وَاشہد اَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ، اللَّهُمَّ اتِّنِي أَغُوْذُ بِكَ مِنْ صَفَقَةِ خَاسِرَةٍ وَيَمِينٍ فَاجْرَهُ وَأَغُوْذُ بِكَ مِنْ بَسْوَارِ الْأَيْمَمِ [میں گواہی دیتا ہوں کہ نہیں ہے کوئی معبد و مگر اللہ جو یکتا ہے کہ اس کا کوئی شریک نہیں اور میں گواہی دیتا ہوں کہ محمد (صلی اللہ علیہ وآلہ

وَسَلَمَ) اُس کے بندے اور اس کے رسول ہیں۔ اے میرے اللہ! میں تجھ سے پناہ مانگتا ہوں نقسان دہ معاملہ سے اور (معاملہ میں کھائی جانے والی جھوٹی قسم سے اور میں تجھ سے پناہ مانگتا ہوں (بھوٹی) قسم کھانے پر واقع ہونے والی کساد بازاری سے ۵]

۳۴۹۔ (ایک) نماز کے بعد (دوسرا) نماز کے لئے انتظار کرنے والے کاشم اللہ عزوجل کے زائرین میں سے ہوتا ہے اور اللہ تعالیٰ پر یقین عائد ہوتا ہے کہ وہ اپنے زائر کا اکرام کرے اور اس کی مانگ پوری کرے۔

۳۵۰۔ حج و عمرہ کرنے والے اللہ کا وفد ہیں اور اللہ عزوجل پر یقین عائد ہوتا ہے کہ وہ اپنے وفد کا اکرام کرے اور انہیں مغفرت کی سوغات دے۔

۳۵۱۔ جو شخص کسی ایسے بچہ کو کوئی نشر آور شے پلائے جو سمجھ دار نہ ہو تو اللہ اس کو خبال کے بچھڑ میں مقید کر دیتا ہے یہاں تک کہ وہ کوئی قابل قبول عذر پیش کرے۔

۳۵۲۔ صدقہ جہنم کی آگ سے مومن کی بہت بڑی ڈھان ہے جبکہ کافر کے مال کو اسلام سے بچاتا ہے، اس کا اصلہ سے فی الفور دے دیا جاتا ہے اور اس سے بلا کیس ٹال دی جاتی ہیں مگر آخرت میں اس کا کوئی حصہ نہیں!

۳۵۳۔ زبان کے ذریعہ جہنم میں اگرے اور زبان ہی کے ذریعہ نورانی لوگوں کو نور عطا کیا گیا، لہذا تم لوگ اپنی زبان کی نگرانی کرو اور اسے اللہ عزوجل کے ذکر میں مشغول رکھوا!

۳۵۴۔ خبیث ترین عمل وہ ہے جو گمراہی لے آئے اور بکترین عمل وہ ہے جس کے ذریعہ نیک اعمال انجام دیئے جائیں!

۳۵۵۔ تمہیں تصویریں بنانے سے پرہیز کرنا چاہیے، کیونکہ قیامت کے دن تم سے اس کے متعلق باز پرس ہوگی!

۳۵۶۔ جب کوئی پلیدی تم میں سے نکل جائے تو کہو "آماظ اللہ مَا يَكْرُهُ" (ایک نہد میں ہے کہ جب تم سے کوئی پلیدی ذور کر دی جائے تو کہو آماظ اللہ غَكَ تَكْرُهَ" اللہ نے تم سے وہ شے ذور کر دی جسے وہ ناپس کرتا ہے")

۳۵۷۔ تمہارے حمام سے باہر آنے پر اگر تمہارا بھائی تم سے کہے "حَمَّامٌ خَيْرٌ" تو تم کو ائمَّةُ اللَّهِ بَالَّكَ (خداتمہارے حالات درست کرے)۔

۳۵۸۔ اگر تمہارا بھائی تم سے کہے خَيَّاكَ اللَّهُ بِالسَّلَامِ (خداعمر بھر سلامت رکھے) تو تم کو واثق خَيَّاكَ اللَّهُ بِالسَّلَامِ وَ أَخْلَكَ دَارَ الْمَقَامِ (اور خدا تمہیں بھی زندگی بھر سلامت رکھے اور تمہیں جنت میں سکونت عطا کرے)

۳۵۹۔ راستے پر پیشاب نہ کرو اور نہ ہی پاخانہ کرو!

۳۶۰۔ مانگنے سے پہلے مدح ہوتی ہے، لہذا پہلے اللہ عزوجل کی مدح کرو اور اس کے بعد اپنی حاجتیں طلب کروا (ایک نہد میں ہے "اپنی حاجات کے طلب کرنے سے پہلے اللہ عزوجل کی ثناء کرو اور مدح کرو!")

۳۶۱۔ اے ذعماً مانگنے والے، جو شے حلال نہیں اس کا سوال مت کرو اور نہ ہی آن ہونی کا!

۳۶۲۔ جب تم لوگ کسی کوڑ کے کی پیدائش پر تہنیت پیش کرو تو کہو بارک اللہُ لَكَ فِي هَبَّةٍ وَ بَلَّغَةٍ أَشَدَّهُ وَ رَزْقَكَ بِرَءَةٍ (خدا اولاد کی صورت میں یہ تجھے تمہیں مبارک کرے اور اس کی عمر دراز کرے اور اسے تمہارا فرمانبردار کرے)

۳۶۳۔ جب تمہارا کوئی بھائی کم سے واپس لوئے تو اس کی دوفون آنکھوں اور منہ کو بوسد کوہ جس کے ذریعہ اس نے جگرسو کو چو ما تھا کہ جسے رسول خدا نے چو ما تھا اور آنکھیں وہ (ذریعہ) ہے جس کے ذریعہ اس نے اللہ عزوجل کے گھر کو دیکھا تھا۔ اسی طرح اس کے سجدہ کے مقامات اور پیغمبر کو (بھی) بوسہ دو اور گرتہ نیت پیش کرو تو کہو قبیل اللہ نشگک و رحم سعیک و اخلف علیک نفقتک ولا جعلک آخر عہدہ پیٹیہ الحرام (خدامتہارے مناسک حج کو قبول فرمائے تمہاری کوششوں پر نظر رحمت کرے، تمہارے آخر اجات کا عوض عطا کرے اور اپنے بیت الحرام کی مزید زیارتیں فضیب کرے!)

۳۶۴۔ کہینے لوگوں سے ذور بہو اس لئے کہ کمیزہ صفت انسان وہ ہوتے ہیں جو اللہ سے نہیں ذرتے اور انہیں میں کے لوگ انہیاء کے قاتل ہیں اور انہیں میں کے لوگ ہمارے شمن (بھی)!

۳۶۵۔ اللہ تبارک و تعالیٰ نے زمین کی طرف توجہ کی تو ہمیں منتخب کیا اور ہمارے لئے ہمارے شیعوں کو منتخب کیا جو ہماری نصرت کرتے ہیں، ہماری خوشی پر خوش ہوتے ہیں اور ہمارے غم میں غمگین ہو جاتے ہیں، ہماری خاطرا پہنچ کرنے والوں کو خرچ کرتے ہیں اور اپنی جانوں کا نذر انہیں پیش کرتے ہیں کہ یہی لوگ ہم سے ہیں اور ہماری طرف آئیں گے۔

۳۶۶۔ کوئی شیعہ کسی ایسے امر کا مرتكب نہیں ہوتا جس سے ہم نے اسے منع کیا ہے، پس وہ مرتبہ دم تک کسی نہ کسی آزمائش میں بھلا رہتا ہے جو اس کے گناہوں کو دھوپیتی ہے یعنی یا بال کے ذریعہ یا اولاد کے ذریعہ یا اپنی جان کے ذریعہ یا یہاں تک کہ وہ اللہ سے ملاقات کرتا ہے تو اس کا کوئی گناہ نہیں ہوتا، البتہ اگر اس کے باوجود بھی کوئی گناہ درجاتا ہے تو اللہ اس کے لئے سکرات میں ختنی پیدا کر دیتا ہے۔

۳۶۷۔ ہمارے شیعوں میں ہر مرنے والا صدیق ایں اور شہید ہے کہ جس نے ہمارے امر کی تصدیق کی، ہم سے محبت کی اور ہماری خاطر دشمنی کی اور یہ سب وہ اللہ عزوجل کی خاطر کرتا ہے اور (مومن) اللہ اور اس کے رسول پر ایمان رکھتا ہے۔ اللہ عزوجل فرماتا ہے: والذین آمنوا بالله و رسوله اولئک هم الصابرون والشهداء عند ربهم لهم أجرهم و نورهم، اور جو لوگ اللہ اور اس کے رسولوں پر ایمان لائے ہیں لوگ اپنے پروردگار کے ہاں صدیق ایں اور شہداء ہیں، ان کے لئے ان کا اجر ہے اور ان کا نور۔ (سورہ حمد ۱۹- آیت ۱۹)

۳۶۸۔ نبی اسرائیل (کی قوم) بہتر فرقوں میں بٹ گئی اور عقریب یہ امت (بھی) بہتر فرقوں میں بٹ جائے گی کہ ایک جنت میں ہوگا۔

۳۶۹۔ شخص ہمارے راز فاش کرے اللہ سے لو ہے کامزہ چکھائے گا۔

۳۷۰۔ ساتویں دن اپنی اولاد کی ختنہ کروادا اور گرمی یا جاڑا تمہیں اس سے باز نہ رکھے، کیونکہ یہ جسم کے لئے حصول طہارت ہے۔

۳۷۱۔ جس کی ختنہ ہوئی ہو زمین اللہ تعالیٰ سے اس کے پیشاپ سے نالہ کرتی ہے!

۳۷۲۔ نشیکی چار قسمیں ہیں: شراب کا نشہ، مال کا نشہ، نیند کا نشہ اور حکومت کا نشہ!

۳۷۳۔ جب تم میں سے کوئی سونے لگتے تو اسے چاہئے کہ اپنا دہنا ہاتھ پہنچانے والے زخما کے نیچر کے، اس لئے کہ وہ نہیں جانتا کہ اپنی اس نیند سے بیدار بھی ہو گا یا نہیں!

۳۷۴۔ مجھے مومن کے لئے یہ بات پسند ہے کہ وہ پندرہ ون میں بورہ لگائے!

۳۲۵۔ پچھلی کم کھایا کرو، اس لئے کہ یہ جسم کو پچھلادیتی ہے، بلغم میں اضافہ کرتی ہے اور سانس لینے میں دشواری پیدا کرتی ہے۔

۳۲۶۔ دودھ کو گھونٹ گھونٹ پینا سوائے مرض الموت کے ہر بیماری سے خفایہ ہے!

۳۲۷۔ انار کو اس کے گودہ سمیت کھاؤ کہ یہ معدہ کو پاک صاف کرتا ہے اور انار کے ہر اس دارہ میں قلب کی حیات ہے جو معدہ میں ٹھہر جائے، (ایک نسخہ میں ہے روشنی) نفس کے لئے اور مرض اور شیطان کے وسوسے سے امان ہے، چالیس راتوں تک!

۳۲۸۔ بہترین شوربہ برکت ہے جو صفر (کے اڑکو) توڑ دیتا ہے اور دل کو حیات بخشتا ہے!

۳۲۹۔ کاسنی (ایک پودا جس کے پھول بلکے اودے رنگ کے ہوتے ہیں) کھاؤ، اس لئے کہ روزانہ صبح اس پر جنت کے چند قطرے ہوتے ہیں۔

۳۳۰۔ آسمان کے پانی (مینہ) کو پینو کہ یہ بدن کو پاک کرتا ہے اور بیماریوں کو دور کرتا ہے۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے: وَ يَنْزَلُ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً لِيُطَهِّرَكُمْ بِهِ وَ يَذْهَبُ عَنْكُمْ رِجْزُ الشَّيْطَانِ وَ لَا يُبْطِلُ عَلَى قُلُوبِكُمْ وَ يُبْشِّرُ بِهِ الْأَقْدَامُ۔ اور وہ آسمان سے پانی نازل کرتا ہے تاکہ تمہیں اس کے ذریعہ پاک کر دے اور شیطان کی پلیدی کو تم سے دور کر دے اور تمہارے دل مضبوط کر دے اور اس سے تمہارے قدم اچھی طرح تمائے رہے (سورہ انفال-آیت ۱۱)

۳۳۱۔ سوائے موت کے کوئی بیماری ایسی نہیں جس کی دوا کوئی نہیں میں نہ ہوا!

۳۳۲۔ گائے کا گوشت بیماری لاتا ہے۔

۳۳۳۔ گائے کا دودھ دوایے اور اس کا روغن شفا!

۳۳۴۔ حاملہ عورت کے لئے غذا اور دوائے طور پر خرمد سے افضل کوئی نہیں! اللہ تعالیٰ نے حضرت مریم سے فرمایا: وَ هُنَزِّي إِلَيْكَ بِحَذْعِ النَّخْلَةِ تِساقْطَ عَلَيْكَ رِطْبًا جَبِيًّا فَكَلَّى وَ اشْرَبَى وَ فَرَغَ عَنْهَا。 تم درخت خرم کی ٹہنی کو بلا او تمپر کے اور تازہ خردے گریں گے تو تم اسے کھاؤ اور پینو اور اپنی آنکھ ٹھنڈی کرو! (سورہ مریم-آیت ۲۵)

۳۳۵۔ اپنی اولاد کی تحسین کبھوڑ کے ذریعہ کرو اور اسی طرح رسول خدا نے حضرات حسن اور حسین کے ساتھ کیا تھا۔

۳۳۶۔ جب اپنی بیوی سے میامت کرنا چاہو تو عجلت سے کام مت لو اس لئے کہ عورتوں کی کچھ ضروریات ہوتی ہیں!

۳۳۷۔ جب تم میں سے کوئی شخص کسی ایسی عورت کو دیکھتا ہے جو اس نے دیکھا تھا۔ پس اسے شیطان کو ہرگز کوئی موقع فراہم نہیں کرنا چاہئے تاکہ وہ اس اجنبی عورت سے صرف نظر کر لے۔ البتہ اگر اس کی بیوی نہ ہو تو اسے چاہئے کہ دور کعت نماز پڑھئے، اللہ کی بکثرت حمد بجالائے اور انہی پر صلوٰات سجیجنے کے بعد اللہ سے اس کے فضل کی درخواست کرے تو اس کی مہربانی سے یہ (عمل) اس کے لئے تیجہ خیر ثابت ہو گا جو اسے بے نیاز کر دے گا۔

۳۳۸۔ جب تم میں سے کوئی شخص اپنی بیوی سے ہمسری کرے تو اسے چاہئے کہ اس موقع پر باقی کم کرے کیونکہ یہ (ہونے والی اولاد کے) گونگے پن کا سبب نہ تا ہے۔

۳۳۹۔ تم میں سے کسی شخص کو اپنی بیوی کی فرج پر نگاہ میں کرنی چاہئے کہ ہو سکتا ہے وہ کسی ناپسندیدہ شے کا مشاہدہ کرے اور (ہونے والی

﴿۱۴﴾ رسول خدا کے اصحاب بارہ ہزار مرد تھے: احمد ابن جعفر بھائی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: علی ابن ابراہیم ابن ہاشم نے اپنے والد کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے ابن الی عمر سے، اس نے ہشام ابن سالم سے نقل کیا کہ امام جعفر صادق نے فرمایا: رسول خدا کے اصحاب بارہ ہزار مرد تھے جن میں سے آٹھ ہزار مدینہ کے تھے، دو ہزار مکہ کے اور دو ہزار طلاقہ کے کہ ان میں کوئی قدری تھا، نہ تھی کوئی مُرجیٰ، نہ حروری (خارجی)، نہ معتری اور نہ ہی کوئی صاحب قیاس، (بلکہ) وہ راست اور دن میں (بھی) گریہ کرتے تھے اور کہتے تھے "قبل اس کے کہ ہم غیری (ایک شخص میں ہے ہو کی) روئی کھائیں ہماری روئیں غرض کر لے!"

﴿۱۵﴾ اس نور کا تذکرہ جو حضرت آدم کی خلقت سے چار ہزار سال پہلے اللہ عزوجل کے سامنے تھا: محمد ابن حسن ابن احمد ابن ولید نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن خالد ہاشمی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: حسن ابن حماد بصری نے اپنے والد کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے ابو جارود سے، اس نے محمد ابن عبد اللہ سے، اس نے اپنے والد سے، اس نے اپنے اجداد سے نقل کیا کہ رسول خدا نے فرمایا: میں اور علی حضرت آدم کی خلقت سے چار ہزار سال پہلے اللہ کے سامنے ایک نور تھے، پس جب اللہ نے حضرت آدم مُخلص کیا تو اس نور کو ان کے صلب میں قرار دیا اور اللہ سے ایک کے بعد ایک صلب میں منتقل کرتا رہا یہاں تک کہ اس کو حضرت عبد المطلب کے صلب میں رکھا اور پھر حضرت عبد المطلب کے صلب سے نکال کر اس کو دھوؤں میں تقسیم کیا کہ ایک حصہ حضرت عبد اللہ میں رکھا اور ایک حصہ حضرت ابو طالب میں، ہند علی مجھ سے ہے اور میں اس سے ہوں؛ اس کا گوشت یہاں گوشت ہے اور اس کا خون میرا خون، تو جس شخص نے اس سے محبت کی پھر مجھ سے تو میں اس سے محبت کرتا ہوں اور جس نے اس سے بغضہ رکھا اور پھر مجھ سے تو میں اس سے نفرت کرتا ہوں!

﴿۱۶﴾ حضرت آدم کی خلقت سے بائیس ہزار سال قبل محمود نامی فرشته کے دونوں کاندھوں پر لکھی تحریر کا ذکر: جعفر ابن محمد ابن مسرور نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: حسن ابن محمد ابن عامر نے علی ابن محمد بصری کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے احمد ابن ابی نصر بزنطی سے، اس نے ابو حضرت (ایک نسخہ میں ہے علی ابن جعفر سے) نقل کیا کہ میں نے امام موسی کاظم نو فرماتے سننا: اک مرتبہ رسول خدا تشریف فرماتے کہ ایک فرشتہ آپؐ کی خدمت میں آیا کہ جس کے پوئیں چہرے تھے تو اس سے رسول خدا نے فرمایا: میرے جبیب جبریل، میں نے تمہیں اس صورت میں کبھی نہیں دیکھا تو آنے والے فرشتے نے کہا: میں جب نہیں ہوں، (بلکہ) میں محمود ہوں کہ اللہ عزوجل نے مجھے بھیجا ہے تاکہ میں ایک نور کی دوسرے نور سے شادی کروادوں!

آپؐ نے فرمایا: کس کی شادی کس سے؟!

فرشتہ نے کہا: فاطمہ سلام اللہ علیہا کی علی علیہ السلام سے!

فرمایا: جس وقت وہ فرشتہ پچھے کی طرف گھوما تو اس کے دونوں کاندھوں کے پیچے میں تحریر تھا "محمد رسول اللہ، علی وصیہ" تو رسول خدا نے فرمایا: تمہارے ان دونوں کاندھوں کے پیچے میں یہ کب سے تحریر ہے؟! فرشتہ نے کہا: اللہ عزوجل کے حضرت آدم مُخلص کرنے سے بائیس ہزار سال پہلے سے!

﴿۱۷﴾ اللہ عزوجل نے ایک لاکھ چوبیس ہزار نبی خلق کیے اور اللہ عزوجل نے ایک لاکھ چوبیس ہزار وصی خلق کیے: محمد ابن احمد بغدادی وراق نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: علی ابن محمد مولی رشید نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: دارم

ابن قبیصہ ابن نہشل ابن جمیع صنعتی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: امام علی رضا نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: امام موسیٰ کاظم نے اپنے والد بزرگوار امام محمد باقر رے، انہوں نے اپنے والد بزرگوار امام علی ابن ابی طالب سے نقل کیا کہ رسول خدا نے فرمایا: اللہ عز وجل نے ایک لاکھ چوبیس ہزار بھی خلق کیے کہ اللہ کے زندگیں ان میں سب سے زیادہ صاحب اکرام میں ہوں اور (مجھے) کوئی فخر نہیں اور اللہ عز وجل نے ایک لاکھ چوبیس ہزار بھی خلق کیے کہ ان میں اللہ کے زندگیں علی سب سے زیادہ صاحب اکرام ہے اور سب سے افضل ہجی!

محمد ابن احمد بغدادی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: علی ابن محمد رشید نے مجھ سے روایت بیان کی، کہا: عبداللہ ابن سلیمان ابن عبداللہ ابن حسن نے اپنے والد کے ذریعہ مجھ سے روایت بیان کی، اس نے اپنے جد سے، اس نے زید ابن علی سے، انہوں نے اپنے والد بزرگوار امام زین العابدین سے، انہوں نے اپنے والد بزرگوار (امام حسین) سے، انہوں نے امیر المؤمنین نے نقل کیا کہ رسول خدا نے فرمایا: اللہ عز وجل نے ایک لاکھ چوبیس ہزار بھی خلق کیے کہ اللہ کے زندگیں ان میں سب سے زیادہ صاحب اکرام میں ہوں اور (مجھے) کوئی فخر نہیں اور اللہ عز وجل نے ایک لاکھ چوبیس ہزار بھی خلق کیے کہ ان میں اللہ کے زندگیں علی سب سے زیادہ صاحب اکرام ہے اور سب سے افضل ہجی! علیهم السلام.

﴿۱۸﴾ اللہ عز وجل نے حضرت موسیٰؑ کے ساتھ ایک لاکھ چوبیس ہزار کلمات کے ذریعہ مناجات کی: ابو الحسن محمد ابن احمد ابن علی ابن اسد اسدی غرف اben جرارہ بردنی نے رے میں ماہ رجب ۲۳۷ھ میں ہم سے روایت بیان کی، کہا: احمد ابن محمد ابن حسن عاصمی نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: ہارون ابن سعید اعلیٰ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: عبداللہ ابن وہب نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: احمد ابن محمد نے جریر کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے ضحاک سے، اس نے اہن عباس سے نقل کیا کہ رسول خدا نے فرمایا: بلاشبہ اللہ عز وجل نے حضرت موسیٰ ابن عمرانؑ کے ساتھ تین دن اور راتوں میں ایک لاکھ چوبیس ہزار کلمات کے ذریعہ مناجات کی کہ اس دوران حضرت موسیٰؑ نے کچھ کھایا اور نہہ ہی کچھ پیا، پس جب وہ نبی اسرائیل کی طرف واپس لوئے اور ان کی باتیں سنیں (ایک نسمہ میں ہے انہوں کی باتیں سنیں) تو آپؐ کو ان سے نفرت ہو گئی کیونکہ آپؐ کے کافوں میں اللہ عز وجل کے کلام کی چاہنی کی ہوئی تھی!

﴿۱۹﴾ رسول خدا نے حضرت علیؑ کو ایک ہزار باب تعلیم کیے کہ ہر باب ایک ہزار باب کھولتا ہے: میرے والد رضی اللہ عنہ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: سعد ابن عبداللہ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: احمد ابن عسیٰ اور محمد ابن عبدالجبار نے محمد ابن خالد برقی کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے فضالہ ابن یووب سے، اس نے سیف ابن عیرہ سے، اس نے ابو بکر حضرتی سے، اس نے حمزہ ابن رافع کی کنیز سے، اس نے ام سلمہ زوجہ نبیؑ سے نقل کیا کہ رسول خدا نے مرض الموت میں فرمایا: میرے دوست کو بلا لاؤ، پس حضرت عائشہؓ نے اپنے والد کو بلا نے کے لئے بھیجا، پس جب وہ آئے تو رسول خدا نے اپنا چہرہ ڈھانپ لیا اور فرمایا: میرے دوست کو بلا لاؤ، پس حضرت ابو بکرؓ واپس چلے گئے تو حضرت حفصہؓ نے اپنے والد کو بلا بھیجا، جب وہ آئے تو رسول خدا نے (پھر) اپنا چہرہ ڈھانپ لیا اور فرمایا: میرے دوست کو بلا لاؤ، پس حضرت عمرؓ واپس چلے گئے تو میں نے حضرت فاطمہ سلام اللہ علیہا کو حضرت علیؑ کے پاس بھیجن دیا، پس جب آپؐ تشریف لائے تو رسول خدا کھڑے ہو گئے اور حضرت علیؑ اندر داخل ہوئے تو آپؐ نے حضرت علیؑ کو اپنے لباس سے ڈھانپ لیا؛ حضرت علیؑ نے فرمایا: آپؐ نے مجھے ایک ہزار حدیث سنائیں کہ ہر حدیث ایک ہزار حدیثیں واکرتی ہے یہاں تک کہ میں پسینہ میں شرابور ہو گیا اور رسول خدا کو

کے امام جعفر صادق نے فرمایا: جب رسول خدا یہا رہوئے کہ جس بیماری میں آپ نے اس دنیا سے کوچ کیا تو آپ نے اس بیماری میں حضرت علیؑ کو بلا بھیجا، جب آپ تشریف لائے تو ان کے ساتھ مشغول ہو گئے اور مسلسل آپ سے گفتگو ہی کیے جا رہے تھے اور جب آپ باہر تشریف لائے تو وہ افراو نے آپ سے ملاقات کی اور آپ سے کہنے لگے: آپ کے ساتھی نے آپ کے ساتھ کیا گفتگو کی؟!

آپ نے فرمایا: مجھ سے ایک ایسا باب بیان کیا جو ایک ہزار باب کھولتا ہے کہ ان میں سے (بھی) ہر باب ایک ہزار باب کھولتا ہے۔

میرے والد رضی اللہ عنہ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: سعد ابن عبد اللہ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: احمد اور عبد اللہ فرزندان محمد ابن عیسیٰ نے حسن ابن محبوب کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے ہشام ابن سالم سے، اس نے ابو حمزہ ثمہانی سے، اس نے ابو الحسن سمیعی سے نقل کیا کہ میں نے امیر المؤمنین کے کس قابلِ دوثق صحابی سے سنا: میں نے حضرت علیؑ کو فرماتے تھا: میرے اس سید میں علم کا جھکنا ہے جو مجھے رسول خدا نے تعلیم دیا اور اگر میں ایسے مخالفوں کو پاتا جوان کے رعایت کا حق ادا کرتے تو انہیں اسی طرح نقل کرتے جس طرح کہ انہوں نے مجھ سے سنا ہوتا تو میں اس علم کا کچھ حصہ بالضرور ان کو دو دیتا تاکہ اس کے ذریعہ سے پیشہ علم حاصل کر تے؛ بلاشبہ علم ہر دروازہ کی چاہی ہے اور ہر دروازہ ایک ہزار در کھولتا ہے!

میرے والد رضی اللہ عنہ اور محمد ابن حسن رضی اللہ عنہ نے ہم سے روایت بیان کی، دونوں نے کہا: سعد ابن عبد اللہ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن عیسیٰ ابن عبید اور ابراہیم ابن الحنفی ابن ابراہیم نے عبد اللہ ابن حماد النصاری کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے صباح مزنی سے، اس نے حارث ابن حصیرہ سے، اس نے اخی ابن عبات سے نقل کیا کہ میں نے امیر المؤمنین کو فرماتے تھا: رسول خدا نے مجھے حلال و حرام اور گذشتہ اور تاقیامت ہونے والے واقعات کے ایک ہزار باب تعلیم کیے کہ ان میں سے ہر باب ایک ہزار باب کھولتا ہے، پس یہ دس لاکھ باب ہو گئے؛ یہاں تک کہ مجھے موت، بلا واس اور اصل خطاب کا علم دیا گیا۔

میرے والد، محمد ابن حسن اور احمد ابن محمد ابن عیسیٰ عطار رضی اللہ عنہ نے ہم سے روایت بیان کی، سب نے کہا: سعد ابن عبد اللہ نے احمد ابن محمد ابن عیسیٰ کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے جمال سے، اس نے حسن ابن حسین لولوی سے، اس نے محمد ابن سنان سے، اس نے اسماعیل ابن جابر سے، اس نے عبدالکریم ابن عمر سے، اس نے عبد الحمید ابن ابوبیلم سے نقل کیا کہ امام جعفر صادق نے فرمایا: رسول خدا نے حضرت علیؑ کو ایک ہزار باب کی وصیت فرمائی کہ ہر باب ایک ہزار باب کھولتا ہے۔

احمد ابن محمد ابن عیسیٰ عطار رضی اللہ عنہ نے اپنے والد کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے محمد ابن حسین ابن ابو خطاب سے، اس نے جعفر ابن بشیر جبلی سے، اس نے ابو تیجی (ایک نٹھیں ہے ابن) معموقatan سے، اس نے بشیر دہان سے نقل کیا کہ رسول خدا نے مرض الموت میں فرمایا: میرے دوست کو میرے پاس بلالا و! (ایک نٹھیں ہے "تو آپ کی دو یوں یوں نے اپنے اپنے والد کو بلا نے بھیجا) پس لوگ حضرات ابو بکر اور عمرؓ کو بلالائے اور جب آپؓ کی نظر ان دونوں پر پڑی تو آپؓ نے ان سے منہ پھیر لیا اور فرمایا: میرے پاس میرے دوست کو بلالا و! پس حضرت علیؑ ابن ابی طالبؓ کو بلالیا گیا۔ جب آپؓ کی نظر ان پر پڑی تو ان کے ساتھ باقی میں مشغول ہو گئے، پس جب آپؓ باہر تشریف لائے تو ان دونوں نے آپ سے ملاقات کی اور کہنے لگے: آپ کے دوست نے آپ کے ساتھ کیا بات چیت کی؟!

آپ نے فرمایا: مجھ سے ایک ہزار باب بیان فرمائے کہ ہر باب ایک ہزار باب کھولتا ہے۔

محمد ابن علی ماجلویہ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: علی ابن ابراہیم ابن ہاشم نے اپنے والد کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے تین ایام میں ایک بڑا باب تعلیم کیے کہ ہر باب ایک بڑا باب کھوتا ہے! آپ نے فرمایا: [اے ایک نجی میں ہے] تو امام نے مجھ سے فرمایا: بلکہ ائمہ ایک (ہی) باب تعلیم کیا تھا کہ اس باب نے ایک بڑا باب (باب) کھولے اور ہر باب نے ایک بڑا باب کھولے ۶

محمد ابن حسن ابن احمد ابن ولید نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن حسن صفار نے یعقوب ابن یزید اور ابراہیم ابن ہاشم کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے محمد ابن الحسن ایگر سے، اس نے ابراہیم ابن عبد الحمید سے، اس نے ابو جمرة ثمالیؓ سے نقل کیا کہ امام باقرؑ نے فرمایا: حضرت علیؑ نے فرمایا " بلاشبہ رسول خدا نے مجھے ایک بڑا باب تعلیم کیے کہ ہر باب ایک بڑا باب کھوتا ہے"۔

میرے والد، محمد ابن حسن اور احمد ابن محمد ابن علیؑ عطار رضی اللہ عنہم نے ہم سے روایت بیان کی، ان سب نے کہا: سعد ابن عبد اللہ نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: احمد ابن حسن ابن علیؑ ایں فضال نے حسن ابن علیؑ (ایک نجی میں ہے ایں فضال) کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے ابو عبد الرحمن ابن ابو عبد الرحمن سے نقل کیا کہ میں نے امام جعفر صادقؑ کو فرماتے سننا: بلاشبہ رسول خدا نے حضرت علیؑ کو ایک ایسا باب تعلیم کیا جس سے ایک بڑا باب کھلت جاتے ہیں کہ ہر باب ایک بڑا باب کھوتا ہے۔

محمد ابن حسن ابن احمد ابن ولید نے ہم سے روایت بیان کی، کہا: محمد ابن حسن صفار نے محمد ابن عبد الجبار کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے عبد اللہ ابن محمد تجال سے، اس نے شعبہ ابن میمون سے، اس نے عبد اللہ ابن ہلال سے نقل کیا کہ امام جعفر صادقؑ نے فرمایا: رسول خدا نے حضرت علیؑ کو ایک باب تعلیم کیا جو ایک بڑا باب کھوتا ہے کہ ہر باب کے لئے ایک بڑا باب کھولے جاتے ہیں۔

میرے والد اور محمد ابن حسن رضی اللہ عنہما نے ہم سے روایت بیان کی، دونوں نے کہا: سعد ابن عبد اللہ نے احمد ابن محمد ابن عیشیؑ کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے حسین ابن سعید سے، اس نے اپنے ایک ساتھی سے، اس نے احمد ابن عمر حلبي سے، اس نے ابو بصیرؑ سے نقل کیا: میں امام جعفر صادقؑ کی خدمت میں حاضر ہوا اور ان سے عرض کیا: شیعہ حضرات کہتے ہیں کہ رسول خدا نے حضرت علیؑ کو ایک ایسا باب تعلیم کیا کہ جس سے ایک بڑا باب کھلتے ہیں (ایک نجی میں ہے) "ہر باب ایک بڑا باب کھوتا ہے" تو امام جعفر صادقؑ نے فرمایا: اے محمد، بخدا رسول خدا نے حضرت علیؑ کو ایک بڑا باب تعلیم کیے جس میں ہر باب سے ایک بڑا باب کھلتے ہیں!

میں نے عرض کیا: بخدا، یہی تو حقیقی علم ہے!

آپؑ نے فرمایا: بلاشبہ یہی تو علم ہے اور دوسرے کسی کے پاس یہ علم نہیں ہے، مگر اس بات کا اور نہیں، اس بات کا!

میرے والد، محمد ابن حسن اور احمد ابن محمد ابن علیؑ عطار رضی اللہ عنہم نے مجھ سے روایت بیان کی، سب نے کہا: سعد ابن عبد اللہ نے سندی ابن محمد براز کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے صنوان ابن علیؑ سے، کہا: محمد ابن شیر نے اپنے والد بشیر دہان کے ذریعہ ہم سے روایت بیان کی، اس نے امام جعفر صادقؑ سے نقل کیا: رسول خدا نے مرض الموت میں فرمایا: میرے دوست کو میرے پاس بلا لاؤ! تو (آپؑ کی) دو (بیویوں) نے اپنے والد کو بلا نے بھیجا، پس دونوں آئے اور جب آپؑ کی نظر ان دونوں پر پڑی تو آپؑ نے ان سے منہ پھیر لیا

## کمال الدین و تمام النعمۃ (ائج الصدق)

- اس کتاب کی خاص بات یہ ہے کہ اس کو امام زمانہ کی خواہش پر تحریر کیا گیا۔ اس کتاب میں جن موضوعات کا ذکر کیا گیا ہے وہ مندرجہ ذیل ہیں۔
- (۱) کیا آپ جانتے ہیں کہ خلیفہ چنے کا اختیار کس کو ہے؟
  - (۲) کیا آپ جانتے ہیں کہ غبیت کے اثبات اور حکمت کیا ہے؟
  - (۳) کیا آپ جانتے ہیں کہ امام زمانہ کے بارے میں تمام انہم علیہم السلام نے کیا فرمایا ہے؟
  - (۴) کیا آپ جانتے ہیں ان لوگوں کے بارے میں جنہوں نے حضرت قائمؑ کا انکار کیا؟
  - (۵) کیا آپ جانتے ہیں ان لوگوں کے بارے میں جنہوں نے امام زمانہ کی زیارت کی؟
  - (۶) کیا آپ جانتے ہیں کہ انتقال طہور امام کا ثواب کتنا ہے؟
  - (۷) کیا آپ جانتے ہیں کہ امام زمانہ کا نام لینے کی ممانعت کیوں کی گئی ہے؟
  - (۸) کیا آپ جانتے ہیں کہ امامؑ کے ناسیم کو کیا توقعات جاری کی گئیں؟

درج بالا اور انہی سے متعلق دیگر سوالات کے جوابات الکساندربیلیز کی کتاب "کمال الدین و تمام النعمۃ" سے رجوع فرمائیں۔

## عمل الشرائع (ائج الصدق)

- اس کتاب کی خاص بات یہ ہے کہ آپ کے ذہن میں پیدا ہونے والے مختلف سوالات کے جوابات مخصوصین علیہم السلام کی احادیث کے روشنی میں دیے گئے ہیں۔ کچھ سوالات درج ذیل پیش کیے جا رہے ہیں مثلاً
- (۱) کیا آپ جانتے ہیں کہ حضرت موسیؑ نے موت کی تہنا کیوں کی اور ان کی قبر کا کسی کو پہنچیں؟
  - (۲) کیا آپ جانتے ہیں کہ نجف کا نام نجف کیوں رکھا گیا؟
  - (۳) کیا آپ جانتے ہیں کہ لوگ بد شکل کیوں ہو گئے؟
  - (۴) کیا آپ جانتے ہیں کہ کافر کی نسل میں مومن اور مومن کی نسل میں کافر کیوں پیدا ہوتے ہیں؟
  - (۵) کیا آپ جانتے ہیں کہ جب حضرت علیؑ کے پاس خلافت آئی تو انہوں نے فوک نہیں لیا۔ کیوں؟
  - (۶) کیا آپ جانتے ہیں کہ نماز شب کا حکم کیوں دیا گیا ہے؟
  - (۷) کیا آپ جانتے ہیں کہ عید کے موقع پر آل محمد علیہم السلام کا حزن و غم تازہ ہو جاتا ہے۔ کیوں؟
  - (۸) کیا آپ جانتے ہیں کہ مومن کی نیت اس کے عمل سے بہتر ہے؟

(۹) کیا آپ جانتے ہیں کہ آئے کی پرتش کیوں کی گئی؟  
درج بالا اور انہی سے متعلق دیگر سوالات کے جوابات الکساندر بیلیشرز کی کتاب "علم الشرائع" سے رجوع فرمائیں۔

### التوحید (اشیخ الصدوق)

اس کتاب کی خاص بات یہ ہے کہ توحید باری کی جوائی نے شرائع کی ہے اسے شیخ صدوق نے اس کتاب میں جمع کر دیا ہے۔

- (۱) کیا آپ جانتے ہیں کہ توحید اور عدل کے معنی کیا ہیں؟
- (۲) کیا آپ جانتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کی آنکھوں، زبان اور کان کے معنی کیا ہیں؟
- (۳) کیا آپ جانتے ہیں کہ قرآن کیا ہے؟
- (۴) کیا آپ جانتے ہیں کہ اذان و اقامت کے حروف کی تفسیر کیا ہے؟
- (۵) کیا آپ جانتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کی معرفت کس ذریعے سے ہو سکتی ہے؟
- (۶) کیا آپ جانتے ہیں کہ عرش اور اس کی صفات کیا ہیں؟
- (۷) کیا آپ جانتے ہیں کہ مشیت اور ارادہ کیا ہے؟
- (۸) کیا آپ جانتے ہیں کہ استطاعتِ الہی کیا ہے؟
- (۹) کیا آپ جانتے ہیں کہ واحد، توحید اور موحد کے معنی کیا ہیں؟
- (۱۰) کیا آپ جانتے ہیں کہ قدرت کیا ہے؟

درج بالا اور انہی سے متعلق دیگر سوالات کے جوابات الکساندر بیلیشرز کی کتاب "التوحید" سے رجوع فرمائیں۔

### ثواب الا اعمال و عقاب الا اعمال (اشیخ الصدوق)

اس کتاب کی خاص بات یہ ہے کہ اس میں ہر اچھے عمل کی جزا اور ہر بد عمل کی سزا نہ مخصوص میں علیہم السلام کی زبانی بتائی گئی ہے۔

- (۱) کیا آپ جانتے ہیں کہ لا الہ الا اللہ کبھی کتنا ثواب ہے؟
- (۲) کیا آپ جانتے ہیں کہ شیع اربعہ کثرت سے پڑھنے کا کتنا ثواب ہے؟
- (۳) کیا آپ جانتے ہیں کہ نمازِ شب پڑھنے کا کتنا ثواب ہے؟
- (۴) کیا آپ جانتے ہیں کہ یوم غدیر کے روزے کا کتنا ثواب ہے؟

- (۵) کیا آپ جانتے ہیں کہ کسی مومن کو خوش کرنے کا کیا ثواب ہے؟  
 (۶) کیا آپ جانتے ہیں کہ کسی مومن کو قرض دینے کا کتنا ثواب ہے؟  
 (۷) کیا آپ جانتے ہیں کہ کسی مرحوم کا قرض معاف کرنے کا کیا ثواب ہے؟  
 (۸) کیا آپ جانتے ہیں کہ کسی دو افراد کے درمیان صلح کرانے کا کتنا ثواب ہے؟  
 (۹) کیا آپ جانتے ہیں کہ اہل بیت کے دشمن کی کیا سزا ہے؟  
 (۱۰) کیا آپ جانتے ہیں کہ اپنے امام کی معرفت کے بغیر مرنے والے کی کیا سزا ہے؟  
 (۱۱) کیا آپ جانتے ہیں کہ غرور و تکبر کی کیا سزا ہے؟  
 (۱۲) کیا آپ جانتے ہیں کہ قطع رحمی اور دلوں میں اختلاف کی کیا سزا ہے؟  
 (۱۳) کیا آپ جانتے ہیں کہ ریا کاری کی کیا سزا ہے؟  
 (۱۴) کیا آپ جانتے ہیں کہ گناہ پر خاموش رہنے کی کیا سزا ہے؟  
 (۱۵) کیا آپ جانتے ہیں کہ قرآن کو کمالی کا ذریعہ بنانے والے کی کیا سزا ہے؟
- درحق بالا اور انہی سے متعلق دیگر سوالات کے جوابات اکسرا، ہلیشہ رز کی کتاب "ثواب الاعمال و عقاب الاعمال" سے رجوع فرمائیں۔

### قصص العلماء (میرزا محمد تقانی)

نہ ہبی تشیع کے مقتدر علماء کے حالات پر مبنی کتاب جس میں ان کی زندگی کے عام حالات پر بھی روشنی ڈالی گئی ہے اور وہی خدمیات پر بھی۔ نیز مناظرے، مبارحہ، موانع، مزاج، حاضر جوابی، افساری، جلال، وقار، ایثار، اخلاق جو عالم کی طبیعت کا خاصہ ہیں اس کتاب میں دلشیں انداز میں بیان کیے گئے ہیں جنہیں پڑھ کر ہم نہ صرف ان کے واقعات سے آگاہ ہو سکتے ہیں بلکہ ان کی زندگیوں کے لامحہ عمل کو اپنਾ کر دینا و آخرت کے فوائد بھی حاصل کر سکتے ہیں۔

### معانی الاخبار (شیخ الصدوق)

اس کتاب میں مخصوصین علیہم السلام کی بیان کروہ مشکل احادیث جن کی تشریحات بعد میں آنے والے مخصوص نے نہایت تفصیل سے بیان فرمائیں ہیں اس کتاب میں موجود ہیں۔